

## **GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.**

Published under the Authority  
of the Government of His  
Highness the Maharaja  
Gaekwad of Baroda. ,

GENERAL EDITOR :

B. BHATTACHARYYA, M. A., Ph. D.,

Rājaratna

---

No. CV

अनेकान्तजयपताका वृत्तिद्वयविभूषिता ।

द्वितीयः खण्डः ।

# **ANEKĀNTAJAYAPATĀKĀ**

BY

## **HARIBHADRA SŪRI**

With his own commentary

and:

Municandra Sūri's supercommentary

**Volume II**

**CRITICALLY EDITED**

With introduction, notes and appendices

BY

**H. R. KAPADIA, M. A.,**

PROFESSOR OF ARDHAMĀGADHī, M. T. B. COLLEGE, SURAT

&

UNIVERSITY TEACHER FOR Ph. D. IN ARDHAMĀGADHī,

UNIVERSITY OF BOMBAY

**BARODA**

**ORIENTAL INSTITUTE**

**1947**

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya Sagar Press,  
26-28, Kolbhat Street, Bombay.

---

Published by Benoytosh Bhattacharyya, Director, Oriental Institute on behalf  
of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda,  
at the Oriental Institute, Baroda.

---

Price Rs. 18-0-0.

---

## PREFACE

It is a matter of great pleasure to me that even after a lapse of about eight years I have been in a position to complete the editing of *Anekāntajayapatakā* along with its two commentaries. There is a third commentary in a MS. form. I wanted to incorporate it here; but it has not been possible to do so as I have failed to know even the sources whence I can get other MSS.

As promised in the Preface of Vol. I, I have given a bird's eye-view of the works of Haribhadra Sūri so far available to me. But I have dropped the idea of surveying those of Municandra Sūri for want of space, though, at times, some of them have been here briefly noticed by me, while dealing with the works of Haribhadra Sūri.

A comprehensive exposition of *anekāntavāda* along with its evolution has been only partially treated by me as I could not get a pretty long leisure to carry out my original plan.

An alphabetical Index of quotations is given as Appendix I; but the sources of all of them could not be traced, though Muni Jambūvijaya, a learned disciple of Bhuvanavijaya (a pupil of Vijayamegha Sūri) helped me in this connection.

In the end I may add that I am very much indebted to Vijayaprema Sūrijī for his having gone through the duplicate copy of the pagination proofs of the textual matter. I am thankful to Mr. P. I. Tarkas M. A., LL. B., for doing the same in connection with pp. LXXIII-C and pp. 257-260. My special acknowledgements are due to Dr. B. Bhattacharyya, M. A., Ph. D., Rājaratna, the Director of the Oriental Institute for the splendid opportunity he gave me to edit this work and to prepare a back-ground for the comprehensive study of Haribhadra's works and that of *anekāntavāda*.

As regards "Notes", I may say that I have prepared them from various stand-points such as those of philosophy, philology, anthropology, geography, history etc., by taking into account the importance of this work, its antiquity and several classes of the readers.

M. T. B. COLLEGE,

SURAT.

11-9-47.

H. R. Kapadia

## CONTENTS

|                                    | Page       |
|------------------------------------|------------|
| Preface ... ... ... ...            | v          |
| List of Abbreviations ... : ...    | VII-VIII   |
| Introduction ... ... ...           | IX-CXXVIII |
| Text and its two commentaries      | 1-241      |
| Chapter V (पञ्चमोऽधिकारः)          | 1-123      |
| ,, VI (षष्ठोऽधिकारः)               | 124-241    |
| Notes                              | 243-340    |
| Contents of the Introduction       | 341-342    |
| Dates of Authors                   | 343-344    |
| Appendix I Quotations & References | 1-12       |
| ,, II (a) Index of proper names    | 13-14      |
| (b) Index of non-Jaina Sects       | 14-15      |
| ,, III (a) List of nyāyas          | 16         |
| (b) List of illustrations          | 16         |
| (c) List of 'desya' words          | 16         |
| Addenda and Corrigenda             | 17-26      |

## Abbreviations

|                                                                 |                                           |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ADD = Ārhatadarśanadīpikā                                       | JRL = The Jaina Religion and Literature   |
| AJP = Anekāntajayapatākā                                        | JSS = Jaina Sāhitya Sanshodhaka           |
| AMP = Ārhatamataprabhākara                                      | NK = Nyāyakusumāñjali                     |
| ATL = Adhyātmatattvāloka                                        | NKC = Nyāyakumudacandra                   |
| BK = Br̥ahatkathākośa                                           | SBT = Systems of Buddhist Thought         |
| DCJM = Descriptive Catalogue of<br>Jaina Manuscripts            | SM = Syādvādamañjari                      |
| DCMJP = A Des. Cat. of MSS. in the<br>Jain Bhandaras at Pattan. | TRD = Tarkaralasyadīpikā                  |
| HCLJ = A History of the Canonical<br>Literature of the Jainas.  | Upamiti° = Upamitibhavaprapanica<br>kathā |
| His. of Ind. Lit. = A History of Indian<br>Literature           | Uttara° = Uttarajjhayaṇa                  |
|                                                                 | Visesā° = Visesāvassayabhāṣa              |

# INTRODUCTION

This introduction is in continuation of the one published in Vol. I in 1940. So, before I proceed to fulfil the promises held out there, I may note the following additions and alterations to be made therein.

!

## ADDITIONS

On page XI add in (A) Gujarātī:

- (1) The Gujarātī translation of *Anekāntavādapravesa* by M. N. Dvivedi.
- (6) "Syādvāda ane Saptabhaṅgi" (in press) by the editor.

On page XII add:

## (B<sub>1</sub>) Pāṇiya

- (1) *Sammaipayaranya* by Siddhasena Divākara.

On page XII add in (C) Saṃiskṛta:

- (1) *Syādvādabhaṅga* by Divākara.
- (1a) An untraced work of Kukkācārya.
- (1b) Jatā-Simhanandi's *Varāṅgacarita* (xxvi, 76–90).
- (2a) Jayarāśibhaṭṭa's *Tattvopaplavasimha* (pp. 78–79).
- (2b) Rāmānujācārya's *Bhāṣya* on *Brahmasūtra* (II, 2, 33).
- (3a) Malliṣeṇa Sūri's *Syādvādamañjari*<sup>1</sup>.
- (6) *Anekāntavyavasthā* by Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi.
- (7) *Syādvādabhāṣā*      "      "      "      "
- (8) *Syādvādarahasya*      "      "      "      "

On page XII add in (D) English:

- (2a) "The under-currents of Jainism" by Dr. S. K. Belvalkar published in "The Indian Philosophical Review" (July, 1917).
- (2b) "The under-currents of Jainism A Reply to criticisms" by Dr. S. K. Belvalkar published in "Jaina Sāhitya-Sanshodhaka"<sup>2</sup> (Vol. I, pt. I, pp. 1–4, April 1920).
- (3a) *A History of Indian Logic* (pp. 167f., 181 and 184) by Satischandra Vidyabhusan.
- (6a) *The Science of Thought* (pp. 114–127) by C. R. Jain.

1 This will be hereafter noted as SM.

2 This will be hereafter noted as JSS.

- (6b) *Confluence of Opposites* by C. R. Jain.
- (11a) The English translation of the Gujarātī edition of *Sāmātitarka* (P. *Sammaipayarana*).
- (12) “The Jaina Theory of Anekanta-Vada” by K. C. Bhattacharya published in “The Jain Antiquary” (Vol. IX, No. I, June 1943).<sup>1</sup>

On page xvi, ll. 8-11 add: Almost the same exposition is found in the com. on *Yogadr̥ṣṭisamuccaya* (v. 1.). Some of these lines are also met with, in the *svopajñā* com. (p. 1b) on *Pañcavatthuga*.<sup>2</sup>

On page xvi, fn. 3, add: See pp. 76 and 399 of Vol. I and pp. 128, 134, 154, 156 and 159 of Vol. II.

#### On page XVIII add in (A) Pāiya:

- (4a) *Ganaharasaddhasayaga* (v. 52-59) by Jinadatta Sūri.

#### On page XIX add in (B) Saṃskṛta:

- (6a) *Purātanaprabandhasaṅgraha* (the 54th prabandha, pp. 103-104).
- (16) Prof. K. V. Abhyankar’s Saṃskṛta introduction<sup>3</sup> to *Vimśati-vimśikā* (P. *Visavisiyā*).
- (17) Ānandasāgara Sūri’s Saṃskṛta preface (pp. 15-16) to *Tattvārthādhigamāśūtra*<sup>4</sup> and its com. by Haribhadra Sūri and others.
- (18) Ānandasāgara Sūri’s Preface (pp. 4-5) to Vol. II of Kotyācārya’s com. to *Visesāvassayabhāṣa*<sup>5</sup>.

#### On page XIX add in (C) Gujarātī:

- (1a) H. A. Shah’s article “हरिभद्रसूरिनो समयनिर्णय” published in JSS (Vol. I, No. I, pp. 38-42).
- (5) B. H. Dosi’s intro. (pp. 3-6) to *Samarāiccakahā* (Vol. II).

1 For a consolidated list see my article “सादादसंबंधी साहित्य” (in press).

2 For details see p. XXVI.

3 Here he has suggested that Haribhadra Sūri knew *S'arīrakabhāṣya* of Śaṅkarācārya. Jinavijaya holds the opposite view as can be seen from his Saṃskṛta article “The date of Haribhadra Sūri” (pp. 22-23) and his corresponding article (pp. 57-58) in Hindi published in JSS (Vol. I, No. I). For details see p. XV.

4 This will be hereafter noted as TS.

5 This work will be hereafter noted as *Visesā*.

On page XX add in (E) English:

- (8) P. K. Gode's article "The Bhagavadgītā in the pre-Samkarācārya Jain sources" published in the "Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute" (Vol. xx, pp. 188–194).

On p. xxi, l. 10 add a fn. on Yākinī: She had a pupil named Manohariyā for whose enlightenment Haribhadra Sūri composed *Sambohapayaranya*. Vide its colophon.

On page xxv, fn. 4 add: But this is not sound; for, Siddha Rṣi himself suggests in *Upamitibhavaprapāñcākathā*<sup>1</sup> (p. 80) that there was an interval of time between himself and Haribhadra Sūri.

On page xxvi, fn. 1 add: For another example the reader may refer to Vol. II (p. 68, l. 5) of *Anekāntajayapatākā*.

On page xxvii, l. 6 add: Passingly I may mention that several Pāiya passages occurring in the *Cūṇṇi* on *Āvassaya* are found in Haribhadra Sūri's com. on it.

On page xxvii, fn. 1 add: and p. 51 of the former and p. 98 of the latter.

On page xxviii add: अनेकान्तसिद्धि as No. 5a, आत्मसिद्धि as No. 7a and दशवैकालिकलघुवृत्ति as No. 25a.

On p. xxix add: पञ्चवस्तुकटीका as No. 43a, पञ्चस्थानक as No. 44a, भावनासिद्धि as No. 51a, भावर्थमात्रावेदिनी as No. 51b, योगदृष्टिसमुच्चयवृत्ति as No. 54a, विशेषावश्यकवृत्ति as No. 63a, हिंसाष्टक as No. 88 and हिंसाष्टकावचारि as No. 89.

On page xxx, l. 21 add: उपदेशामृतकुलक as No. 7a.

## ALTERATIONS

Page xi, l. 15. Read (1a) for (1).

Page xii, l. 3. Read (1c) for (1).

Page xvi, fn. 3. Read 'are only seven exceptions' for 'is only one exception', and drop 'given on p. 397'.

Page xvii, l. 12. Read 'Haribhadra Sūri's own' for 'an anonymous'.

Page xxi, ll. 8–9. Drop 'the then head of its being Jinabhaṭa'.

Page xxviii, l. 13. Read 98 for 87.

1 This will be hereafter noted as *Upamiti*.

2 This will be hereafter referred to as AJP.

Page xxix, l. 15. Read पञ्चसूत्रकव्याख्या for पञ्चसूत्रव्याख्यापञ्चस्थानक.

Page xxix, l. 27. Read योगशतक for योगविंशति. *Yogaśataka* is mentioned by Pandit Sukhalal in his essay on *Yoga-darśana*.

### *Jinabhaṭa & Kotyācārya—*

Haribhadra Sūri has mentioned the name of Jinabhaṭa in the following colophon of *S'isyahitā*, a com. on *Āvassaya*:

“समाप्ता चेयं शिष्यहिता नाम आवश्यकटीका । कृतिः सिताम्बराचार्यजिनभट्टनिगदा-  
तुसारिणो ‘विद्याधर’<sup>1</sup>कुलतिलकचार्यजिनदत्तशिष्यस्य धर्मतो जाइणीमहत्तरासूनोरल्पमतेराचार्य-  
हरिभद्रस् ।”

Here the word ‘nigada’ does not mean ‘obedience’ (*ajñāvartitva*). So says Ānandasāgara Sūri in his *Saṃskṛta* preface (p. 4) to Kotyācārya’s com. on *Visesū*. He substantiates this statement by saying that such a phrase is not found in the colophons of his commentaries on *Dasaveyāliya* etc.<sup>2</sup> He adds that the phrase is used to point out his indebtedness to Jinabhaṭa whose com. on *Āvassaya* he has utilised while composing his *S'isyahitā* on this same *Āgama*. Jinabhaṭa’s com. has been also used by Kotyācārya as pointed out by him in this preface (p. 4). Further he has here stated that Kotyācārya flourished in the tenth century of Vīra<sup>3</sup> era, and he was most probably a predecessor of Haribhadra Sūri. On p. 5, he says: In

- 1 Up to the eleventh century of Vikrama era, Vidyādhara was looked upon as ‘kula’ and not ‘gaccha’. See Muni Kalyāṇavijaya’s intro. (p. 18) to *Prabhāvakacarita*. In support of this statement it may be mentioned that Saṅgama who resorted to *anāśana* on Śatruñjaya in Vikrama *Saṃvat* 1064 is referred to, in an ancient Pūḍarika lekha as ‘Vidyādhara-kula-nabhastala-mṛgāṅka’. A similar remark holds good in the case of Nāgendra and Nirvṛti and up to the 11th century in the case of Candra, too. These were each looked upon as ‘kula’ and not ‘gaccha’. Deva Vācaka has referred to Nāila kulavamśa in *Nandī* (*therāvalī*). Śilāṅka Sūri, the commentator of Āyāra has called himself ‘Nirvṛti-kulina’. In the colophon of *Upamiti* Siddha-Rṣi has addressed his *praguru* Sūra Sūri as Nirvṛtikulodbhūta.
- 2 In the colophon of *Pradeśavyākhyā*, a com. on *Pannavaṇā*, Haribhadra has referred to himself as a pupil of Jinabhaṭa. See my *Descriptive Catalogue of Jaina Manuscripts* (Vol. XVII, pt. 1, p. 204).
- 3 Lord Mahāvīra attained salvation in 527 B. C. So says the *Jaina* tradition. The late Dr. K. P. Jayaswal opines that this happened in 488 B. C. The late Dr. H. Jacobi, however, assigns to it the date 467 B. C.

the days of Haribhadra Sūri, Ambā and Kuṣmāṇḍī were the *vidyās* and Vidyārāja Harinaikamiṣi was *mantra*, while Kotyācārya notes Kuṣmāṇḍī as *vidyā* and Harinaikamiṣi as *mantra*. So the latter is senior to the former. Moreover, both have flourished during the period when the *Puvvas* had become extinct.

### *Haribhadra Sūri's Date and the Pāīya Sources—*

Most of the scholars believe that Haribhadra Sūri flourished in the middle of the 8th century A. D.; for, Uddyotana Sūri in his *Kuvalayamālā* (completed a day earlier than Śaka 700 i. e. on the 21st March 779 A. D.) mentions him as his teacher in philosophy and praises him as an author of a great many works. Jinavijaya has assigned to him a period 700 A. D. to 770 A. D. i. e. Vikrama *Saṃvat* 757 to 827. This date is consistent even when we take into account that Haribhadra mentions Jinabhadra Gaṇi Kṣamāśramaṇa as Bhāṣyakāra<sup>1</sup>, and quotes from his monumental work *Visesād*; for, according to the *Jaina* tradition Jinabhadra Gaṇi died in Vikrama *Saṃvat* 645 i. e. 598 A.D. But this is not so with respect to the two Pāīya verses noted on p. xxiii of Vol. I of AJP unless they are read in another light. The word 'Vikrama' occurring in the 'first' is interpreted by H. A. Shah<sup>2</sup> as referring to 'Gupta', and so the statement that Haribhadra died in Vikrama *Saṃvat* 585 means that he died in Gupta *Saṃvat* 585 (i. e. Śaka 707 = Vikrama *Saṃvat* 842<sup>3</sup> = 785 A.D.). For, Jinasena in his *Harivāṁśapurāṇa* says that Gupta *Saṃvat* began in Vira *Saṃvat* 727 (i. e. Śaka *Saṃvat* 122 = Vikrama *Saṃvat* 257 = 200 A. D.). So, if this interpretation is accepted, the statement of the first Pāīya verse fairly agrees with the period 700 A. D. to 770 A. D.

If the word 'Hari' in the second verse is taken as a slip for 'Hārila', the incongruity disappears; for, in that case it does not give the date of Haribhadra but it gives that of Hārila who

1 In Haribhadra's com. on *Nandi*, he has twice said: "उक्तं च  
भाष्यकारेण". See pp. 26 and 46 of this com. Does this not suggest that  
the traditional date of Haribhadra's death is unacceptable?

2 In his Guj. article (p. 41) he observes that the *Saṃvat* which  
commenced in Śaka 241 is not Gupta *Saṃvat* but it is 'Gupta-  
Valabhi' also known as 'Valabhi'.

3 H. A. Shah in his above-mentioned article (p. 41) writes 961  
instead of this. But this is a slip: for, he equates it to 785 A. D.

died in *Vira Samvat* 1055 i. e. *Vikrama Samvat* 585 according to *Yugapradhānapaṭṭīvali*.

As noted on page xviii of Vol. I, there is another verse in *Pāṇya* which partly agrees with this, but wherein the date given is not 1055 but 1255. *Vira Samvat* 1255 equals *Vikrama Samvat* 785. Thus, even this verse leads us very near the date of Haribhadra viz. *Vikrama Samvat* 757 to 827.

Jinabhadra Gaṇi has mentioned two works *Vāsavadattā* and *Tarangavai* in his *Visesā* (v. 1508<sup>1</sup>), whereas Haribhadra in his *Sisyahitā* (p. 106), a com. on *Āvassaya*, has mentioned *Vāsavadattā* and *Priyadarśanā* while expounding the same topic viz. *nirdeśa-dvāra*. This *Priyadarśanā* seems to be the well-known drama of Harṣa, a ruler of Sthāneśvara who died in 648 A. D. This drama is assigned a date cir. 618 A. D. by the late Prof. K. H. Dhruva in his Gujarātī intro. (p. 76 fn.) to his Gujarātī translation of *Priyadarśanā* designated as *Priyadarsikā* in all its editions known to me. Jinabhadra has not noted this drama. Is it because he flourished prior to the composition of this drama?

Mr. Bhagavad Datta in his private communication dated 9-6-43 says:

- (i) The traditional date of Haribhadra appears to be quite correct.
- (ii) Dharmapāla died in 570 A. D. Vide my *Bhāratavarṣa kā itihāsa* (pp. 5-6 fn.).
- (iii) Kumārila flourished long before 630 A. D. He is quoted by a Śatapatha bhāṣyakāra Harisvāmin of 638 A. D., and by other authors of 600 A. D.
- (iv) Bhartrhari is decidedly earlier than Kumārila; for, the latter quotes verses of the former.
- (v) Dharmakirti is also earlier than 600 A. D.

Prof. K. V. Abhyankar believes that Haribhadra Sūri may have flourished during a period ranging from *Vikrama*

1 This no. is according to the edition containing Hemacandra's com. whereas it is 1516 according to the edition containing Kotyācārya's com. The verse in question is:

“जूह वा निद्विषसा वासवदत्ता-तरङ्गवद्याइं।  
तह निदेसवसजो लोए मणुरक्खवार ति ॥”

*Saṁvat* 800 to 950, and assuming that this belief is correct, he says :

(i) There is scope for discussing as to whether Haribhadra is anterior or posterior to Saṅkarācārya. Neither Haribhadra has mentioned the name of Saṅkarācārya in any work of his nor has the latter that of the former in any of his works. But this proves or disproves nothing about the priority or posteriority of one or the other. On the contrary the exposition of the topics such as *bhūtavaicitr Yasiddhi*, *bhūtacaitanyotpatti*, *kṣanikaevanirāsa*, *bāhyārthaśiddhi* and *samavāyanirāsa* treated in *Dhammasaṅgahaṇī* (v. 65–67, 76, 77, 168, 310 and 228–330) and in *Pañcāśaga*, is an imitation of *Sārviraka-bhāṣya* of Saṅkarācārya. So I am inclined to infer that this *bhāṣya* was seen by Haribhadra. Further, in *Yogabindu*, there is a reference to *ābhāsa-vāda*, and it suggests that Haribhadra flourished later than Sureśvarācārya alias Maṇḍanamiśra, the foremost exponent of *ābhāsavāda*. I, however, leave this question open for final decision.

(ii) If it is possible to believe that Haribhadra is later than Saṅkarācārya, the colophon of *Upamiti*<sup>o</sup> fits in to a greater extent. But, if we were to accept the colophon of *Kuvalayamālā*, it must be admitted that Haribhadra is anterior to Saṅkarācārya, and that the former colophon loses its validity. It may be that the year 700 referred to in *Kuvalayamālā* belongs to the Gupta era; for, the year according to Śālivāhana era ends in Phālguna.

I shall say a few words about these views which are more or less his *suggestions*.

(i) I agree that the absence of a reference is not a conclusive proof by itself for proving a case or disproving it.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> I may however note that a negative argument, too, has some force at times. And this is practically the case here; for, it is rather strange that a towering personality and a great opponent of Jainism like Saṅkarācārya remains unnoticed by Haribhadra. I am therefore inclined to share the opinion expressed by Jinavijaya, Prof. N. V. Vaidya and Mr. P. K. Gode that Haribhadra is anterior to Saṅkarācārya, and especially when it proves the traditional date of Saṅkara 788–820 A. D. to be correct as suggested by N. V. Vaidya in his intro. (p. viii) to *Samarāiccakahā* (VI). N. D. Mehta, too, has assigned this date to Saṅkarācārya. Vide his हिंदू तत्त्वज्ञाननो इतिहास (उत्तरार्द्ध p. 209).

(ii) That there is a similarity in the exposition of certain topics sails in the same boat; for, it has no independent value in deciding a case. It can serve as a corroborative evidence, even if the reverse gets proved.

(iii) As regards the discussion about *ābhāsavāda* it remains to be ascertained as to who propounded it first, even if it is admitted that this doctrine is here alluded to.

(iv) In connection with the last point I may invite the attention of Prof. Abhyankar to Jinavijaya's Hindī article "The date of Haribhadra Sūri" (p. 42, fn.) where he says:

In Rajputana and the northern India, a month ends on the full-moon day, and, so here there is mention of the dark half of Caitra. According to the Southern India it means the dark half of the Phālguna; for, in this part, a month gets completed on the new-moon day, and this is actually so in Gujarat even now.

Jinavijaya has once more expressed this view in his article "Kuvalayamāla" (p. 218) published in "Bhāratīya Vidya" (Vol. II, pt. II, May 1941). Here he reproduces an interesting note on this date written by the late Dr. Jacobi in his intro. (p. 2) to *Samarāiccakahā*.

In the Gujarātī intro. (p. 5) to *Samarāiccakahā* (Vol. II), B. H. Dosi quotes from memory a hemistich of the last verse of *Dhuttakkhaṇa* as under :

"चित्रजड़ दुग्गसंठिए हि सामंतरायरचेहि"

He says that this means that this narration was completed during the reign of Sāmantarāya staying in the fortress of Citrakūṭa<sup>1</sup>. According to *Prabhāvakacarita* (IX, 7-8) Haribhadra Sūri was a *purohita* i. e. a priest of Jitāri. This Jitāri is either a proper name or an honorific title. So, if we can identify this ruler it may throw an additional light on the date of Haribhadra.

As regards his life Haribhadra is reticent like several authors of the olden days, and he thus differs from Bāna, Bilhaṇa and Mānkhā who have supplied us with autobiographical details in *Harsacarita*, *Vikramāñkudvacakarita* and *Srikāntucarita* respectively.

## SURVEY OF HARIBHADRA'S WORKS

I shall deal with Haribhadra's works noted in Vol. I (pp. xxviii-xxix) by dividing them into two groups: (i) texts

---

<sup>1</sup> This may remind one of Pritikūṭa, the native place of Bāna.

with *svopajñā* commentaries, if any and (ii) commentaries. They will be taken up in the order of the Nāgarī alphabet.

*Number*—That Haribhadra composed an immensely big number<sup>1</sup> of works, is borne out by references we come across in various works. Some of these have been noted by me in my intro. (p. xxviii) to Vol. I.

The variation in number from 1400 to 1444 can be accounted for, in case we admit that those who mentioned the number as 1400 intended to give a round number and not the actual one. Such a thing is noticed in the verse mentioning the death-dates of Vajra, Haribhadra and Bappabhaṭṭi together with the date of the destruction of Valabhī. Some who look upon 1444 as the correct number even now, believe that the hymn beginning with ‘saṁsāradāvānala’ is to be looked upon as four works.

## (2)<sup>2</sup> Anekāntajayapatākā

Our author has composed several works some of which have been named by himself<sup>3</sup>, while the rest have been so named by the commentator or some one else. Thus his works can be divided into two groups: (i) those that are named by the author and (ii) those of which the names are supplied by some one else. This work AJP comes under the first group inasmuch as it is so named by the author himself in the beginning in the

1 In this connection it may be mentioned that several Europeans have been authors of a vast number of works. For instance Richard Bechaster composed 145 works and L'abbé Prevost 170. Daniel Defoe, the well-known author of Robinson Cruzo, could write 174 works and a number of pamphlets as well. Dr. Campbell has composed so much as would fill in a cart, and its cost would come to about 1000 Rs. Bishop Snidberg, father of Swedenborg surpasses him; for, his works would occupy ten carts. Hans Sexse, a German shoe-maker while attending to his occupation, could compose 200 works on comedy and tragedy and 700 fables. Mozer, a German, who died in the last century, composed 480 works out of which about 463 are published. Krantz, a German scholar, could singly compose an encyclopædia which could furnish material for 72 volumes by the time of his death.

2 This is the number assigned to this work in the intro. (p. xxviii) to AJP (Vol. I).

3 *Dhammasaṅgahāṇī*, *Yogabindu*, *Lalitavistara* etc. may be cited as examples.

tenth verse. It thus differs from *Saddarśanasamuccaya* and the like which come under the second group.

Sixteen works of Haribhadra are characterized by the word *viraha*<sup>1</sup>. AJP is one of them, the rest being Nos. 7, 10, 24, 25, 29, 30, 43a, 45, 54, 55, 61, 68, 75, 76 & 82. The case of No. 80 is doubtful, for, in some of its MSS., this word is not given.

Out of his works AJP is the only work having a name ending in *patākā*<sup>2</sup>. Leaving aside *Dharmabindu*, *Yogabindu* and *Lokabindu* which end in *bindu*, *Anekāntasiddhi*, *Ātmasiddhi*, *Dharmalābhāsiddhi*, *Paralokasiddhi*, *Bhāvanāsiddhi* and *Sarvajñāsiddhi* which end in *siddhi*, and *Sāstravārtāsamuccaya* and *Saddarśanasamuccaya* which end in *samuccaya*, the rest of his works have no common ending word.

It is said at times that the names of some of the *Bauddha* works have suggested the corresponding names to Haribhadra for his works. For instance, the names like *Hetubindu* and *Nyāyabindu* were instrumental in the naming of *Dharmabindu* and *Yogabindu*, and that of *Nyāyapravesa* in the naming of *Anekāntavādapravesa*. Whether this conjecture is right or wrong, it does not affect the present work until a work having the same ending is noted in the early literature of the *Bauddhas* and is proved to be known to our author. Under these circumstances, I am led to believe that our author has been original in giving the name to AJP—the name which throws ample light on the subject it deals with.

Over and above these four specialities there are some more. One of them distinguishes AJP from *Śodasaka*, *Visavisiyā*, *Pañcāsaga* etc., of which the names are associated with corresponding numbers.

Another speciality of AJP is that it is not a com. on a work of some one else as is the case with *Avaśyakatikā* etc. Further, it is a work having two commentaries by the author

1 Names of some of those where this word does not occur, are: *Āvaśyakavṛtti*, *Prajñāpanāvyākhyā*, *Lokatattvanirṇaya* and *Saddarśanasamuccaya*.

2 From a cursory glance at the list of the *Jaina* works, I find that *Ārādhānāpatākā* is a work that ends in 'patākā'. Amongst the non-*Jaina* works on erotics there is one named as *Gurapatākā*. A Note on this is published in "The Indian Historical Quarterly" (Vol. XVIII, pt. II, pp. 166-167).

himself on his own work, and in this respect it stands alone. For, the following works of his have only one com. by himself, whereas the rest have none :—

*Pañcavatthuga, Yogadr̥ṣṭisamuccaya, Sāstravārtasamu-*  
*ccaya, Sarvajñāsiddhi and Hinśāṣṭaka.*

. *Language*—If we were to leave aside the tradition that says that the *Puvvas* were composed in Saṃskṛta,<sup>1</sup> we might infer from the sources available at present that Haribhadra was probably the first *Jaina* writer to devote most of his energy in systematically composing works in Saṃskṛta rather than in Pāiya<sup>2</sup>—works original and exegetical as well. AJP is composed in Saṃskṛta as is the case with most of his extant works.

Works of Haribhadra can be classified according to subjects treated therein. Amongst the original ones those dealing with logic are AJP, *Anekāntapraghaṭṭa* (?), *Anekāntavādapravesa*, *Anekāntasiddhi*, *Nyāyaviniścaya* and *Syādvādakucodyaparihāra*. Of these all except the fifth treat *anekānta*, a special branch of *Jaina* logic.

*Subject*—Exposition of *avagraha* etc. occurs in Vol. I, p. 175 and ff., and examination of the definition of *pratyakṣa* and its *nirvikalpatva* is dealt with in this section. Refutation of *samavāya* is met with on pp.<sup>\*</sup> 93–94 and that of *sphoṭa* on p. 391 & ff. *Apoha* is treated on p. 318 and ff. In the last section the *Jaina* view about austerity is stated. It emphasizes the fact that mortification of flesh is not the goal of the *Jainas*. On the contrary, it is to be discouraged, in case it interferes with the natural working of sense-organs and the mind. Holy reflections are also a part and parcel of austerity which has been clearly and correctly defined in Vol. II on pp. 218–219.

*Style*—Though Haribhadra is not a grammarian (at least no work on grammar is attributed to him), he is concise in expressions, chaste in language and precise in thoughts as if he is writing a work on grammar. He gives examples and mentions

1 See *A History of the Canonical Literature of the Jainas* (pp. 89–90). This work will be hereafter referred to as HCLJ.

2 *Uvaēsapaya* (*Upadeśapada*), *Pañcāsaga* (*Pañcāsaka*), *Pañcavatthuga* (*Pañcavastuka*), *Dhammasaṅghāṇī* (*Dharmaśaṅgrahāṇī*), *Visaṁsiyā* (*Vimśatīvims'ikā*) and *Samārāḍīccacariya* (*Samārāḍityacaritṛa*) are the main works composed in Pāiya.

*nyāyas* to illustrate the discussions in question. He is practically the first *Jaina* writer to use the *nyāyas*.<sup>1</sup> They are: गङ्गप्रवेशेऽक्षितारकाविनिर्गम (Vol. I, p. 56) and तैसिरिकद्रव्यद्विचन्द्रप्रतिपादन (Vol. I, p. 337). Of these, the former occurs in Jayarāsi Bhaṭṭa's *Tattvopaplavasimha* (p. 23). In Vol. I (pp. 256 & 346) and in Vol. II (pp. 122, 207 & 208) he has given synonyms.

Some phrases occur many a time e. g. स्वादेतत् (pp. 28, 38, 56, 57 etc.), यत्किञ्चिदेतत् (pp. 32, 92, 95, 109 etc.), तुल्ययोगक्षेमत्वात् (pp. 150, 231, 295, 302, 375, 393–394 etc.), विहितोत्तरत्वात्<sup>2</sup> (pp. 64, 110, 265, 347, 358, 364 etc.), सूक्ष्मविद्या भावनीयम् (pp. 42, 77, 104, 198, 222, 331 etc.) and अविचारितरमणीयत्वात् (pp. 99, 250, 275, 308, 338, 369, 393 etc.).

In the body of the text, we come across verses at times but most of them are quotations from other works.

*Modesty*—Our author is not wanting in modesty, a common feature of the Indian writers; for, he says that the task undertaken by him is beyond his capacity which is not fully evolved owing to past *karmanas*.<sup>3</sup> All the same he says that he could compose this work by the grace of his preceptor.

### (3) Anekāntajaya patākoddyotadīpikā

This is a com. (*vyākhyā*) on AJP by the author himself. It is in prose intersepted by verses most of which are quotations. Dissolution of compounds, elucidation of difficult words and that of relative pronouns, incidental mention of the source of quotations, and the things indicated by *ādi* are the most prominent features of this com. “तद्वावः परिणामः” referred to on p. 201 (Vol. II) as *nyāya*, occurs as a *sūtra* in TS (V, 41). Etymologies are given at times. For example, those of सर्वज्ञ, प्रकरण, भव, इन्द्र, शक्, and पुरन्दर are met with, on p. 3 (ll. 25–26), p. 9 (ll. 14–15), p. 10 (ll. 25–26), p. 45 (l. 24), p. 45 (l. 24) and p. 45 (l. 25) respectively. That of *dravya* is noted in the text (pp. 46–47). On p. 7 (ll. 13–14) the word ‘सत्यम्’ is as it were defined. अन्यथा is explained as एवमनज्ञकरणे (pp. 11 & 37) and many a time as एवमनभ्युपामे (pp. 53,

1 See my article “केटलाक न्यायो” published in “Jaina dharma prakāśa” (Vol. LX, Nos. 2–4).

2 On p. 89 of Vol. I and on p. 82 of Vol. II we have दत्तोत्तरत्वात् and on p. 296 of Vol. I प्रदत्तोत्तरत्वात्.

3 See the introductory verses.

61, 67, 76 etc.); ततश्च as एवं च सति (pp. 44, 48, 66, 68 etc.); the pronoun एतद् as अनन्तरोदित (pp. 17, 19, 22 etc.); तथाहि as उपप्रदर्शने<sup>1</sup>; and इति as एवम् (pp. 20, 21, 27, 28, 32, 98, 99 etc.). Further, here and there occur इति योगः (pp. 8, 10, 22, 38 etc.), इति प्रक्रमः (pp. 13, 22, 27, 30, 32, 38, 98 etc.), तथा चौक्षिति ज्ञापकमाह (pp. 15, 17, 19, 22 etc.), यदि नामैवं ततः किम् (pp. 15, 20, 61, 127-128 etc.), अथैवं मन्यसे (pp. 21, 38 etc.), एतदेव भावयति (pp. 11, 14, 15, 32, 37, 62 etc.) and इति कृत्वा (pp. 28, 38, 69, 70, 93, 98 etc.).

At times he has used Desī words e. g. लोट्टक (p. 278), दिक्करिका (p. 355) and डोङ्गर in Vol. II (p. 171).

While explaining AJP Haribhadra has introduced the portions of the text by noting a few letters of a word or words i. e. by means of a *pratika*. In doing so he has at times split up the word in an odd way e. g. तद्वन्तरेत्यादि (Vol. II, p. 185).

Some portions of this com.<sup>2</sup> are explained by Municandra Sūri in his com. to this com., and in doing so he has mentioned *nyāyas* at times e. g. क्षीरनीरन्याय on p. 8 (Vol. II), दासीर्गदभन्याय on p. 178 (Vol. II) and देवदत्तकन्याय on p. 136 (Vol. I). In this super-com., the author of AJP is referred to as 'sūtrakāra' (vide Vol. I, pp. 38 and 39 and Vol. II, p. 8) and his 'vyākhyā' as 'vṛtti' (vide Vol. I, pp. 38 & 326).

### (51b) Bhāvārthamātrāvedinī

This is a small com. on AJP in Saṃskṛta. It is composed by the author himself. This is substantiated by the last lines occurring in the *svopajñā* com. (p. 240) on AJP and also by the concluding lines<sup>3</sup> of *Bhāvārthamātrāvedinī*. The latter is still unpublished. A Ms. of this work is deposited by the Government at the Bhandarkar Oriental Research Institute, and it is described by me in DCJM. (Vol. XVII, pt. I, pp. 9-10). I wished to edit this work; but it was not possible to do so with the help of this single Ms.

1 See the intro. (p. xvi) of Vol. I of AJP.

2 The commentator Haribhadra refers to the author (i. e. himself) as 'ācārya' in Vol. I (p. 2) & in Vol. II (pp. 26 & 98) and the text as 'sūtra' in Vol. I, p. 163.

3 "कृतिर्वर्मतो जा(या)किनीमहत्तराचार्यशीहरिभद्रस्य टीका(S)व्येषा(S)वचूणिकाप्राया भावार्थ-मात्रावेद(दि)नी नाम तस्यैवेति". Vide DCJM (Vol. XVIII, pt. I, p. 10) which is in press.

*Place of AJP and its svopajñā vyākhyā—*

That *Anekāntajayapatakāvyākhyā*, if not AJP, is by no means the first work of our author is borne out by the fact that (i) in this work five works viz. *Anekāntasiddhi*, *Ātmasiddhi*, *Sarvajñasiddhi*<sup>1</sup>, its *tikā* (com.) and *Syādvādakūcodyaparihāra* have been referred to, on p. 263 (Vol. I), p. 218 (Vol. II), p. 49 (Vol. II), pp. 6 and 116 (Vol. I), and p. 296 (Vol. I), (ii) there are some verses in common with those in *S'āstravārtasamuccaya*, and (iii) AJP is preceded by *Bhāvanāsiddhi*. It is not also the last; for, it has been quoted by our author in his other works. e. g. *Lalitavistarā*<sup>2</sup> (p. 75a). As his last work may be mentioned *Tattvārthatikā* or *Pindaniryuktiivṛti* which was completed by Vīra Sūri.

(5) *Anekāntavādapraves'a*

This is a very small work in Saṃskṛita. It is composed probably with a view to helping the beginner to master the bigger and more difficult work AJP. This looks like its epitome with reproductions word for word in several places with this difference that here the Yogācāra section of AJP is not at all treated.

The total extent of *Anekāntavādapravesa* is 720 *ślokas*, and it mainly deals with five topics viz. (i) *sadasattvavāda*, (ii) *nityānityatvavāda*, (iii) *sāmānyaviviśeṣatvavāda*, (iv) *abhilāpyānabhilāpyatvavāda* and (v) *mokṣavāda*. The views of the non-Jaina schools regarding these topics are represented in the beginning. The major portion of the work is occupied by the refutation of these views; for, it covers pp. 9 to 65 out of 1 to 65.

This *Anekāntavādapravesa* seems to be the same as one noted by Gunaratna Sūri as *Anekāntapravesa* in his com. (p. 107a) to *Ṣaddarśanasamuccaya* (ch. IV, v. 58).

This work together with *Tippaṇaka*<sup>3</sup> was published at Pattan in the Hemacandrācārya Granthāvali in 1919 A. D. It was translated into Gujarāti by the late Manilal Nabhubhai Dvivedi in 1899 A. D., and this translation was published by Baroda, Educational Department.

1 Herein there is a reference to *Bhāvanāsiddhi*. See its p. 11.

2 Haribhadra has not distinctly mentioned AJP. He only says *anyatra* which is interpreted as AJP by Municandra Sūri in his *Pañjikā* (p. 75a) to *Lalitavistarā*.

3 Herein we find words, phrases etc., taken from the *svopajñā* com. on AJP.

### (5a) Anekāntasiddhi

From AJP (Vol. I, p. 263) it appears that this is a work of Haribhadra with the line नाचित्रात् quoted from it. If so, it can be inferred that this work is in Saṃskṛta in prose and that it establishes anekānta.

### (7) Aṣṭakaprakarana

This work is designated by the author himself as *Aṣṭakaprakarana*. It deals with 32 *aṣṭakas*<sup>1</sup>. Each of them except the last consists of 8 verses, and the last has 10 verses. Only the first 16 *aṣṭakas* have each a significant title. Of them *Atmanityavādāṣṭaka*, *Kṣanikavādāṣṭaka* and *Nityānityāṣṭaka* may be here noted.

This work has been commented upon by Jineśvara Sūri in *Saṁvat* 1080. The Pāiya portion occurring in this com. has been rendered into Saṃskṛta by his disciple Abhayadeva Sūri. The text together with the com. and the Saṃskṛta rendering was published by the late Mansukhbhai Bhagubhai, Ahmedabad.

### (7a) Ātmasiddhi

This work is referred to in AJP (Vol. II, p. 218). As its title suggests, it must be dealing with the establishment of the soul.

### (11) Uvaēsapaya

This is a work in Pāiya in 1039 verses in Āryā. It is mainly related with *dharma-kathā-nuyoga*<sup>2</sup>. It points out, by means of the ten well-known illustrations, the immense difficulty one experiences in securing a birth as a human being. This is followed by the topic viz. the study of the *Jaina* scriptures. Then we have a detailed exposition of the four types of intelligence and subsequently the treatment about the method of receiving and imparting religious instruction. The essence of this entire work is beautifully and briefly set forth by Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi in his *Uvaēsarahaṭṭa*.

*Uvaēsapaya* is alluded to, in *Lalitavistara* (see p. 18b). Some of its verses are mere reproductions from other works

1 There are 8 *aṣṭakas* in *Rg-veda* and 3 in *Taittirīya Brāhmaṇa*.

2 For its explanation etc. see HCLJ (n. 11 12° 52 and 160).

(though these sources are not stated) e. g. v. 5 from *Uttarajjhayananijjutti* (160), v. 40–51 from *Nandi* (v. 63–74) and v. 164 from *Sammapayarapa* (III, 53).

*Uvaesapaya* has three commentaries. One of them is by some one who preceded Municandra Sūri and is very deep in meaning. This is what we learn from this Sūri's com. styled as *Sukhasambodhanī* and composed in *Samvat* 1174. As stated in *Jaina Granthāvalī* (p. 171) there is a com. by Vardhamāna Sūri. Up till now, it seems, only *Sukhasambodhanī* has been completely published in two parts in *Mukti-kamala-Jaina-mohana-mālā* as Nos. 19 and 20 in 1923 A. D. and 1925 A. D. respectively. It explains by means of narrations mostly in Pāīya, the illustrations hinted at, in the text.

### (23) *Damisaṇasuddhi or Darisaṇasattari*

This is a small work in Pāīya in 70 verses, and it deals with right faith and its purity. Hence it is known in Saṃskṛta as *Samyaktvasaptati*. In Pāīya it can be therefore named as *Sammatasattari*, *Damisaṇasattari* and *Darisaṇasattari* as well. Verses 5<sup>1</sup> and 6<sup>2</sup> are quotations as stated by the author himself, and they come from the pen of some saint who preceded him. Verses 59–63 mention that the soul exists, and they define its characteristics.

This work is commented upon by Saṅghatilaka Sūri in *Samvat* 1422. The com. is designated as *Tattvakaumudī*, and it illustrates the main topics of the text by means of narrations. This com. along with the text has been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 35 in 1916 A. D.

### (24) *Darisaṇasattari*

This work is mentioned as *Darsanasaptatikā* in *A Descriptive Catalogue of Manuscripts in the Jain Bhandars at Pattan*<sup>3</sup> : on p. 92. On p. 93 its beginning is given as under :

“नसिंण वद्धमाणं सावगधम्मं” समासओ वोच्छं ।  
सम्मताइभावत्थसंगयं मुत्तनीइए ॥”

1-2 “चउसद्दहणतिलिङ्गं दसविणयतिसुद्धिपञ्चगयदोसं ।  
अट्टपभावणभूसूलकखणपञ्चविहसज्जुत्तं ॥ ५ ॥  
छविवहजयणागारं छभावणाभावियं च छट्टाणं ।  
इह सत्तसट्टिलकखणमेयविसुर्दं च सम्मतं ॥ ६ ॥”

3 This will be hereafter referred to as DCMJP.

4 This may be the reason why the work is named by some as *Sāvagadhammapagarapa*.

The ending portion is noted on this same page as below:

“गोसभणिओ य ति(वि)ही इय अणवरयं तु चिठ्ठनाणस्स।

भवविरहबीयभूओ जायइ चारित्तपरिणामो ॥ १२० ॥

.दर्शनसत्प्रतिकाप्रकरणं समाप्तं ।”

As suggested in the opening verse, this Pāīya work explains in verse the religion to be practised by the *Jaina* laity. This work is different from *Damśanāsuddhi* (No. 23), though, this, too, deals with right faith.

### (29) Dhammasaṅgahaṇī<sup>1</sup>

This work is so named by Haribhadra himself in v. 3. It is composed in Pāīya in 1396 verses. It deals with various topics such as the definition of *dharma* and its *nikṣepas*<sup>2</sup> (connotations or aspects), refutation of the *Cārvākas*, establishment of the existence of the soul<sup>3</sup> and its characteristics, exposition of the eight kinds of *karman*<sup>4</sup>, attainment of right faith, its varieties, distinguishing features, five kinds of knowledge<sup>5</sup>, vows of the clergy, establishment of omniscience<sup>6</sup> and bliss in liberation.<sup>7</sup> Verses 919–920 practically expound TS (I, 1<sup>8</sup>) according to the doctrine of *anekāntavāda*<sup>9</sup>. This work is thus

1 This work along with the com. has been published in two parts in D. L. J. P. Fund Series in 1916 A. D. and 1918 A. D. respectively.

The bare text of *Dhammasaṅgahaṇī* along with those of *Uvaēsapaya*, *Uvaēsamālā*, *Kammipayadi*, *Jīvasamāsa*, *Jōisakarandaga*, *Pañcasangaha* and *Pañcāsaga* is published in Ṛsabhadevajī Keśari-malajī Samsthā, Rutlam in 1928 A.D. This samsthā has also published an alphabetical index of this *Dhammasaṅgahaṇī* and those of the following nine works in 1929 A. D.:—

*Uvaēsapaya*, *Uvaēsamālā*, *Kammipayadi*, *Jīvasamāsa*, *Jōisakarandaga*, *Pañcavatthuga*, *Pañcasangaha*, *Pañcāsaga* and *Pavaya-nasāroddhāra*.

2 For explanation see *The Jaina Religion and Literature* (pp. 137–142). This work will be hereafter noted as JRL.

3 This subject is treated in *Ātmasiddhi* and *Damśanāsuddhi* (No. 23).

4 See JRL (Ch. XIII).

5 *Ibid.*, pp. 101–103.

6 This topic is treated in *Sarvajñasiddhi*, too.

7 For other details about topics see p. xv of this intro.

8 “सम्बद्धशेनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ।”

9 See p. 323a & p. 323b of the com. where this topic is elucidated.

mainly related with *dravyānuyoga*.<sup>1</sup> It mentions (*Vidha*)*pan-*  
*patti* on p. 440b (v. 1351) and *Revañāikavva* on p. 385b (v. 1159).  
 Verse 543 is a quotation from *Dasaveyāliya* (IV, II). *Dham-*  
*masaṅgahāṇī* is furnished with a scholarly com.<sup>2</sup> in *Saṃskṛta* by  
 Malayagiri Sūri<sup>3</sup>. He has referred to this com. in his *Nandī-*  
*sūtravṛtti* and in his grammar named *Malayagirivyākaraṇa*  
 as well. Malliṣena Sūri, too, has referred to this *Dham-*  
*masaṅgahāṇī* as well as to its author in SM, a splendid com.  
 (p. 26, B.S.P. Series) to Kalikālasarvajña Hemacandra Sūri's  
*Anyayogavyavacchedadvātriṁśikā* (v. 6).

### (30) Dharmabindu<sup>4</sup>

This is a *Saṃskṛta* work. It is divided into eight *adhyāyas* (sections). It is mostly in prose. It opens with a verse. The treatment is in a *sūtra* style. Section I deals with the duties of an ordinary house-holder whereas the next with those of a special one. In the latter, is pointed out the way in which a religious sermon should be delivered. Section III explains the vows of the *Jaina* laity, their transgressions etc. Sections IV and V furnish us with a picture of

1 See HCLJ (pp. 11, 12, 53, 57 & 125).

2 In the com. (p. 44b), the word 'uvarim' occurring in v. 75 of the text is explained as 'Sarvajñasiddhau' i. e. in *Sarvajñasiddhi*. The complete idea is that the author will discuss the pertinent topic hereafter i. e. in *Sarvajñasiddhi*.

3 He has referred to several persons and works. Of them I may note the following:

Indradatta (p. 30b), Gandhahastin (p. 42a), Gośalaśiṣya (p. 2b), Dharmakīrti (pp. 69a, 125b, 266a & 422b), Pāṭrasvāmin (p. 30b), Puruṣacandra (p. 30b), Prajñākaragupta (pp. 403b & 408a), Bhāttārcāṭa (p. 185b), Mallavādin (p. 260a), Vararuci (p. 243a), Vyādi (p. 30b) and Śakaṭāyana (p. 144a).

*Prākṛtalakṣaṇa* is mentioned by him on p. 77b and *Vijñānayaprasthāna* of Dharmakīrti on p. 69a.

4 This work along with Municandra Sūri's com. was edited by the late Dr. Luigi Suali and published in the *Bibliotheca Indica*. In his preface (p. II) to *Yogabindu* written in 1910 A. D. he says:

"My Italian translation with exegetical notes of the text, in the press for the *Journal of the Italian Asiatic Society*: the first part (adhyāyas I-III) is published in vol. 21; the remaining part will issue in the current of this year."

The text and the com. have been published by the Āgamodaya Samiti in 1924 A. D. There is a Gujarāti translation by Śāntisāgara and one by Manilal N. Doshi published in 1912 A. D.

the *Jaina* monastic life. Activities of the two types of the *Jaina* saints form the subject-matter of section VI. Section VII deals with the fruits of religion, and the next with the description of a *Tirthankara* and the nature of the liberated. Thus this work is, on the whole, related with *caraṇakaraṇānuyoga*<sup>1</sup> as is the case with *Pañcavatthuga* etc.

Sūtra 3 (p. 54b) of section IV is reproduced in the *svopajña* com. (p. 4a<sup>2</sup>) on *Yogadrṣṭisamuccaya* (v. 10). The entire work has been commented upon by Municandra Sūri. A palm-leaf Ms. of this com. dated *Samvat* 1181 is available.

### (33) Dhuttakkhāṇa

This is a work in Pāīya.<sup>3</sup> As its very name suggests it must be a narration wherein rogues play an important role. No Ms. of it is available to me. So I cannot give any details. But this title reminds me of 'Dhūrtākhyāna' written in Saṃskṛta and forming a part (pp. 32a–46a) of *Tattvakāumudī*, a com. on Haribhadra's *Daminsaṇasuddhi*. Does this work depict in glaring terms the incredible legends of the *Vaidika* mythology as is the case with this *Dhūrtākhyāna* and 'Dharmaṇarikṣas' of Hariṣena, Amitagati and Vṛttavilāsa? In *Prabhāvakacarita* (IX, 211) there is mention of *Kitavakathānakapañcaka*. Does this refer to *Dhuttakkhāṇa*? Further, does the following verse of it belong to *Dhuttakkhāṇa*?

“एवं लोह्यकव्वं गद्धहलिणं व बाहिरे मटुं ।  
अन्तो फोडिज्जन्तं तुसुबुसमासियं सव्वं ॥ २०९ ॥”

### (43 & 43a) Pañcavatthuga and its svopajña com.<sup>4</sup>

This is a Pāīya work. It comprises 1714 verses. It can be divided into five sections, each associated with one *vatthu* (Sk. *vastu*) out of five. They deal with (i) renunciation, (ii) daily activities of the *Jaina* clergy, (iii) residence in a *gaccha*,

1 See pp. 11, 27, 53, 114 & 154 of HCLJ.

2 This No. refers to the edition of 1940 noted on p. XXXI.

3 See p. XVI of this intro. where the date of its completion is suggested.

4 Both have been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 69 in 1927 A. D. The text has been given separately at the end. The alphabetical index of the verses of the text is published in 1929 A.D. (vide p. XXV). Its Gujarāti translation by Ānandasāgara Sūri is published in R. K. Samsthā, Butlam, in 1937 A.D.

accessories of monks and penance<sup>1</sup>, (iv) *anujñā*<sup>2</sup> (permission) and (v) *samlekhānā* (mortification) respectively.

It may be noted that this work is unique in two senses:

- (i) It is the first amongst ancient works to give *pros and cons* for the topics expounded here.
- (ii) This work deals with the subject of *Thava-parinñā* etc., the *Pāṭhudas* (vide the com. on v. 1110) which are not mentioned elsewhere.<sup>3</sup>

Section III establishes the existence of the soul in the case of all the five kinds of the *sthāvara* living beings beginning with the earth-bodied ones and ending with vegetation. In v. 371 of section II (i. e. v. 598) there is mention of *Jogavihāna*. It seems to be the name of a work, but, it is certainly not the same as *Visavīsiyā* (XVII) which has the same title as this. Further, in this section, v. 122–123 (i. e. v. 349–350) there is mention of a narrative of two *sitthins*, one of them being *Jinna-sitthi*. This narration is given in the com. (pp. 58b–59a).

The author has himself elucidated *Pañcavatthuga* in Samkskṛta and has furnished us with quotations. In this com. (p. 1b) we find that the lines beginning with तत्र शिष्टानामयं and ending with विश्वविजयकोपशान्तये almost tally word for word with those in the com. (Vol. I, p. 2) of AJP.

#### (45) *Pañcāsaga*<sup>4</sup>

This is a work in Pāīya in verse in Āryā. It is divided into 19 sections, each known as *pañcāsaga*<sup>5</sup> as it consists of

1 This topic is dealt with in AJP (Vol. II, pp. 218–224), and the verse quoted in its com. (Vol. II, p. 220) is also quoted in the *svopajñā* com. (p. 131b) on *Pañcavatthuga* (v. 853) with this difference that there is 'तथा चरितं' for 'तदचरितं'.

2 Non-violence is treated here at some length, and the *Vaidika* view is refuted.

3 See the Gujarāti *upodghāta* (p. 1) of Ānandasāgara Sūri to his translation of *Pañcavatthuga*.

4 The text along with Abhayadeva Sūri's com. called *Sīyahitā* is published by Jaina Dharma Prasāraka Sabhā, Bhavnagar, in 1912 A.D. The bare text and the alphabetical index of its verses are published in 1928 and 1929 A. D. respectively. Further, both the text and its com. by Abhayadeva are also published by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1941 A.D.

5 Cf. Rāhula Sāṅkrityāyana's mention of three sections of *Majjhimanikāya* as (a) *Mūla-pañnāsaka*, (b) *Majjhima-pañnāsaka* and (c) *uparipañnāsaka*, *pañnāsaka* standing for 'pañcāsaka'.

50 verses. The entire work, too, goes by the same name<sup>1</sup>. Some persons believe that just as in *Sodaśaka*, there are 16 *ṣodaśakas*, and in *Viśavīsiyā* there are twenty *vīsiyās*, here, too, there must have been 50 *pañcāsagas*. But will they take into account that in *Aṣṭaka* there are not 8 *aṣṭakas* but 32? So it is no wonder, if our author did not compose 50 *pañcāsagas*. Each of the 19 *pañcāsagas* has a significant title<sup>2</sup> in Saṃskṛta for it as under:—

(i) Śrāvaka-dharma-vidhi, (ii) Dīkṣāvidhāna<sup>3</sup>, (iii) Vandanaavidhi (Caityavandana<sup>4</sup>), (iv) Pūjāprakarana (Pūjāvidhi), (v) Pratyākhyānaprakarana(vidhi), (vi) Stavavidhi, (vii) Jina-bhavanakaraṇavidhi<sup>5</sup>, (viii) Pratiṣṭhāvidhi, (ix) Yātrāvidhi, (x) Upāsaka-pratimāvidhi, (xi) Sādhudharmavidhi, (xii) Sāmācārī, (xiii) Piṇḍavidhi, (xiv) Śilāngavidhi, (xv) Ālocanāvidhi, (xvi) Prāyaścittavidhi, (xvii) Sthitāsthitavidhi (Sthitādikalpa), (xviii) Sādhupratimā and (xix) Tapovidhi.

This compendium of 19 sets of 50 stanzas has some verses in common with *Viśavīsiyā*.<sup>6</sup> Some verses of *Pañcāsaga* VIII tally in meaning with a portion of *Nirvāṇakalikā* as stated in the intro. (p. 9a) of the latter.

From p. 22a it appears that some one else<sup>7</sup> had commented upon *Pañcāsaga* before Abhayadeva Sūri did so in *Samvat* 1124.

### (51a) Bhāvanāsiddhi

Whether this work is in Saṃskṛta or Pāīya is not known; for, I do not know of any other source than *Sairvajñasiddhi* (p. 11) which mentions it. The pertinent line is:

“प्रपञ्चितमेतद् भावनासिद्धौ इति नेह प्रयासः”

1 This name is not mentioned by the author himself in this work.

2 This is mentioned in Pāīya at the end of every *pañcāsaga* except the 6th, the 17th, the 18th and the 19th wherein the titles are given in Saṃskṛta.

3 See “A Fourth Report of Operations in search of Sanskrit MSS. in the Bombay Circle, April 1886 to March 1892” (p. cxxxix) by P. Peterson.

4 See Pet. Rep. I, app. p. 16, No. 25.

5 See *Indian Antiquary* (Vol. XXIII, p. 194).

6 See pp. XXXVII-XXXVIII.

7 “अन्ये त्वं भक्तिकर्मदेवं कृत्वा ‘मो’ निपात इति व्याख्यान्ति ।”

From the context it appears that *vairāgya* (detachment) is a topic dealt with, in *Bhāvanāsiddhi*. It may be that it may be dealing with all the four holy reflections viz. love, serene joy, compassion and detachment or with twelve reflections mentioned in TS (IX, 7).

#### (54 & 54a) *Yogadr̥ṣṭisamuccaya* and its svopajñā com<sup>1</sup>.

This work is written in Saṃskṛta in 226 verses. It deals with three kinds of *yoga*: (i) *icchā-yoga*, (ii) *sāstra-yoga* and (iii) *sāmarthyā-yoga* and two varieties of the last. It then proceeds to expound eight *dr̥ṣṭis*<sup>2</sup>. No *Jaina* work which is older than this and which treats this subject, is available. So, until we come across such a work, Haribhadra should be credited for ushering this new era in the *Jaina* world.

Up to his days it appears we had the exposition of 14 *gunasthānas*, that of the four types of meditation<sup>3</sup>, that of the three stages of a mundane soul and description of the five *mahā-vratas* (*yamas*), control over senses (*pratyāhāra*) etc. It was, however, Haribhadra who described the spiritual development in terms of *yoga*. For a corroborative evidence the reader may refer to his works such as *Yogadr̥ṣṭisamuccaya*, *Yogabindu*, *Jogavihānaviśiyā*<sup>4</sup> (*Viśavisiyā* XVII), *Yogaśatka* and *Sodasaka*.<sup>5</sup>

1 Both have been published in D. L. J. P. Fund Series as No. 12 in 1912 A. D. The English intro. of the late Dr. Luigi Suali referred to, in the preface of this edition, is to be found in the edition of *Yogabindu*. For another edition of the text and the com. see p. XXXI.

2 Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi has treated this subject in his four Saṃskṛta *Dvātrīniśikās* (XXI-XXIV). For the masses incompetent to follow Saṃskṛta, he has dilated upon this subject in Gujarātī in verse.

3 It appears that in the *Jaina āgamas* the word 'jhāna' implying 'meditation' has been primarily used for 'yoga'. Its characteristics as well as its varieties form the subject-matter of several āgamas e. g. (i) *Thāṇa* (IV, I), (ii) *Samavāya* (IV), (iii) *Viāhapavānatti* (XXV), (iv) *Uttarajjhayana* (XXX, 35) and (v) *Āvassaya-nijjutti* (*kāusagga-nijjhayana*; v. 1462-1468). This topic is dealt with, in TS (IX, 27) and in Jinabhadra Gaṇi's *Jhānasaya*.

4 This is named as *Yogaviṁśikā* by Yaśovijaya Gaṇi in his com. on it.

5 For further information the reader is referred to Pandit Sukhlal's article "Yogadarśana" published in the intro. to *Pātañjala Yogadarśana ane Yogaviṁśikā*.

The last topic is the exposition of the four types of *yogins*. It points out the qualifications of persons entitled to study *yoga-sāstra*.

The entire work is commented upon by the author himself.

The verse beginning with त्रुदिक्षनमसंमोह reminds one of *Bhagavadgītā* (X, 4). *Dharmabindu* (IV, 3) is quoted in the *svopajñā* com. (p. 4a) of the tenth verse of this work and *Yoganirṇaya* in this com. (p. 2a) on the first verse. Further, in this *svopajñā* com. (p. 6a) on *Yogadrśṭisamuccaya* Patañjali, Bhadanta Bhāskara and Bandhu Bhagavaddatta are mentioned. Besides, in this com. 'Yogacārya' occurs in several places e. g. on pp. 5a, 7a, 7b & 10a (the com. on v. 14, 19, 22 & 35). This is a *Jaina ācārya* no doubt; but who he is is not known.

### (55) *Yogabindu*<sup>1</sup>

This is a small treatise in Saṃskṛta in 527<sup>2</sup> verses composed in Anuṣṭubh metre. It deals with spiritualism (*adhyātman*). The specific contents of *Yogabindu* are: refutation of the *Mahesavādins* and the *Puruṣādvaitins*, prowess of *yoga*, its background such as *pūrvasevā* etc., five types of *anuṣṭhāna*, eulogy of scriptures, three *karapas*—*yathāpravṛtti* etc., and attainment of right faith, *virati* (abstinence from sinful activities) and liberation. So far as these contents are concerned there is some affinity between this work and *Yogadrśṭisamuccaya*. But the former differs from the latter in its treatment of spiritual progress. When does this progress commence? The answer supplied by *Yogabindu* is that the spiritual development synchronizes with the lessening of the powers of infatuation, and that the former gains more and

1 This along with a com. by an incognito is edited by the late Dr. Suali and is published by the Jaina Dharma Prasāraka Sabhā in 1911 A.D. These two along with *Yogadrśṭisamuccaya* and its com. by Haribhadra have been published by Jaina-grantha-prakāśaka-sabhā as Nos. 25 & 24 in 1940 A. D.

2 The learned editor, the late Dr. Suali has himself stated in his preface that the numbering of the verses must be increased by one after v. 352, this number having been repeated twice. It is a very good thing that he has furnished us with an alphabetical index of the verses occurring in the text as well as the com.

more strength as the soul goes on subduing infatuation. The graded progress of spiritual development is divided into five stages (*bhūmikās*) viz. *adhyātman*, *bhāvanā*, *dhyāna*, *samatā* and *vṛttisāṅkṣaya*. As stated in v. 419 & 421 Patañjali has named these first four stages as *samprajñāta* and the last as *asamprajñāta*.

*Yogadrśtisamuccaya* : designates the stage prior to the commencement of spiritual development as *ogha-dr̥sti*, and explains its various grades by illustrations. The stage following the *ogha-dr̥sti* and culminating in *yogāvasthā* is called *yoga-dr̥sti*. The graded development of this *yogāvasthā* is explained by dividing it into eight steps known as the eight *yoga-dr̥stis*.

Some verses of *Yogabindu* are quoted elsewhere. For instance, verses 126 to 130 are quoted in the com. on *Dharmabindu* (I, 19) and v. 449 by Gunaratna in his com. *Tarkarahasyadīpikā*<sup>1</sup> (p. 42a) on *Saddarśanasamuccaya* (v. 41) where it is ascribed to Vindhya-vāsin, while, in the com. to *Yogabindu* it is introduced by the words “अथ परः”. Verse 450 is also quoted by Gunaratna on p. 42a, and it is there attributed to Āsuri, while there is no such mention in *Yogabindu* or its com. above referred to.

The late Dr. L. Suali in his preface (p. III) to his edition of *Yogabindu* with a Saṃskṛta com. has made the following observation :—

“In many cases it is doubtful whether a verse recurring in several works of Haribhadra, either in the text, or in the commentary, or in both, are by the author himself, or quotations from older works retouched perhaps by Haribhadra. I propose to give in a separate treatise a full list of all such verses from the six<sup>2</sup> works by Haribhadra...”.

From v. 83 of *Yogabindu* one can safely infer that the five causes which are necessary for the accomplishment of a *kārya* have been expounded in a work or works composed prior to this work.<sup>3</sup> According to the commentator, one of these works is *S'āstravārtāsamuccaya*.

1 This work will be hereafter referred to as TRD.

2 They are: (i) *Dharmabindu*, (ii) *Yogabindu*, (iii) *Yogadrśtisamuccaya*, (iv) *Lokatattvanirṇaya*, (v) *Saddarśanasamuccaya* and (vi) *S'āstravārtāsamuccaya*.

3 This topic is treated in AJP, *Visavisiyā* (IV, 14-15) and to some extent in *Lokatattvanirṇaya* (II, v. 17-20 & 28-30).

In the 100th and 200th verses the author has referred to the doctrine of Gopendra<sup>1</sup> and in the 300th to that of Kālātīta. It seems that v. 301–307 are from some work of this Kālātīta.

In v. 119 ‘cāri-sañjīvīni-cāra’ nyāya is mentioned.

In the late Dr. Sualī's edition of the text and the com., the name of the commentator is not mentioned but he cannot be Haribhadra; for, it is not likely that he would address himself as भगवतः श्रीहरिभद्रस्त्रोः<sup>2</sup> as is done in the last but one line of the com. If we can, however, look upon this expression as an interpolation and can safely assume that the com. is composed by Haribhadra<sup>3</sup> it may be noted that in the com. (p. 1b) to *Yogabindu* (I) we come across the following verse which shows his keenness for rationalism and his love for logical reasoning :—

“आग्रही वत् निनीषति युक्तिं तत्र यत्र तस्य मतिर्निविष्टा ।  
निष्पक्षपातस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र तस्य मतिरेति निवेशम् ॥”<sup>4</sup>

In *Yogavāsiṣṭha* (nyāya-prakarana) this idea is beautifully expressed as under :—

“अपि पौरुषमादेयं शास्त्रं चेद् युक्तिगोधकम् ।  
अन्यत् त्वार्थमपि ल्याज्यं भाव्यं न्याय्यैकसेविनाम् ॥  
युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बालकूदपि ।  
अन्यत् तृणमिव ल्याज्यमप्युक्तं पद्मजन्मना ॥”

1 He is mentioned in *Lalitavistara* (p. 45b), and a portion is quoted from his work on this very page.

2 In the following verse of the colophon of *Durgāpadaprakāśa*, Prabhānanda's com. to *Vitarāgastotra*, this commentator is referred to as ‘pratibhāsamudra’ and ‘muniśvara’ :—

“तदीयपट्टे प्रतिभासमुद्रः श्रीमान् प्रभानन्दमुनीश्वरोऽभूत् ।  
स वीतरागस्तवनेष्वमीषु विनिर्मेसे दुर्गपदप्रकाशम् ॥ ४ ॥”

It appears that this is from the pen of the commentator himself. If so, is it not an instance of self-praise?

Yaśovijaya Gani has referred to himself in the plural in the last line of his com. to Patañjali's *Yogadarśana*. It runs as under :—

“दर्शितः प्राज्ञबोधाय यशोविजयवाचकैः”

3 In the edition issued as Nos. 24–25 by Jaina-grantha-prakāśaka-sabha the com. is styled as *svopajñā*.

4 According to Jñānakalaśa's *Sandehasamuccaya*, this verse belongs to Umāsvāti. Vide Pandit Hargovinda's Saṃskṛta intro. (p. 2b, fn.) to *Syādvādakalpalatā*.

(58) *Laggasuddhi or Laggakundaliyā*

This is a small work in Pāīya in 133 verses. Its Saṃskṛta title is *Lagnasuddhi*. In v. 132 the word ‘Haribhadda’ occurs. So it may be inferred that this work is composed by some one known as Haribhadra. This inference is corroborated by the fact that it is attributed to Haribhadra by Kulamandana Gaṇi as can be seen from the following lines occurring in his *Vicārāmṛtasaṅgraha* (p. 11) composed in *Śamvat* 1443 (रामाभिधशक्र) :

“धर्मसंग्रहपूर्णनेकान्तजयपताकापंचवस्तुकोपदेशपदलग्नशुद्धिलोकतत्त्वनिर्णययोगबिन्दुधर्म-  
बिन्दुपंचाशकपोडशकाष्टकादिप्रकरणानि चतुर्दशशातमितानि पूर्वश्रुतव्यवच्छेदकालानंतरं पंचपंचाशता  
वर्षे: दिवं गतैः श्रीहरिभद्रसुरभिर्विरचितानि”

Kulamandana thus equates the author of *Laggasuddhi* with that of AJP. Hemahānsa Gaṇi in his com. (p. 207) on *Ārambhśāsiddhi* (V, 14), a work of Udayaprabha Sūri (the *guru* of Malliṣeṇa Sūri<sup>1</sup>) has quoted the following verse and attributed its authorship to Haribhadra :—

“करावयस्स जस्मण रिक्खं इस सोलसं तद्वारं ।  
तेवीस पञ्चवीसं विम्बपइट्टाइ वज्जिजा ॥”

This verse is found in *Laggasuddhi* as v. 23. There is a palm-leaf Ms. of this *Laggasuddhi* in Cambay. Its title is here noted as *Lagnakundalikā*. On the basis of this Ms. variants are noted by Muni Kāntivijaya in his article “लग्नशुद्धिनां पठात्तरो” published in “Jaina Satya Prakāśa”<sup>2</sup> (Vol. VII, No. 12). These refer to the printed edition published in *Śamvat* 1974 by Bhimasinha Manak, along with *Ārambhśāsiddhi* and *Dinaśuddhi*.

(62) *Lokatattvanirṇaya<sup>3</sup> or Nṛtattvanigama*

This is a small work in Saṃskṛta. From the opening verse it appears that the title of this work is *Nṛtattvanigama*; but the popular title is somehow *Lokatattvanirṇaya*, and it occurs in the colophon. This work comprises 147 (75 + 35<sup>4</sup> + 87)

<sup>1</sup> He has composed SM in Śaka year 1214 i. e. *Śamvat* 1349.

<sup>2</sup> This will be hereafter noted as JSP.

<sup>3</sup> The text was edited in 1902 A. D., Bhavnagar. It has been published along with a Gujarāti translation in 1921 A. D. as No. 10 in Hamsavijayaji Jaina Free Library Series. At least by 1910 A. D. the text was edited and translated into Italian by Dr. L. Suali and it was published in Giornale della società Asiatica Italiana i. e. Journal of the Italian Asiatic Society (Vol. XVIII, p. 263 ff.).

<sup>4</sup> There are quotations from Upaniṣads, and they are counted as v. 1 in the edition of 1921 A. D. which I here follow.

verses in different metres. Thus this work gets divided into three sections. In I, 23–31 undesirable activities of Viṣṇu, Śambhu, Śakra, Haladhara, Skanda, Āryā (Ambikā), Vināyaka, Brahman, Sūrya, Anala, Soma and Indra are referred to. The author condemns these acts; but he is sufficiently broad-minded to bow to one who is really dispassionate, though he may be named as Brahman, Viṣṇu, Śaṅkara or Hara. This work describes the nature of the universe (I, 42–75) and states various views about its creation. The next topic is the nature of the soul<sup>1</sup> (II, 1–11). This is followed by the exposition of the doctrine of *karman* etc. as propounded in the non-Jaina schools of philosophy (II, 12–35). Here the universe is explained according to the views of those who lay undue emphasis on *svabhāva*, *niyati* or *pariṇāma*. It then states the *Jaina* view (III, 1–37) and thereby refutes the non-Jaina ones previously noted.

In I, 15 we have: न ह्याप्तवादा नभसः पतन्ति. This can be compared with AJP (Vol. I, p. 212). In I, 19 there is an allusion to a narration pertaining to one who accepted gold.

It may be observed that some of the verses of this work practically tally with those of *Bhagavadgītā*. For instance I, 52 (सर्वतः पाणि०) = XIII, 13; I, 53 (जर्ब०) = XV, 1; II, 2 (द्रवेष०) = X'V, 16; II, 6 (न कर्तृ०) = V, 14; II, 8 (नैन०) = II, 23; II, 9 (अच्छेष्य०) = II, 24; and II, 13 (उद्धरेद०) = VI, 5.<sup>2</sup>

पुरुष एवेदङ्ग...रोहति which marks the beginning of II occurs in *S'vetāśvataraopaniṣad* (III, 15) and यस्मात् परं...सर्वे in III, 9. ग्रेजति...बह्य(तः) is found in *Īśāvāsyopaniṣad* (5) with तद् for यद्. The first foot of एक एव...प्रलीयते tallies with that of *Brahmabindu* (v. 12).

Some verses from this work are referred to, by Gunaratna in his TRD. For instance, v. 32 & 38 occur in this com. on p. 4a.

### (65) Viṣavīsiyā<sup>3</sup>

This work in Pāṇya consists of twenty sections. Each

1 See pp. XXIV and XXV.

2 For details see P. K. Gode's article "The Bhagavadgītā in the Pre-Śaṅkarācārya Jaina Sources".

3 This work—the bare text along with Yaśodeva Sūri's *Paccakkhā-nasarūpa*, *Kātantravibhramasūtra* and its *avacūrṇi* by Cāritrasimha, Rājaśekhara's *Dānasatṭrimisikā* with *avacūrṇi*, Kṣamāśramaṇa Jina-bhadra Gaṇi's *Visesaṇavāī* and R̥śivardhana Sūri's *Nemistuti* is published by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1927 A.D.

one of them except the fourteenth comprises twenty verses (*gāthās*) and is hence known as *visiyā* (Sk. *vimśikā*). Further, each except the 15th, is named in Sanskrit according to the subject it deals with, with the word 'vimśikā' added to it as can be seen from Prof. K. V. Abhyankar's edition.<sup>1</sup> The twenty names without the word 'vimśikā' are :

(1) Adhikāra, (2) Anādi, (3) Kula-nīti, (4) Carama-parivarta, (5) Bijādi, (6) Saddharma, (7) Dāna, (8) Pūjā-vidhi, (9) Śrāvaka-dharma, (10) Śrāvaka-pratinā, (11) Yati-dharma, (12) Śikṣā, (13) Bhikṣā, (14) Tadantarāyaśuddhi-liṅga, (15) Aloyaṇā (Sk. Ālocanā), (16) Prāyaścitta, (17) Yoga-vidhāna, (18) Kevala-jñāna, (19) Siddha-vibhakti and (20) Siddha-sukha.

In *Visiyā I*, verses 11–15 enumerate the names of the twenty *visiyās*, and they give us an idea of the contents of this work.

*Visiyā II* proves that the world is made up of five *astikāyas*, is beginningless and is not created by any super-human agency.<sup>2</sup>

Some social practices and observances based upon the family traditions and customs of the country form the main theme of *Visiyā III*. Some of these are no longer seen. Even then the section deserves to be studied by a student of ancient culture and sociology.

The last existence preceding final emancipation is called 'carama-parivarta' known also as 'apunarbandhaka' and 'nivṛttādhikārapravṛtti'. Herein every activity of the human being is directed towards the attainment of salvation. This is the theme of *Visiyā IV*. In v. 14<sup>3</sup>–15 five views regarding the causality of the universe are noted and evaluated.<sup>4</sup>

*Visiyā V* compares the religious life with a tree.

Attainment of right faith is the main subject of *Visiyā VI*.

*Visiyā VII* deals with three kinds of endowments viz., right knowledge, safety and religious utility.

1. Herein, only six verses are printed in the case of *Visiyā XIV*. This edition published in 1932 A. D. contains Sk. intro., Sk. rendering (*chāyā*), notes in English and an appendix in Sk.

2. For comparison see p. XXXV.

3. This is reproduced from *Sammaipayaraṇa* (III).

4. This topic is dealt with in other works of Haribhadra. See fn. 3 of p. XXXII.

Worship of the Deity and its varieties and sub-varieties are treated in *Visiyā VIII*.

In *Visiyā IX*, the life of the *Jaina* laity is expounded.

*Visiyā X* deals with the postures of a *Jaina* householder.

In *Visiyā XI* there is exposition of the life of the *Jaina* monastic order.

In *Visiyā XII* religion is compared with a kingdom and a perfectly religious monk with a monarch. Religious instruction is its central theme.

*Visiyā XIII* explains the forty-two faults to be avoided by the *Jaina* clergy while accepting alms.

*Visiyā XIV* discusses the factors which act as obstacles in partaking the alms obtained in a faultless manner.

Confessions of faults and atonements are the respective topics of *Visiyās XV* and *XVI*.

In *Visiyā XVII*, v. I *yoga* is defined as an activity leading directly to salvation. Verse 2 mentions the five divisions of *yoga*. Of them the first two comprises *karma-yoga* and the last three *jñāna-yoga*. Each of these divisions has four varieties, and each of them four sub-varieties. Thus *yoga* is of eighty types. In v. 8 there is mention of *anukampā*, *nivrea*, *sāmvega* and *pasama* respectively. Verses 17-20 mention the four varieties of good practice. This *Visiyā* does not deal with the initial stage of spiritual development but rather the mature one. The topic of this *Visiyā* and the style of treating it agree with those of *Sodasaka*. This *Visiyā* is commented upon by *Nyāyācāryā Yaśovijaya Gaṇi*.

Omniscience is the central theme of *Visiyā XVIII*.

Various types of the liberated souls form the subject of *Visiyā XIX*. These have for their basis the condition of life in their last birth as a human being. That emancipation is not the sole right of males but is equally shared even by females, is ably discussed in v. 6-12.

Prof. K. V. Abhyankar has stated in his notes that the following verses tally with others:

IV, 14 = *Sammaipayaraṇa* (III, 53). For comparison see *S'vetāśvataropaniṣad* (I, 2).

VI, 5 & 6 (the first hemistiches) = the first hemistiches of *Āvassayanijjitī* (v. 105 & 106)

VI, 7-8 = *Visesā*<sup>°</sup> (v. 1202-1203) and *Pañcāsaga* (v. 123-124).

IX, 11-20 = *Pañcāsaga* (I, 41-50).

IX, 8-20 = *Suvayadhammavīhi* (v. 106-108 and 111-120).

X, 1 = *Pañcāsaga* (v. 447).

XI, 2 = *Dasaveyāliyanijjutti* (v. 314) and *Pañcāsaga* (v. 513).

XIII, 3-4, 5-7 = *Pindanijjutti* (v. 92-93, 408-409 and 520).

” 10 = *Pindanijjutti* (v. 662) and *Ohanijjutti* (v. 280).

I may add that XX, 6 is almost the same as one occurring in *Samarūccacariya* (IX, p. 970, B. H. Dosi's edn.) and VI, 9-14 with *Samarūccacariya* (I, 72-77).

Prof. Abhyankar has noted parallel ideas for comparison. Of them I may note the following :

अणाइयमगे तम आसि occurring in II, 18 = तम आसीत् तमसा गृह्मये प्रकेतम् (*Taittirīya Brāhmaṇa* II, 8, 9).

इथियण्युजिज्ञयव्वा (III, 17) = *Arthaśāstra*.

VII, 3-5 = *Yogabindu* 345 & 349.

XII, 12 = *Ārassayanijjutti* (v. 99).

” 16 = *Kāthaka* (I, 2, 15).

XVII, 14-16 = *Jñānasāra* (XXIII<sup>1</sup>).

XX, 2-20 = *Ovavīya* (last verses).

” , 9-16 = *Uttarajjhayaṇa* (XIX, 76-85).

Anandasāgara Sūri has composed a com. on *Viśavīsiyā*. It deserves to be soon published.

### (68 & 69) S'āstravārtasamuccaya & Dikpradā<sup>2</sup>

The text is in Saṁskṛta in verse. It examines, refutes and reconciles some of the views of the non-Jaina schools and sects in a spirit which is highly laudable as the author respectfully<sup>3</sup> refers to the opponents and does not stoop low as some critics do. The author himself has written a com. on this work. It is designated as *Dikpradā*. The text consists of 700 verses

1 This is *Lokasañjñāstaka*.

2 Both have been published in 1929 A.D. by the trustees of the Vijayadevasūrasaṅgha saṁsthā Godjī Jaina Upāśraya, Bombay. The text along with *Syādvādakalpalatā* was published in D. L. J. P. F. series in 1914 A. D. For another edition of the text see p. XLII.

3 See Prof. Abhyankar's intro. (pp. 6-7) to his edition of 'Viśavīsiyā'.  
*Viśvīkā*.

whereas the extent of this com. comes to 2,250 *slokas* (one *sloka* being equal to 32 letters). Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi, too, has written a com. on this text, and it is more exhaustive than *Dikpradā*. It is styled as *Syādvādakalpalatā*. Yaśovijaya has divided the text into eleven sections and has named each as 'stabaka'; but the author has not done so as can be seen from the printed edition. The main topics dealt with, in this work are:

(i) The establishment of the existence of 'soul'<sup>1</sup> and refutation of the Lokāyata system of thought,<sup>2</sup> (ii) the *Jaina* view about violence (*himsā*), and the denunciation of the *himsā* sanctioned by the *Vedas*,<sup>3</sup> (iii) the theory of causation—five factors examined,<sup>4</sup> (iv) refutation of the Sāṅkhya system, (v) criticism of the views of Dharmakīrti and other *Buddhas*, (vi) the *Jaina* view about reality<sup>5</sup>, (vii) refutation of Brahmapādavaita, (viii) establishment of omniscience<sup>6</sup> and refutation of the Mīmāṃsaka view in this connection and (ix) the nature of liberation<sup>7</sup>.

In the text we come across the following names:

Bṛhaspati (v. 111), Buddha (v. 464, 466 & 661), Dharmakīrti (v. 603), Jaimini (v. 612), Kapila (v. 237), Manu (v. 209) and Vyāsa (v. 75 & 690).

*Dikpradā*, too, mentions certain names e. g. Āsuri (p. 32a), Dharmakīrti (p. 38b), Kumārila (p. 80b), Śāntarakṣita (p. 42b), Subandhu<sup>8</sup> (p. 73a) and Vindhyanāsi (p. 32a).

In the text at times we come across verses which really belong to some other works. Some of them are:

“न तत्र किञ्चिद् भवति न भवते व केवलम् ॥ २६९ ॥  
भावे हेष विकल्पः स्याद् विधेवस्त्वनुरोधतः ।  
न भावो भवतीत्युक्तमभावो भवतीत्यपि ॥ २७० ॥”  
“नासतो भावकर्तृत्वं तदवस्थान्तरं न सः ॥ २९६ ॥

1 See pp. XXIII-XXV.

2 See p. XXV.

3 See fn. 2 of p. XXVIII.

4 See fn. 3 of p. XXXII & p. XXXV.

5 It is characterized by origination, destruction and permanence.

6 See Visiyā XVIII and fn. 6 of p. XXV.

7 See Visiyā XIX.

8 In *Syādvādakalpalatā* (p. 267a) we have Devabandhu instead of Subandhu.

वस्तुनोऽन्तरं सत्ता कस्यचिद् या नियोगतः ।  
 सा तत्पलं मता सैव भावोपत्तिस्तदात्मिका ॥ २९७ ॥  
 असदुर्पतिरप्यस्य ग्रागसत्त्वात् प्रकीर्तिता ।  
 नासतः सत्त्ववोगेन कारणात् कार्यभावतः ॥ २९८ ॥”  
 “स्वयं रागादिमान् नार्थं वेति वेदस्य नान्यतः ।  
 न वैद्यति वेदोऽपि वेदार्थस्य कुतो गतिः? ॥ ६०४ ॥  
 तेनाभिहोत्रं जुहुयात् स्तुर्गकाम इति श्रुतौ ।  
 खादेत् ख(त् श्व)मांसमिलेष नार्थं इत्यत्र का प्रमा? ॥ ६०५ ॥”  
 “अन्यथा दाहसम्बन्धाद् दाहं दग्धोऽपि सन्यते ।  
 अन्यथा दाहशब्देन दाहार्थः सम्प्रतीयते ॥ ६६७ ॥”  
 “दग्धे वीजे यथाऽल्पन्तं प्रादुर्भवति नाङ्कुरः ।  
 कर्मवीजे तथा दग्धे न रोहति भवाङ्कुरः ॥ ६९३ ॥”

Of these v. 269, 270, 604 and 605 are taken from Dharmakīrti's *Pramāṇavārtika*, the corresponding numbers being I, 279; I, 280; I, 319; and I, 320. There are variants e. g. न तस्य for न तत्र in I, 279; भवतीति न for भवतीत्यपि in I, 280 and खादेच्छवमांस for खादेत् ख(त् श्व)मांस in I, 320. As regards v. 296-298, at least the latter half of v. 296 is attributed to Śāntarakṣita. I do not find any of these verses in *Tattvasaṅgraha*. So, if they are not really there, they may be from some other work of his<sup>1</sup> or from a work of his name-sake.

Verse 667 is the same as v. 425 of *Vākyapadiya* (II), with this difference that there we have “अन्यथैवाभिसम्बन्धाद्” as the first foot. Verse 693 is a quotation from the *Bhāṣya* (Vol. II, p. 319) on TS (X, 7). Verse 666 is also perhaps a quotation. Verses 367, 508, 509, 513, 515, 516, 517, 518, 666, 667 and 670 occur in AJP on p. 56 of Vol. II, p. 132 (I), p. 133 (I), p. 297 (I), p. 71 (I), p. 72 (I), p. 72 (I), p. 72 (I), p. 396 (I), p. 396 (I) and p. 402 (I), while v. 246, 316, 317, 332 and 422 occur in the com. on AJP on pp. 134 & 190 of Vol. II, p. 263 (I), p. 263 (I), p. 233 (I) & p. 502 (II) and p. 257 (I).

In v. 583 we have the latter half as “प्रमाणपञ्चकावृत्तेसत्त्राभावप्रमाणता”. This seems to be an echo of the following verse occurring in Kumārila's *Mīmāṃsāslokavārtika* (p. 473):

“प्रमाणपञ्चकं यत्र वसुरूपे न जायते ।  
 वस्तुसत्त्ववोधार्थं तत्राभावप्रमाणता ॥”

<sup>1</sup> For the list of his works see “Foreword” (pp. XX-XXIII) to *Tattvasaṅgraha*.

Similarly “तस्मादलोकवद् वेदे सर्वसाधारणे सति”, a hemistich of *Mimāṃsā-slokavārtika* (p. 74) is incorporated in the following verse:

“आह चालोकवद् वेदे सर्वसाधारणे सति ।  
धर्माधर्मपरिज्ञाता किमर्थं कल्प्यते नरः ? ॥ ५८५ ॥”

In *Dikpradā* (where this verse is explained) Kumārila is mentioned.

Verses 581–583 occur in *Sarvujñasiddhi* as v. 11–13 with a variant ‘०भावस्य मानता’ for ‘०भावप्रमाणता’ in v. 13. Verse 76 beginning with ‘नासतो विद्यते’ completely tallies with *Bhagavadgītā* II, 16, and v. 563 can be compared with *Bhagavadgītā* XIII, 8. The first foot of v. 166 viz. ‘कालः पचति भूतानि’ tallies with *Maitri Upaniṣad* VI, 15. The first hemistich agrees with that of *Ādiparvan* I, I, 190 of *Mahābhārata* (B. O. R. I.), and the second line is found only in the northern recension of MBh (vide p. 29 of *Ādiparvan*).

#### (74) Śaddars'anasamuccaya<sup>1</sup>

It is a small treatise composed in Saṃskṛta in 87 verses. All of them except the 42nd and the 82nd are in Anusṭubh metre. The 42nd verse is in Upajāti and the 82nd in Sundari<sup>2</sup> also known as Viyoginī and Vaitāliya.

This work as its very name signifies, deals with the six systems<sup>3</sup> of Indian philosophy. The first verse serves as a *mangala*. The second and the third mention the names of the six systems of philosophy and a few details about them. Verses 4 to 11½ treat Buddhism, 11½ to 32½ Naiyāyika *darsana*, 32½ to 43½ Sāṅkhya *darsana*, 43½ to 58 Jainism, 59 to 67 Vaiśeṣika *darsana*, 68 to 77 Jaiminiya *darsana*, 78 to 79 the difference of opinion as to which should be considered as six *darsanas*, 80 to 86½ Lokāyata (Cārvāka) *mata* and the last

1 This name is not mentioned in the work by the author himself. I do not know if he has referred to it in any other work of his. I find this name for the first time in TRD, Guṇaratna Sūri's com. (p. Ia, v. 4) on it.

2 This change in the metre of this v. 82 and the remark made by Guṇaratna Sūri, while commenting upon it, has led Pandit Bechardas to surmise that this verse is not from the pen of Haribhadra. See his *Jainadars'ana* (sūcana, p. I).

3 See my article दर्शनोनी गणना अने घटना published in JSP (Vol. IX, No. 3, pp. 77–82).

hemistich the author's advice to the reader. In v. 11 three characteristics of a *hetu* acceptable to the *Bauddha* school of logic are mentioned. Therein the word *pakṣadharmaṭva* deserves to be noted. Jinavijaya in his Hindi article "हरिभद्रसूरिका समयनिर्णय" (p. 36) says that this technical term is not found in any earlier work of any school of logic, though a phrase suggesting the same idea is met with. But this is incorrect; for, it occurs in *Pramāṇavārtika* (v. 3) of Dharmakīrti and even in *Nyāya-pravesaka* (p. 1). of Śāṅkarsvāmin (?)

Verses 5 (second hemistich) to 8 occur in this very order in Jinasena's *Ādipurāṇa* (parvan V) as v. 42-45. These may be originally belonging to some *Bauddha* work.

Verse 20 occurs in *Nyāyamañjari* (p. 129) of Jayanta Bhaṭṭa<sup>1</sup>. In the errata of *Pramāṇamimāṃsā*, its source originally mentioned as *Saddarśanasamuccaya* is replaced by *Nyāyamañjari*. So it is a suggestion that this v. 20 is quoted from *Nyāyamañjari*. Mahendrakumāra, too, holds this very view as can be seen from his intro. to *Nyāyakumudacandra* (Vol. II, p. 38). Further, on pp. 16 & 38 he has suggested that the life-limit of Haribhadra should be extended upto 810 A. D.; for, in his opinion *Nyāyamañjari* was composed in about 800 A. D. at Kashmir. I am not in a position to form any definite opinion at present. But I may say that a question may be raised: if v. 20 which has its two hemistiches tallying with the second hemistiches of two verses<sup>2</sup> of *Nyāyamañjari* (p. 117, Kashi Saṃskrit Series, No 106) is really extracted from *Nyāyamañjari*, why are the first hemistiches dropped? Is it not possible to believe that in *Nyāyamañjari*, two verses are quoted and not one as in *Saddarśanasamuccaya*?

Verse 72 is quoted in *Nyāyakumudacandra* (p. 505). This verse fairly tallies with one in Kamalaśila's<sup>3</sup> *Pañjikā* (p. 450) on Śāntarakṣita's<sup>4</sup> *Tattvasaṅgraha*. The original source may be some old work of the Jaiminīya school.

1 He is also known as 'Jaran-naiyāyika'. He is an author of *Nyāyakalikā*, too. He is assigned a period of 760 A. D. to 840 A. D. in the intro. (p. 16) to *Nyāyakumudacandra* (Vol. II).

2 "गम्भीरगणितारम्भतिभिन्नगिरिगहराः । रोलम्बवलब्यालतमालमलिन्दिवः ॥  
स्वकृचटिष्ठतासङ्घिष्ठोरुक्तविग्रहाः । वृष्टिं व्यभिचरन्तीह नैव प्रायः पयोमुच्चः ॥"

3 His life-period is about 713 A. D. to 763 A. D.

4 His date is usually supposed to be 705 A. D. to 782 A. D.

As *editio princeps* may be mentioned the edition by F. L. Pullee in GSAI 1, 47 ff.; 8, 159 ff.; 9, 1 ff. There is a publication<sup>1</sup> by Jaina Dharma prasāraka Sabhā, Bhavanagar. It is styled as “Śrī-Haribhadra-Sūrikṛta-granthamālā”, is dated as *Samvat* 1964 and it includes over and above this work two more viz. *S'astravārtasamuccaya* and *Aṣṭaka*.

*Saddarśanasamuccaya* has at least four commentaries. Of them Gunaratna Sūri's com. TRD has been edited by L. Suali and published along with the text in Calcutta Bibliotheca Indica in 1905–7 A. D. The text and this com<sup>2</sup>. are subsequently published by Śrī Ātmānand Sabhā, Bhavanagar, in *Samvat* 1974.

In TRD (p. 42a) and in SM (p. 97, com. on v. 15), too, the following line is attributed to Patañjali:

“शुद्धोऽपि पुरुषः प्रत्ययं बौद्धमनुपश्यति, तमनुपश्यन्तदात्माऽपि तदात्मक इच प्रतिभासते”।

This is not found in Patañjali's *Yogaśūtras*, but it practically<sup>3</sup> occurs in Vyāsa's *Bhāṣya* (p. 91) on them (s. 20). So is this a slip<sup>4</sup> or is it that in the time of Malliṣena Patañjali was looked upon as the author of this *Bhāṣya*, Vyāsa being too ancient to be a commentator of *Patañjali*?<sup>5</sup>

1 In this publication *S'astravārtasamuccaya* is divided into eight *stabakas*, and each begins with the word ‘stabaka’ and its corresponding number. See intro. (p. XXXIX).

2 On pp. 20a and 20b are mentioned 18 incarnations of Rudra (Śiva). This reference is wrongly attributed to Haribhadra by D. K. Shastri in his “शैव धर्मनो संक्षिप्त इतिहास” (p. 69). This has led him to say on p. 78 that Rāśikara has been looked upon as the 17th incarnation of Rudra by Haribhadra. Similarly, on p. 88 he has wrongly fathered upon Haribhadra the mention of the characteristics of the *S'aiva yogins* and that of the *S'aiva* sects and sub-sects. For, all these topics are dealt with in TRD.

3 ‘शुद्धोऽप्यसौ प्रत्ययानुपश्यति यतः प्रत्ययं बौद्धमनुपश्यति’ is the reading in the *Bhāṣya*.

4 The very frequent practice of commenting upon one's own work i. e. of writing a *svopajña vṛtti* prevalent amongst the *Jaina* authors, may have led to the confusion between the *sūtra-kāra* and the *bhāṣya-kāra*. This is, of course, a conjecture to account for the slip, if admitted.

5 See “Notes” (p. 174) on SM. Here the remark viz. ‘the slip was originally Gunaratna's and was afterwards repeated by Malliṣena’ is wrong; for, SM was composed in Śaka 1214 i. e. *Samvat* 1349 whereas Gunaratna, the author of TRD, composed *Kriyāratnasamuccaya* in *Samvat* 1466, and thus he (Gunaratna) flourished about 100 years after Malliṣena.

There is another com. whose author is Maṇibhadra Sūri. It is smaller as compared with the one noticed above. It is published in the Chokhambā Series, Benares, in 1905 A. D. Herein "about half of the chapter on Jainism is found word for word, in the *Syādvādamañjari*! Which was the plagiarist<sup>1</sup>, this man or Mallīṣṇa." So says Colonel G. A. Jacob in his *Laukika nyāyāñjali* (pt. I, p. IX).

In *Jaina granthāvalī*, two more commentaries are noted. Of them Vidyātilaka alias Somatilaka Sūri is the author of one of them. The author of the other com. is not mentioned probably because he is incognito.

### (75) Śodas'akaprakarana<sup>2</sup>

This is a small treatise written in Saṁskṛta, in verse, in Āryā<sup>3</sup>. It is divided into 16 *adhikāras* each of which is styled as *śodasaka* in the printed edition, the 1st *adhikāra* as the 1st *śodasaka*, the second *adhikāra* as the 2nd *śodasaka* and so on. Each of the 1st 15 *śodasakas* consists of 16 verses whereas the 16th has 17, the last written after the words "षोडशं पोदशकम्". Probably this is the reason why the entire work is called *Śodasaka*; for, nowhere in this work the author has named it so. The authorship of this work is inferred from the phrase *bhavaviraha* occurring at the end of every *adhikāra* and is corroborated by the last verse of the last *adhikāra*.

The subject of each of the *adhikāras* is as follows:—

(i) Examination of *dharma* (*dharma-parikṣā*), (ii) preaching (*desanā*), (iii) characteristics of *dharma* (*dharma-lakṣaṇa*),

- 
- 1 This charge is unwarranted; for, it was customary in olden days to incorporate the statement of a previous writer or writers in one's work without making any mention of the same. See Hema-candra Sūri's *Pramāṇamīmāṁsā* (p. 1) where 'what is originality' is discussed.
  - 2 This treatise together with Yaśobhadra's *vivaraṇa* and Yaśovijaya's *vyākhyā* called *Yogadīpikā* has been published in D. L. J. P. Fund Series in 1911 A.D. In this edition the text is given separately, too, at the end. The text along with Yaśobhadra's com. and notes from Yaśovijaya's com. has been published in R. K. Samsthā, Rutlam, in *Samvat* 1992. The topics dealt with, in every *śodasaka*, are given in the beginning by the editor.
  - 3 Amongst the available Saṁskṛta works of Haribhadra this is the only one in Āryā.

(iv) characteristics of one desiring *dharma* (*dharmaicchukalinga*)<sup>1</sup>, (v) attainment of trancendental principles (*lokottaratttvaprapti*), (vi) a *Jaina* temple (*Jaina mandirā*), (vii) a *Jaina* idol (*Jaina bimba*), (viii) ceremony of consecration (*pratisṭhā-vidhi*), (ix) nature of worship (*pujāsvarūpa*), (x) fruition of worship (*pujāphala*); (xi) characteristics of *śrutajñāna* (*śrutajñā-nalīṅga*), (xii) renunciation (*dikṣā*), (xiii) modesty to a preceptor (*guruvinaya*)<sup>2</sup>, (xiv) types of *yoga* (*yogabhedā*), (xv) nature of one to be contemplated (*dhyeyasvarūpa*) and (xvi) balance of mind (*samarasa*).

In XI, 5 there is an allusion to a narration pertaining to some sleeping king.

In XI 7-9 there is an exposition of *vākyārtha*, *mahāvākyārtha* and *aidamparyārtha* as is the case with *Uvaēsapaya* (v. 859-885). Haribhadra seems to be the first *Jaina* writer to have coined this terminology and replaced the traditional one comprising *padārtha*, *padavigraha*, *cālānā* and *pratyavasthāna*.

In XI, 11 there is a reference to चारिचरकसञ्जीवनी. It is explained in the com. by means of a narration.

In XII, 1 there is a phrase वसन्तनृपसञ्जिभा. It is explained by the commentator Yaśobhadra Sūri as विडम्बनाप्राया चैत्रमासपरिहासकृत-राजसञ्जिभा. This may remind one of the following lines occurring in Jinaprabha Sūri's *Bhavvacariya*<sup>3</sup> and *Kulakasāṅgha* respectively :

“जिम धूलहडी केरउ राउ”

“धूलिहरी रायतणसरिसा सब्बेसि हसणिजा.”

This mock-king may be compared with the pseudo-bridegroom figuring in the “*ghīsa*”<sup>4</sup> of Surat.

In XV, 11 the word ‘*tīta*’ is used for ‘*atīta*’. Yaśobhadra Sūri while elucidating it in his com. cites *Siddhiviniscaya*<sup>5</sup> as an example where such usage is met with.

The wording of XV, 14 is perhaps borrowed from the following line occurring in *Sūkla-yajurveda* (XXXI) :—

1-2 The *bhāvanās* such as love etc. are expounded here,

3 This work in Avahattha is published in the “Forbes Gujarati Sabhā Quarterly” (Vol. I, No. 2, pp. 149-154).

4 For details see my article “हरिपरानी धीस” in the local weekly “Pratap” in its issue of 26-3-38.

5 Is this the same work as one composed by Akalaṅka?

“वेदाहमेतुं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् ।  
तमेव विदित्वाऽतिश्चुमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥ १८ ॥”

This phraseology is incorporated in *Bhaktāmarastotra*. For other details see my *Saṃskṛta bhūmikā* (p. 11) to *Bhaktāmara*, *Kalyāṇamandira* and *Namīiṇa*.

According to *Jaina granthāvalī* (p. 164) Dharmasāgara, too, has commented upon *Sōdāsaka-prakarana*. Thus there are three commentaries.

### (76) *Samsāradāvānalastuti*<sup>1</sup>

This hymn consists of four verses in four different metres, and it is written in a language which is Saṃskṛta and Pāṇīya as well and is thus an example of ‘Bhāṣāsama’. In v. 1 there is an eulogy of Lord Mahāvīra, in v. 2 that of all the *Tirthankaras*, in v. 3 that of the *Jaina* canon and in v. 4 that of the goddess of speech. We have a *pādapūrtī* by Sumatikallola. It comprises all the feet. It is named as *Prathamajinastavana*. It is published in *Jaina-stotrasangraha* (pt. I, pp. 65–67). On pp. 67–69, there is *Pārśvanātha-jinastavana* which, too, is a *pādapūrtī* of all the feet.<sup>2</sup> In part II (p. 20) we come across a hymn which is named as *Jinastuti* and which is a *pādapūrtī* of the first foot of every verse of the original one.

### (80) *Samarāiccacariya or Samarāiccakahā*<sup>3</sup>

The first name is mentioned by the author himself on

1 This small hymn is published in several editions of “Pratikramanā-sūtras”.

2 In “मांडवगढका मत्री अथवा पैथडकुमारपरिचय” this very hymn in honour of Pramada-Pārśvanātha is published on pp. 64–69 in 17 verses in *Sāṃvat* 1979 i. e. ten years after this publication.

3 This work along with intro., contents and index was edited by H. Jacobi in the *Bibliotheca Indica*, and it was published by the Asiatic Society of Bengal, Calcutta, in 1926 A. D. This index contains proper names of persons and cities etc., and technical terms. B. H. Dosi has edited this work along with the Saṃskṛta rendering and published it in two parts in 1938 and 1942 A. D. respectively. Bhava VI along with intro., notes, translation, vocabulary and Saṃskṛta tippaṇī is edited by M. C. Modi and is published as “Prakrit Granth-mālā N. 7”, by S. J. Shah in 1936 A.D. It is also edited with intro., notes and translation by Prof. B. A. Chaugule and Prof. N. V. Vaidya in 1936 A.D. M. C. Modi’s edition of bhavas I & II is published by S. J. Shah in 1933 A.D. It is issued in two volumes,

p. 7<sup>1</sup>. It is popularly styled as *Samarāiccakahā*. It is a *dharma-kathā*, one of the four types of narration. It seems to be the most popular narrative work. It has been noted in *Kuvalayamālā*, Dhanapāla's *Tilakamañjari* and Devendra Sūri's *Santināhacariya* (Peterson's Report V, p. 73). It has been cited by Hemācandra in *Alankāracūḍāmanī*, his com. (p. 465) on his own work *Kārvyānu-sāśana* (VIII, 8) as one containing all the requisites of various types of narration. *Vilāsavaikahā* composed by Siddhasena Sūri alias Sādhāraṇa in *Samvat* 1123 is extracted from *Samarāiccacariya* (*bhava* V). The latter is surcharged with the sentiment of tranquility.

*Samarāiccacariya* is a romance *par excellence* composed primarily<sup>2</sup> in prose in Jaïna Marahatthī strewn with Sorasenī forms here and there. It is divided into nine sections—births (*bhavas*), and it deals with the nine existences of two persons, one a victim of vices and another a votary of virtues. It is a striking example of the poetic abilities of Haribhadra who is a great commentator, a theologian and a writer on philosophy and one who is said to have composed *Kathākosa*, *Dhuttakkhaṇa*, *Munipaticarita*, *Yasodharacarita* and *Virinagadakathā*.

The nucleus of *Samarāiccacariya* with the mark ‘viraha’ at the end seems to be traditional. ‘Cariya-Saṅgahani-gāhās’ are given in this very work as v. 23–30 (pp. 7–8). In the beginning are mentioned the characteristics of the four<sup>3</sup> types of narration including *sāṅkinnakahā*. *Kuvalayamālā* however defines *sāṅkinnakahā* in a different way. This is strange. The mention of *Samarāiccacariya* as *Samaramiyāṅkakahā* in *Kuvalayamālā* is explained by Jinavijaya as *Samaramiṛgāṅkakahā* in his Hindi article on the date of Haribhadra (p. 43 fn.); but I think, it means a narration marked with Samara (समर इत्यङ्गा, म् a sandhi-consonant).

the first comprising the text, intro., glossary, notes and Sanskrita tippanī and the second English translation and supplementary notes.

A palm-leaf MS. of *Samarāiccacariya* dated *Samvat* 1299 is found in the Śāntinātha bhaṇḍāra at Cambay.

- 1 This refers to B. H. Dosi's edition.
- 2 There are quotations in verse, and they are introduced with the words “bhāṇiyah ca”. Vide v. 45 & 70–80 of Bhava I, and v. 199, 200 & 202 of Bhava II. Of them v. 70 tallies with *Visesā*<sup>o</sup> (v. 1195) & v. 77 with *Visīyā* VI, 14.
- 3 In *Upamiti*<sup>o</sup> we come across these very types.

The central idea is *nidāna* which may be here looked upon as a phase of retribution or Nemesis. For, Aggisamma resorts to it and harasses Guṇasena just after he is born as a god.

There are stories within stories as is the case with Bāṇa's *Kādambarī*, and some of them are pre-birth stories. There are parables such as (i) a man in the well<sup>1</sup> (II, v. 173–186; pp. 136–138,) and (ii) a frog, an old serpent, an osprey, and a boa constrictor where the 1st is caught by the 2nd, the 2nd by the 3rd and the 3rd by the 4th (II, p. 148).

The story given in Bhava IV (pp. 289–347) has a later parallel in No. 73 of *Bṛhatkathākośa*<sup>2</sup> of Harisena. Similarly the story of Mūga has a parallel in *Parīṣṭāparvan* (II, 224–314).<sup>3</sup> The discussion between Vijayasimha and Piṅgaka (III, pp. 203–221<sup>4</sup>) is as it were an echo of *Ganaharavāya* and that of Kesi and Paësi dealt with, in *Rāyapasesaijja*. It has a later parallel in No. 73 (v. 133 ff.) of BK.

In Bhava VI (pp. 517–518) we learn that Dharaṇa takes out blood from his arm and converts it into water by mixing it with the juice of *tuvariṭṭhiyā*.

The social life of the upper Gujarat of the eighth century is beautifully depicted in this work. Further, it throws considerable light on the trade-routes in the days of Haribhadra. For instance, the stories of Dhaṇa (IV) and Dharaṇa (VI) and the travels of Sena (VII) furnish us with some details in this connection. Some of the ports etc. here mentioned are:

अयलउर (p. 509), कायन्दी (p. 363), कुसुमउर (p. 243), कुसलत्थ (p. 601), कोसम्बी (p. 584), गिरिथलय (p. 270), चम्पा (p. 605), चीणदीच

1 This may remind one of 'mahu-bindu-diṭṭhanta' occurring in *Vasudevahindī* (p. 8) and Harisena's *Bṛhat-Kathākośa* (No. 92) composed at Vardhamānapura (Wadhwān) in Śāvat 989 and *Dharmaparīkṣā* of Harisena and Amitagati. This parable is very popular in the world-literature. In the *History of Indian Literature* (Vol. I, p. 480 and Vol. II, p. 417) Winternitz has noted several references.

2 This will be hereafter referred to as BK.

3 See v. 59 of No. 150 of BK.

4 Refutation of the belief that the soul which goes to the next world is not different from the five elements (pp. 203–208), explanation as to why an infernal being does not come here (pp. 208–209), a similar discussion regarding a celestial being (pp. 209–210) and exposition of merit and demerit (pp. 219–221) are the main topics discussed here.

(p. 540), तामलिति (p. 241), दन्तउर (p. 529), देवउर (p. 541) नन्दिवद्धण (p. 596), बघ्वरकुल (p. 416), मलयद्वल (p. 428), महाकडाहरीव (p. 250), महासर (p. 518), मायन्दी (p. 493), सिरिउर (p. 398), सीहलहीव (p. 254), सुवण्णभूसि (p. 397) and सेयविया (p. 367).<sup>1</sup>

*Samarañcacakariya* contains descriptions pertaining to the ugliness of Aggisamma<sup>2</sup> (p. 10), a temple of Cañdiyā (pp. 530–532)<sup>3</sup>, *Jaina* monks<sup>4</sup> (pp. 43–44), marriage ceremony<sup>5</sup> (pp. 93–98), birth-celebration (pp. 31–33), a court-scene (pp. 556–561), voyages etc.

A device known as 'Śrīnkhala' found in *Sūyagada* (I, 15) is utilized in this work in v. 159–163 of Bhava I and v. 23 and 47–51 of Bhava VI. We come across examples of the figures of speech such as Parisañkhyā, Śliṣṭopamā etc. Poetical conventions play their role as can be easily inferred from the names of several trees mentioned in Bhava II (p. 103). Maxims are met with, here and there.

Most of the verses are in Āryā and at times in Vipulā. Verse 23 of Bhava VI is in Prastāra as described in *Chando'nusāsana* and v. 125 of Bhava II (p. 89) in Dovāī (Sk. Dvipadī), a Pāiya metre used in *Ratnāvali* (v. 14–16), *S'obhanastuti* (v. 69–72), *Ācāradinakara* (p. 167) and *Āindrastuti* (v. 69–72), and defined in *Chando'nusāsana* (p. 32).

Verse 61 of Bhava I occurs as v. 229 of Bhava I. It appears as if it is a quotation as is the case with some other verses<sup>6</sup>. See fn. 2 of p. XLVII.

1 For their identifications see *Life in the Gupta Age* (pp. 380–381) by Dr. R. N. Saletore.

2 This is compared by me with that of Jarad-dravida Brāhmaṇa given in *Kādambarī* almost at the end of its 'pūrvabhāga' (pp. 398–401, 'Nirṇaya-sāgar' edn.). See my article 'ददस्रतीना बेनमूल नमूला' published in the Dipotsavī issue of "Gujarāti" dated 5–11–39.

3 Cf. the beautiful description of Vindhyanāsinī occurring in *Gaiḍavaha* (pp. 285–338).

4 They are described as sojourning in parks situated near the town and not as living in temples.

5 For a short summary in Gujarāti see my article "આપણી લગ્નપ્રણાલિકાનું તુલનાત્મક અવલોકન" published in "શ્રીફાર્વસ ગુજરાતી સભા મહોસુવ ગ્રંથ" (pp. 362–363).

6 The line "अचिन्तो हि मणिमंतोसहीण प्रभावे" occurring in Bhava VI (p. 502) reminds one of the following line of *Ratnāvali* (II, p. 39 of Kale's edn.):

"अचिन्तो हि मणिमत्रौषधीनां प्रभावः"

The style on the whole is simple, chaste and fluent, though, in descriptions and verses we get sometimes lengthy compounds and Desī words<sup>1</sup>. Many a time we come across very small sentences.

### (82) Sambohapayarana or Tattapayāsaga

This is practically<sup>2</sup> a Pāīya work in verse. It is divided into 12 sections (*āsthikāras*). They consist of 335, 171, 352, 102, 41, 115, 155, 9, 30, 109, 51 and 140 verses respectively. Their respective topics are: nature of God, characteristics of pseudo-preceptors<sup>3</sup>, nature of a real preceptor, right faith, the *Jaina* house-holders, postures (*pratimās*) of the *Jaina* laity, their vows, instincts, *lesyās*, meditation, wrong belief and *ālocanā*. In section III, v. 91-92 practically agree with the first two *gāthās* of *Pañcindiyasutta*. IV, 28 occurs as a quotation in Haribhadra's com. (p. 9a) on *Pañcasutta* (II). Ratnaśekhara Sūri, pupil of Jayaśekhara Sūri has composed *Sambohasattari* by extracting *gāthās* as stated by himself in the opening verse. At least some of these *gāthās* are from this *Sambohapayarana* which has been published by Jaina-grantha-prakāśaka-sabhbā, Ahmedabad, in 1916 A.D. In this edition on p. 59b we have :

“इति श्रीसंबोधप्रकरणं तत्त्वप्रकाशकनाम धेताम्बराचार्यश्रीहरिभद्रसूरभिर्याकिनी-महत्तराचिद्यणीमनोहरीयाप्रबोधनार्थमिति श्रेयः ।”

From this it follows that this work is also named as *Tattvaprakāśaka* in Saṃskṛta, and that it was composed by Haribhadra with a view to enlightening Manohariyā, female pupil of Mahattarā Yākinī.

The colophon is followed by several *yantras* (diagrams).

### (84 & 85) Sarvajñasiddhi\* and its svopajña com.

The text is referred to in AJP (Vol. II, p. 49), and its *svopajña* com. in the *svopajña* com. (Vol. I, pp. 6 and 116) on AJP. The text is a Saṃskṛta *prakarana*. It opens with the following verse whereby the author salutes a *Tirthankara* :—

1 These words occurring in Bhavas I, II and VI are noted as D in the Glossary by M. C. Modi in his edition of this work.

2 In section XI v. 5-12 are in Saṃskṛta.

3 Their vices have been ridiculed as expected of a true satirist.

4 This has been published in 14 pages along with *Himśāstaka*, its *svopajña* avacūri and *Aindrastuti* by R. K. Samsthā, Rutlam, in 1924 A. D.

“लक्ष्मीभृद् वीतरागः क्षतमतिरखिलार्थेत्ताऽश्लिष्टमूर्ति-  
देवेन्द्राच्योऽप्रसादी परमगुणमहारबदोऽकिञ्चनेशः ।  
तच्चातच्चेतिवक्ता नवितथवचनो योगिनां भावर्गम्  
ध्येयोऽनज्ञश्च सिद्धेज्यति चिरगतो मार्गदेशी जिनेन्द्रः ॥”<sup>1</sup>

The purpose of composing *Sarvajñasiddhi*<sup>2</sup> is dilated upon in v. 2-9. Verses 10-21 state the arguments usually advanced by those who do not admit an omniscient being. These are refuted in prose passages followed by 25 verses. Then we have a prose passage and then again 22 verses. In the last verse we have the word ‘viraha’. The *svopajña* com. is so far unpublished.

### (87) Syādvādakucodyaparihāra

This work is twice referred to in AJP (Vol. I, pp. 279 & 296). Its name suggests that it must be a refutation of allegations against *syādvāda* i. e. *anekāntavāda*. The particular point which is here refuted is the view (p. 20) about *sāmānya* of those non-Jainas who hold it to be one, permanent, indivisible etc. This point is dealt with, in some other work or works, too, as is suggested by the word ‘ādi’ occurring in खाद्याद्यकुचो-यपरिहारादौ. What this work or works are is a matter of surmise.

### (88 & 89) Himisāstaka and its svopajña avacūri

This is a small work in eight verses in Samskrta. It is not a part and parcel of *Aṣṭaka*. It is referred to, by Haribhadra in his com. (p. 24b) on *Dasaśeyāliya*. In the avacūri composed by the author himself there is an exposition of *himsā* (violence)<sup>3</sup>

1 This may remind one of the following verse which, too, furnishes us with an example of *anekāntavāda* :—

“परब्रह्माकारं सकलजगदाकाररहितं  
सरूपं नीरूपं सगुणमगुणं निविभुविभुम् ।  
विभिन्नं सम्भिन्नं विगतमनसं साधुमनसं  
पुराणं नवं चापिहृदयमधीशं प्रणिदधे ॥”

2 This name may remind one of the three *Buddha* works two of which are each named as *Sarvajñasiddhikārikā* and the third as *Sarvajñasiddhisāṅkṣepa*. From the intro. (p. 9) and Appendix F (pp. XVIII-XIX) of *Vādayāya* we learn: Kalyāṇarakṣita (700 A. D.) is the author of *Sarvajñasiddhikārikā*, and he is the teacher of Dharmottara (vide Bu-ston’s *History of Buddhism* pt. II, p. 154). Ratnakīrti, too, has composed *Sarvajñasiddhikārikā*. The third work is by Śāṅkarauṇḍana.

3 See *Sūyagadā* (I, 1, 4, 9-10; I, 11, 9, 10; I, 8, 3; II, 5, 6), *Uvaśarāhassa* (p. 42), *Jñānabindu* (p. 7, Singi Jain Series) and its Hindī

which starts by noting its varieties on the lines suggested in *Viāhapanñatti* (VII, 1; s. 262), *Dasaveyāliya* (IV, v. 1 & 8), etc., and chalked out in *Visesā* (v. 1763-1768). Such an exposition seems to be a unique conception of the *Jainas*.

In the avacūri there are quotations. On p. 3 we have five verses dealing with meditation and five treating *himsā*. On p. 4 a verse from *Anuyogaadvāravṛtti* is quoted. A portion from *Viāhapanñatti* and some verses from *Dasaveyāliya* are cited on p. 5 and a verse from *Sūyagada* on p. 6. Sunda and Upasunda are mentioned on p. 7. The fifth verse quoted on p. 3 is cited once more on p. 8, and here it is attributed to Hemacandra. He must be some other than those who flourished after Haribhadra; if not, it must be an interpolation. Otherwise this will raise a doubt about the avacūri being *svopajīna*. The editor seems to take it to be *svopajīna* as can be seen from the title “तत्त्वतः श्रीमद्भृहरिभद्रसूरिभिः प्रणीतं स्वोपज्ञं श्रीहिंसाष्टकं”. Further, the following colophon supports this surmise:—

“इति श्रीहिंसाष्टकावच्चूर्ध्वतथुभेजीभावनमेदव्याख्यानेन कृता श्रीहरिभद्र-  
सूरिभिः। सं. १८८६ श्रावणमासे कृष्णपक्षे द्वादशीतिथौ कुञ्जवासरे ले० जीवणविजयजीगणि०।  
इति तत्त्वतः श्रीहरिभद्रसूरिभिरचितं हिंसाष्टकप्रकरणं समाप्तिदम्。”

#### *Commentaries on works of others*

That Haribhadra is an erudite scholar is borne out by the fact that not only has he composed original treatises but expository ones as well. The latter are known as commentaries. They can be divided into two groups according as they elucidate his own works or those of others. In the former case they are styled as *svopajīna* commentaries the origin of which is discussed by me elsewhere. As regards the rest we can have two sub-groups: (i) those dealing with the *Jaina* works and (ii) the com. elucidating the non-*Jaina* one. The contents etc., of the *svopajīna* commentaries are already noted<sup>1</sup> along with those of the corresponding original treatises. So I shall here deal with the second group and its two sub-groups. This second group includes Sanskrita commentaries on the following:

---

intro. (pp. 30-35), *Ārhata darsana dīpikā* (pp. 835-849 & 858-875) and JRL (chs. XVIII-XIX).

1 See pp. XX-XXI, XXI-XXII, XXVII-XXVIII, XXX-XXXI, XXXVIII-XLI, L-LI and LII.

I (i) *Anuogaddāra*, (ii) *Āvassaya*, (iii) *Qhanijjutti*, (iv) *Ceīyavandaṇasutta*, (v) *Jambuddīvapannatti*, (vi) *Jivājivābhigama*, (vii) *Dasaveyāliya*, (viii) *Nandi*, (ix) *Nyāyāvatāra*, (x) *Pāñcasuttiga*, (xi) *Pannavanā*, (xii) *Pindanijjutti* and (xiii) *Vaggakevaliyasutta*.

## II (i) *Nyāyapravesaka*.

The first sub-group consists of *āgamas*, Nos. IX, X and XIII being the exceptions. So I shall, first of all, say a few words about the Samskrta commentaries on *āgamas*.

Several *āgamas* were commented upon in olden days. These commentaries seem to have been composed in Pāiya as could be inferred from the available commentaries like Nijjutti, Bhāsa and Cūṇnis. The earliest attempt of writing Samskrta commentaries on *āgamas* seems to have been made by Haribhadra; for, up till now no Samskrta com. earlier than that of his has been discovered. While composing a Samskrta com. he has reproduced the Pāiya stories and passages from Cūṇnis. Śilāṅka Sūri who flourished a century after him, gives as it were the Samskrta rendering of such Pāiya stories.

### (1) *Anuyogadvāravivṛti*<sup>1</sup> or *S'isyahitā*<sup>2</sup>

This is a com. on *Anuogaddāra*, a *Jaina* *āgama*. It is named as *S'isyahitā*. On its page 2 there is mention of *Nandyādhyayanaṭikā*, on p. 22 that of *Nandivisesavivarana* and on p. 100 that of *Nandyadhyayanavisesavivarana*. I think all these three names denote the same work. This *S'isyahitā* is written by Haribhadra after he had composed a com. on *Nandi* where he has expounded the topics noted on pp. 2 and 100. On p. 22 *Āvasyakavivarana* is referred to. This seems to be Haribhadra's work. The actual numbers denoted by *tudiyāṅga* to *sīsapaheliyā* are mentioned in Pāiya on pp. 55-57. Squares of two etc. are evaluated in Pāiya in verse on pp. 94-96. Differences of opinion are noted here and there (see pp. 17, 21, 38 etc.), and in one case (vide p. 38) Haribhadra says that he does not properly understand it as it is very deep (in meaning). On p. 66 we have:

1 This has been published in 1928 A. D. by R. K. Samsthā, Rutlam.

2 It seems that other *Jaina* commentators who have named their com. as *S'isyahitā* are indebted to Haribhadra for this name.

‘मंदमादियाण् एगवीसाए मुच्छणाण सरविसेसो पुब्वगते सरपाहुडे भाणओ। तञ्जिगतेपुय भरहविसाहलादितु विष्णोओ इति ।’

*Sarapāhūda* is no doubt the name of a division of a *Purva*. But are ‘Bharaha’ and ‘Visāhala’ proper names of works? If so, does ‘Bharaha’ stand for Bharata’s *Nātyasāstra* and ‘Visāhala’ for some work of Visākhala?

On p. 100 two verses from some work of Pūruṣacandra<sup>1</sup>, a logician, are quoted. Besides these, there are several quotations in Saṃskṛta and Pāṇya. Some of the Pāṇya passages tally with those in *Anuogaddāraccupññi*.

### (8) Āvas'yakasūtrabṛhadvṛtti

The extent of this work is mentioned as 84,000 *slokas* in *Añcalagacchapaṭṭāvali*. That this work was certainly bigger than *S'isyahitā*, the other com. on *Avassaya* composed by Haribhadra, is supported by this very *S'isyahitā*. Moreover, it is referred to by Maladhārin Hemacandra in his *Tippaṇaka* (p. 2a) to *Avassaya* and by Samayasundara Upādhyāya in his *Sāmācārīśatuka* composed in *Samvat* 1681. From the *Tippaṇaka*, it appears that this big com. was unavailable in the time of Maladhārin Hemacandra (*cir.* *Samvat* 1164).

### (9) Āvas'yakasūtravivṛti or S'isyahitā

This is a com. on *Avassaya* and its *nijjutti*, and is designated by Haribhadra as *S'isyahitā*. Its extent is about 22,500 *slokas*. It is preceded by at least two commentaries. One of them is by Haribhadra himself but now lost to us and another by Jinabhaṭa whose com. has been utilized by Haribhadra in case the phrase ‘जिनभट्टनिगदानुसारिणः’ occurring in the colophon of this *S'isyahitā* is so interpreted, and which, too, seems to be extinct. The available com. is smaller than the one lost as can be inferred from its v. 2. One of these—probably the bigger one is referred to by him as *Āvasyakaviveśavivivaraṇa* in his com. (pp. 2b-4b) on *Dasaveyāliya*.

*S'isyahitā* contains elucidation of *Jhāṇasaya* (Sk. *Dhyānasatka*) of Jinabhadra Gaṇi which is mentioned by Haribhadra in his com. (pp. 32a-32b) on *Dasaveyāliya*. In *S'isyahitā*

1 See intro. p. XXVI, fn. 3.

(p. 694b) we come across the following *duhu*<sup>1</sup>:

“रायनंदु नवि जाणइ जं सगडालो काहिइ ।  
रायनंदं मारेत्ता तो सिरिअं रजे ठवेहि ति ॥”<sup>2</sup>

Joindu (Sk. Yogindu) has written *Paramappapayāsa* of 345 verses out of which 337 are in ‘dohā’. His date is not finally fixed. There are scholars who are not prepared to assign to him a date so early as the sixth century A. D. So it may be tentatively suggested that Haribhadra is practically the first to note a ‘duhā’, pre-eminently a Desī (*Avahattha*<sup>3</sup>) metre. Rudraṭa in his *Kāvyālankāra* (IV, 15 & 21) has furnished us with an illustration of *slesa* (pun) in Samskrta and Avahattha in this metre.

In *Sisyahitā* we come across passages in Pāiya, some of which tally with those in *Āvassayacūṇṇi* and which seem to be extracted therefrom.

In *Sisyahitā* (p. 182) there is a reference about the origin of *Aindra* grammar. This appears to be based upon the following verse quoted in *Subodhikā* by Vinayavijaya Gani, in case this verse is sufficiently old:

“सक्रो य तस्ममव्यं भगवन्तं सासणे निवेसित्ता ।  
सद्वस्स लवयणं पुच्छे वागरणं अवयवा इन्दे ॥”

*Dhammilahinḍi* is mentioned on p. 863a. *Vasudevahinḍi*

1 The Gujarāti stem is *duho* having *doharo* as its synonym. In Hindi Rājasthāni the corresponding word is *dohā*. Virahāṅka who (according to Prof. H. D. Velankar) flourished earlier than the 9th century A. D., names it as *duvahaā*. In *Kuvalayamālā* we come across ‘duvahaya’ which seems to mean *duho*. The corresponding Samskrta word is a matter of conjecture. I take it to be *dodhaka* or preferably *dogdhaka*, though I am not satisfied with either. I do not agree with Dr. Upadhye who has suggested *dvidhā* for it (vide his intro. p. 26 to *Paramappapayāsa*). See my article “दुहो, दोहा अने दोहरो ए शब्दोनी निष्पत्ति” to be published in “Mānasī” (Vol. IX, No. 2).

2 This seems to have been adapted from the following verse occurring in *Āvassayacūṇṇi* (p. 184):

“ण्डो राया णवि (रायनंदु नवि) जाणति जं सगडालो करेहिति ।  
नंदो राया मारेचिणु सिरिअं रजे ठवेहिइ ॥”

3 This is an ugly name like ‘vernacular’. It seems practically no writer in this language except Abdul Rehman, the author of *Sandesagarāsa* (*Samnehayarāsa*) has named this language as such in his own work but has called it Desī Bhāṣā or the like. It is the Samskrta grammarians and rhetoricians who have designated it as *Apabhrāṁśa* or so.

is utilized in composing *Sisyahitū*. So says Dr. A. M. Ghatge in his article “Narrative Literature in Jaina Māhārāṣṭrī”<sup>1</sup>

The late Prof. Ernst Leumann in his *Übersicht der Avasyaka-Literatur* (p. 87, fn.) has observed as under:

“Es ist nicht unmöglich, dass die Silbe *gnim* in letzter Linie ein verlesenes Anusvāra-Zeichen darstellt. Der sie enthaltende Satz hat nämlich in vedischen Handschriften zur Zeit etwa folgendes Ausschen पुरुषेऽत्र ष्ठ सवे. Im achten Jahrhundert oder früher mag der hier vorliegende Anusvāra ७ eine Form gehabt haben, die ein Jaina, dem derselbe nicht bekannt sein konnte, mit *gnim* richtig wiederzugeben meinte. Es müsste dann nachträglich des Zusammenhangs wegen noch ein Punkt über द angebracht worden sein”.

This means that according to him the *Jaina* writers mistook ७ (a symbol of the *Vaidika* literature) for मि, probably because this symbol presented an appearance like it in the eighth century A. D. or prior to it and because they did not know this symbol. Consequently these writers read द ७ as द मि<sup>2</sup> in the expression पुरुष एव etc. This view of the late German scholar does not appear sound. For, how can we believe that Haribhadra, a Brāhmaṇa by birth and an erudite scholar of the *Jaina* and non-*Jaina* systems of philosophy, be ignorant about this symbol and explain it as an ornament to the sentence (“निमित्ति वाक्यालङ्घरे”) in his *Āvasyakasūtravivṛti* (p. 244a) and not note it as a symbol?

The late Dr. K. P. Jayasval in his article “Problems of Saka-Satavahana History”<sup>3</sup> has said on p. 251 that the Śaka ruler defeated by Śatakarnī (Gautamiputra) and driven out of Avanti is Śaka Nahapāna. He has drawn this inference on the basis of v. 1304<sup>4</sup> of *Āvassaya-nijjutti* (?bhāṣa) and the narrative written by Haribhadra in his com. (p. 712b) on it.

On pp. 685b-686b we have the following lines:

“वेसालिजणो सध्वो महेसरेण नीलवंतमि साहरिओ । को महेसरो ति? तस्मेव चेडगस्स धूया सुजेट्टा तेण इंदेण नामं क्यं महेसरो ति” ॥

These throw light on the phrase ‘चेतिराजव(व)स’ occurring in Khāravela’s inscription. This is what Ānandasāgara Sūri informs me.

1 Vide ABORI (Vol. XVI, pts. i-ii, p. 32).

2 Cf. घृ occurring in *Siddhahemacandra* (VIII, 4, 424).

3 This is published in “The Journal of the Bihar and Orissa Research Society” (Vol. XVI, pts. 3 & 4; 1930 A. D.)

4 “भरुयच्छे जिणदेवो भयन्तमिच्छे कुलाण भिक्षु य ।

पहठाण सालवाहण गुग्गुल भगवं चूणहबाणे ॥ १३०४ ॥”

(61) Caityavandanasūtravṛtti<sup>1</sup> or Lalitavistara<sup>2</sup>

*Lalitavistara* is the name mentioned by the author himself in the concluding portion<sup>3</sup> of this work. As stated in the beginning<sup>4</sup> and the end<sup>5</sup> as well, it is a com. to *Ceīyavandanaśutta* (Sk. *Caityavandanaśūtra*) which includes *Pañivāyasutta* (*Sakrastava*), *Arihanta-ceīya-thava*, *Aññattha* (*Kāusagga*)*sutta*, *Logassa*, *Suyatthava*, *Siddhatthava*, *Veyāvaccasutta* and *Pañihāṇasutta*. The com. on *Pañivāyasutta* is the biggest; for, it occupies pp. 9a<sup>6</sup> to 76b out of 118. With the exception of four introductory verses, five verses at the end and some casual verses quoted in the body, the work is composed in prose, in Saṃskṛta. It is mentioned by Siddharṣi in his *Upamiti*<sup>7</sup> in the end.

From v. 3 it appears that there was no com. on *Ceīyavandanaśutta* till Haribhadra composed this *Lalitavistara*; otherwise he would have noted it as he did in his com. to *Āvassaya*. Hence he is the first to comment on this work. So says Ānandasāgara Sūri in his preface (p. 2, Rutlam edn.). On p. 3 he observes that Haribhadra is the first to point out the *vidhi* of *caityavandana*.

Haribhadra has referred to and refuted the following doctrines in *Lalitavistara* and thereby has tried to establish that only the *Jaina Tirthankaras* are the *āpta* personages:

| Page | Doctrine                         | Propounder or followers |
|------|----------------------------------|-------------------------|
| 55a  | Ājīvikanayamata . . . .          | Pupils of Gośalaka      |
| 57b  | Āvartakālakāraṇavāda             | , , Ananta              |
| 66a  | Advaita                          |                         |
| 24b  | Aviruddhadharmādhyāsitavastuvāda | , , Sucāru              |

1 This work along with Municandra Sūri's *Pañjikā* is published in D. L. J. P. F. Series as No. 29 in 1915 A. D. It is also published along with a *tippaṇikā* by R. K. Saṃsthā, Rutlam, in 1934 A. D.

2 This may remind one of *Lalitaristara*, a *Bauddha* work written in 'Gāthā-Saṃskṛta', a mixture of Saṃskṛta and Avahāṭha according to "प्राचीन गुजराती साहित्यमां वृत्तरचना" (p. 5) by Mr. B. J. Sandesara. Some of the portions of this *Lalitavistara* are as old as the first century A. D. No portion is later than the eighth; for, hereafter this work was translated into Tibetan. See *A History of Indian Literature* (Vol. II, pp. 253-254).

3 See the first verse of the ending portion.

4-5 See the first verse in the very beginning and the first in the end.

6 This page-number refers to DLJP edn.

| Page | Doctrine                         | Propounder or followers    |
|------|----------------------------------|----------------------------|
| 53a  | Iṣṭatattvadarśanavāda            | A school of the Baudhas    |
| 56a  | Kalpitāvidyāvāda (Tattvāntavāda) | Mādhyamikas (?)            |
| 26a  | Guṇakramavāda                    | Pupils of Suraguru         |
| 60a  | Jagatkartṛlīnamuktavāda          | , , Santapana              |
| 64b  | Dravyādivāda                     |                            |
| 58b  | Parokṣajñānavāda.                | A school of the Mīmāṁsakas |
| 61a  | Buddhiyogajñānavāda              | Kāpīlas                    |
| 16a  | Pratyātmapradhānayāda            | Maulika Sāṅkhya            |
| 19b  | Sadāśivavāda                     | Īśvarakāraṇikas            |
| 64b  | Sarvagatātmavāda                 | Naiyāyikas & others        |
| 21b  | Sarvasattvaivaṁbhāvavāda         | A school of the Baudhas    |
| 23b  | Sāṅkṛtapravāda?                  | Sāṅkṛtyas                  |
| 43b  | Yogimārga                        | Avadhūtācārya              |
| 45b  | Bhagvadgopendravāda              | Bhagvadgopendra            |
| 109b | Yāpanīyatāntra                   | Yāpanīyas <sup>1</sup>     |
| 42a  | Yoga                             | Patañjali & others         |

Bhagvadgopendra is mentioned on p. 45b where बोहिद्यार्ण is explained. Further, the following passage is quoted from his work:-

“निवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ श्रुतिः थद्वा सुखा विविदिषा विज्ञप्तिरिति तत्त्वधर्मशेनयः, नानिवृत्ताधिकारायाम्, भवन्तीनामपि तद्वृपताऽयोर्गत्”.

In *Lalitavistara* we come across two illustrations viz. नागभयसुतापकर्षण (p. 78a) and मुण्डमाल्का (p. 47a). Further, two *nyāyas* are noted in this work: (i) असिद्धे तत्प्रार्थनावचः (p. 12a); and (ii) अभक्ष्यास्पर्शनीय (p. 44a).

This work abounds in quotations the sources of all of which have not been traced as yet. Amongst the quotations in verse we find that the author has quoted from his own work *Yogadrśīsamuccaya*. Verses 3 to 11 are quoted from it on pp. 13a, 13b, 13b, 14a, 14a, 14b, 14b, 14b & 15a. Further, there are distinctly<sup>2</sup> four quotations from TS<sup>3</sup> on pp. 12a, 15b, 39b & 39b and one from *Viañhapanyatti* on p. 19a.<sup>4</sup>

1 For details see JRL (pp. 43-44).

2 On p. 106a we have “उत्त्वादविगमश्रौतं व्युक्तं सत्”. This differs a little from TS (V, 29).

3 VII, 9; I, 5; II, 17; II, 18.

4 In the DLJP edition the editor has noted that the verse विश्वनोसाद् यथो occurring on p. 11a is from *Dharmabindu*, but I do not find it there.

In *Lalitavistara* we find *Uvaesapaya*, AJP, and *Sarvajñasiddhi* referred to by the word *anyatra* on pp. 18a, 75a & 100b respectively. This is, of course, what we learn from Municandra Sūri's *Pañjikā*. *Lalitavistara* which is 1545 *slokas* in extent, has *Pañjikā* 2155 *slokas* in extent. Herein we find quotations from several works. For instance, verses 25, 12 & 13 of *Yogadrśtiśamuccaya* are quoted on pp. 11b, 16b & 16b respectively, TS (V, 37 and V, 40) on p. 62a, *Dhammasaṅgahaṇī* (v. 643) on p. 64a, *Lokataitvanirṇaya* (v. 21) on pp. 18a and 18b.

In the DLJP edition we find a list of quotations occurring in *Lalitavistara* as well as in its *Pañjikā*. It would have been more useful, if they had been arranged alphabetically.

### (18) *Jivajivābhigamasūtralaghuvṛtti*

As its name suggests, this is a com. on *Jivajivābhigama*. There is a palm-leaf Ms. of it in DCMJP (p. 123). The colophon is as under:—

“समाप्ता जीवाभिगमाध्ययनशास्त्रप्रदेशार्टीका कृतिर्हरिभद्राचार्यस्येति”.

It seems this very com. is mentioned by Sunati Gaṇī in his com. (p. ) on *Ganaharasaddhasayaga*. One of its MSS. is at Jesalmere. See “जेसलमेरभाण्डगारीय ग्रन्थसूची” (p. 34).

### (25) *Das'avaikālikatīkā<sup>1</sup>* or *S'isyabodhini*

From its colophon it appears that the com. on *Dasaveyāliya* and its *Nijjutti* is styled as *S'isyabodhini*. As stated in the com. on *Ganaharasaddhasayaga* Haribhadra had composed two commentaries on *Dasaveyāliya*. Of them, only the bigger one is published, and it notes 62 *gāthās* as belonging to *bhāsa*—the *gāthās* which are otherwise included in its *Nijjutti*. Herein we come across Pāiya stories.<sup>2</sup> For instance on pp. 54b-55a we have a story about a group of Kārpaṭikas. One of them narrates his fantastical experience and is in the end exposed by a *Jaina* layman. On p. 56 b there is a short story presenting

1 This has been published in 1900 A. D. by Bhimsi Manek and in 1918 A. D. as No. 47 in the D. L. J. P. F. Series.

2 Two of these stories occur *ad verbatim* in *Dasaveyāliyacūṇī* on p. 54 & p. 55.

a dilemma.<sup>1</sup> On pp. 102b–103a there is a story about Seniya, which occurs in Saṃskṛta in BK (No. 9, pp. 13–14). On pp. 35b–36a, 46b–48b and 103b–104a we have stories the motifs of which remind us of those in Nos. 28, 68 and 17 of BK respectively.

The following beautiful Saṃskṛta verse<sup>2</sup> put in the mouth of a rogue and satirically addressed to a *Buddha* monk, occurs on p. 54b:—

“कन्थाऽचार्यवना ते ननु शकरवं जालमश्चासि मनस्याम्?  
ते मे मद्योपदंशान्, पिवसि ? ननु युतो वेद्यया, यासि वेद्याम् ? ।  
कृत्याऽरीणां गलेऽही, क्व तत्र रिपवो येषु सन्धि छिनन्द्वि  
चौरस्त्वं ? दूतहेतोः, कितत्र इति कथं ? येन दासीसुतोऽसि ॥”

*Dhyānaśataka* is mentioned on pp. 32a–32b. *Vṛddhavivaraṇa* given on p. 107a tallies with *Dasaveyāliyacūṇī* (pp. 102–103). Same is the case with the *vṛddhavivaraṇa* given on p. 113a; for, it agrees with *Dasaveyāliyacūṇī* (pp. 108–109).

### (35) Nandyadhyayaṭīkā<sup>3</sup>

This is how this com.<sup>4</sup> on *Nandi* is referred to in its colophon. It has certain Pāīya passages in common with *Nandicūṇī*. There are quotations in Saṃskṛta and Pāīya. Of them, one on p. 81 is the first verse of *Āptamūmāṭsū*, and one on p. 53 is from *Pramāṇavārtika* (I, 36). Verses 153 & 154 of *Visesaparvai* are quoted on p. 52 and v. 155–157 on p. 55. One verse from *Visesā*<sup>5</sup> is also quoted on this page 55. Differences of opinion are noted in some places.

In this com. (p. 52) on *Nandi* there is mention of the names of Jinabhadra Gaṇi, Siddhasena<sup>6</sup> and Vṛddhācārya.<sup>7</sup> Of

1 In a certain city there was a recluse who was wandering with a gold cup and declaring that he would give it to one who narrated to him an unheard event. Once a *Jaina* householder met him and said: Your father owes to my father 100000 (coins). If you have heard this, pay me this amount; if not, give me the gold cup.

2 The substance of this verse is seen in *Dasaveyāliyacūṇī* (pp. 54–55).

3 This has been published by R. K. Samsthā, Rutlam in 1928 A. D.

4 From p. 61 it follows that this com. precedes that on *Āvassaya*.

5 In the intro. (p. 57) to *Jayadhvavalā* it is stated that at Jesalemer there is a Ms. of this work where the date of completing it (*Visesā*) is mentioned as Śaka 531 i. e. Vikrama *Samvat* 66.

6 Is he same as Siddhasena *Khamāsamaṇa* mentioned in *Āvassaya-cūṇī* (Vol. II, p. 233)?

7 He seems to be the same as one noted in *Pradeśavyākhyā* (p. 29). See p. LXII, fn. 2.

these, the first is referred to as the spokesman of those who believe that *kevala-jñāna* and *kevala-darsana* do not co-exist, the second that of such persons who hold the opposite view, and the third, of those who look upon these two *upayogas* as non-distinct.<sup>1</sup> Haribhadra appears to be the first to mention these spokesmen representing three different views about the two *upayogas* noted above. Siddhasena, here referred to, is not to be confounded with Siddhasena Divākara referred to on p. 60; for, his view tallies with that of Vṛddhācārya.

In *Nandī* (s. 17), the reply to a querry about *mūlāpyanyāya jñāna* is given to Gautama Indrabhūti. In this connection Haribhadra observes in his com. (p. 42) as under:—

“आह— किमिदमकाण्ड एव गौतमामच्चण्म्? ननु देववाचकरचितोऽयं ग्रन्थ इति ।  
उच्यते— सत्यम्, किन्तवेते पूर्वसूत्रालापका एवार्थवशाद् विरचिताः ।”

#### (47) *Pindaniryuktivivṛti*

This is a Saṁskṛta com. on *Pindanijjutti*. Whether it is available or not is not known. But, from Vīra Gaṇī's com. on *Pindanijjutti* we learn that Haribhadra had commenced to compose it.<sup>2</sup> It has remained incomplete as it could not go beyond 'sthāpanādoṣa'.

#### (48) *Prajñāpanāsūtratikā* or *Pradesavyākhyā*

This is a Saṁskṛta com. on *Panṇavāṇī*, one of the *Uvācas* composed by Ārya Śyāmācārya who died in Vīra Saṁvat 376 or so.<sup>3</sup> It is called *Pradesavyākhyā*; for, at the end of the com. of each of the 36 *payas* there occurs the phrase 'प्रज्ञापनाप्रदेशव्याख्या'. One of its MSS. is described by me in DCJM (vol. XVII, pt. I, pp. 203–204). Here the commentator Haribhadra refers to himself as pupil of Jinabhaṭa. This com. opens with the following verse<sup>4</sup>:—

“रागादिवध्यपटहः सुरलोकसेतु—  
रानन्ददुन्दुभिरसत्कृतवश्चितानाम् ।

1 For a tentative list of works etc. in Pāīya and other languages dealing with this topic see my article “उपयोगवादनुं साहित्य” published in JSP (Vol. IX, No. 8, pp. 386–387).

2 See DCJM (Vol. XVII, pt. 3, p. 485).

3 See HCLJ (p. 35).

4 In the printed edition of which I am supplied advance-forms (pp. 1–72) by Ānandasāgara Sūri, its editor, this verse is preceded by “ॐ नमः सिद्धेभ्यः”.

संद्वारचारकपलग्रनफालघण्टा

जैने वचस्तदिह को न भजेत विद्वान्? ॥'

There are several quotations in this com. Some of them are in Saṃskṛta and some in Pāli. Of them I may here note the following:—

“ग्रेक्षावतां प्रवृत्त्यर्थं कलादित्रितयं स्फुटम् ।

मङ्गलं चैव शास्त्रादौ वाच्यमिश्यार्थेसिद्धये ॥”—p. 1

“सद्वर्मवीजवपनानधकौशलस्य

यद्योक्तवान्धव! तवापि खिलान्यभूत्वन् ।

तन्नाङ्कुतं खगकुलेष्विह तामसेषु

सूर्यांश्वो मधुकरीचरणावदाताः ॥”<sup>1</sup>—p. 4

“तिगुणा तिरूपअहिया तिरियाणं इतिथ्या मुणेयव्वा ।

सत्त्वावीसउणा पुण मणुयाणं तदहिया चेव ॥

बत्तीसगुणा बत्तीसरूपअहिया य तह य देवाणं ।

देवीओ पण्णता जिणेहि जियरागदोसेहि ॥”<sup>2</sup>—p. 29

“जीवाणमपज्ञता बहुतरया वादराण विष्णेया ।

सुहुमाण उ पज्ञता ओहेण य केवलाविति ॥”<sup>3</sup>—p. 42

In the end there is a quotation from the *Bhāṣya* (p. 319) of TS (X, 7).<sup>4</sup>

Several works are noted in this com. e. g. *Anuyogadulvāra* (p. 25), *Āvasyakatikā*<sup>5</sup> (p. 2), *Karmaprakṛti-saṅgrahaṇikā* (p. 59), *Jivābhigama* (p. 28), *Pannatti* (p. 33), *Nandyadhyayana* (p. 6) and *Siddhapāhuda* (p. 11).

On pp. 1–2 there is an exposition of *prayojana*<sup>6</sup>, *abhidaya*<sup>7</sup> and *sambandha*<sup>8</sup>. It is followed by a discussion about *māngala*<sup>9</sup>. On p. 9 it is explained why *dharmāstikāya* is mentioned ahead of *adharmaśtikāya*, *ākāśastikāya* and *aulīkhā*.

On pp. 6 & 18 there is mention of महावीरवर्द्धमान, a combination of the two names of Lord Mahāvīra.

On p. 2 the etymology of ‘guru’ is given.

A difference of opinion is noted on p. 71.

1. This is attributed to Vādimukhya.

2. Both of these verses have for their author Vuddhāyariya (Sk. Vṛddhācārya) so mentioned on p. 29.

3. This verse is prefixed by “उक्तं च सद्विष्णिकारेण”.

4. See DCJM (Vol. XVII, pt. I, p. 204).

5. From this it can be inferred that this *Pradośavyākhyā* is preceded by Haribhadra’s com. on *Āvassaya*.

6-9. For explanation see pp. 247–249 & 243.

(21) *Tattvārthaśūtralaghuvṛtti* or *Dupadupikā*<sup>1</sup>

This is a com. which elucidates TS and its *svopajñā Bhāṣya* as well. For some reason or other the entire com., if composed by Haribhadra, is not available. What we have is a composition of at least three persons. The com. at best up to a portion of VI, 23 (i. e. pp. 1-275) is by Haribhadra. It is named as *Dupadupikā*. Then the com. beginning with the explanation of *vinayasampannatā* of this very *sūtra* and ending with that of X, 6 (pp. 275-521) is by Yaśobhadra Sūri and the rest by a pupil of this Sūri. Over and above these three, there may be one more commentator who has dealt with some portion which is here roughly assigned to Yaśobhadra Sūri; for, this is what one can infer from the colophon of IX. Ānandasāgara Sūri in his *Saṃskṛta* intro. to this edition has advanced ten arguments to prove that a portion up to VI, 23 comes from the pen of Haribhadra. Of them arguments 1, 3, 7 and 9 are sound; the rest are not so very conclusive. According to the statement<sup>2</sup> of Yaśobhadra Sūri's pupil on p. 521 Gandhahastin<sup>3</sup> Siddhasena is a commentator posterior to Haribhadra. This gets corroborated by the following line occurring in Siddhasena Sūri's com. (p. 338a) on *Pavayāṇasāruddhāra*:

“तथा च तत्त्वार्थमूलटीकायां हरिभद्रस्ति”.

Strange to say, the following line occurring in Malayagiri Sūri's com. (p. 19a) on *Khettasamāsa* goes against it:

“यदाह तत्त्वार्थमूलटीकाकृत् गन्धहस्ती—हरयो विदेहाश्च पञ्चालादितुल्या इति ।”

Such being the case, the question of priority of Haribhadra over Gandhahastin remains undecided. But this much is certain that the latter has not come across the com. of the former. Otherwise how is it that he is silent about the reading of the

1 This may remind one of Kumārila's *Tup-tīkā* on *Sābarabhāṣya*.

2 “सूरियशोभद्रस्य (हि) द्विष्येण समुद्भूता खबोधार्थम्।

तत्त्वार्थस्य हि टीका जडकायार्जना धृता यात्मां नृदृधृता (० यज्ञुत्रोद्भूताङ्नस्यार्था) ॥ १ ॥

हरिभद्राचार्येणारब्धा विवृतार्थषद्भ्यार्थश्च ।

पूज्यैः पुनरुद्भृतेर्य तत्त्वार्थद्विस्य टीकान्त्या ॥ २ ॥

इति । एतदुक्तं भवति—हरिभद्राचार्येणार्देषणामध्यायानामात्मानां टीका कृता, भगवता तु गन्धहस्तिना सिद्धसेनेत नव्या कृता तत्त्वार्थटीका, नव्यैवादिस्यानैव्यकुला तस्या एव शेषमुद्भूतं चाचार्येण, (शेषं मया) खबोधार्थम्, साऽन्यन्तगुर्विं च छुपङ्गपिका निष्पत्तेललं प्रसङ्गेन ॥

3 In his com. (p. 181) on TS (II, 28) he has referred to *Nirukta-prābhṛta*.

*Bhāṣya* on TS. (V, 29) when it widely differs from that of his? Haribhadra, too, seems to be ignorant about Gandhahastin's com. None of these two Sūris has referred to each other.

In Haribhadra's com. (p. 119) we come across two *gāthās* from some *Pāṇḍita*- the *gāthās* which are not found in any work so far known:

“परिगण्पिद-संपुड-त्रृत्तिगा य तह तत्तिग ति चउभेआ ।  
थम्मा भावाण जए विष्णोआ बुद्धिमंतेहि ॥  
पावेशरेहि सुहराइणाइं जगमुत्तिभावणं चेव ।  
समयाहिएसु अ तहा पता य एते जहासंखं ॥”

Some of the quotations are common to both the commentaries on TS—one by Haribhadra and the other by Gandhahastin, whom I am somehow inclined to assign a date earlier than Haribhadra.

There are certain topics<sup>1</sup> to be found in both AJP and this com. But, even then there are no cross-references.

#### (40) *Nyāyāvatāravṛtti*

As the name suggests, this is a com. on Siddhasena Divākara's *Nyāyāvatāra*. In the *Bṛhatīppanikā*, a list of the 15th century we have: “न्यायावतारसूत्रं सिद्धसेनीयं तदवृत्तिर्विभक्ती”। *Jaina Granthāvalī* etc. mention on this basis that Haribhadra Sūri has commented upon *Nyāyāvatāra*. But Dr. P. L. Vaidya opines that “this seems to be a mistake”<sup>2</sup> as no Ms. of such a com. is found. But this does not necessarily prove that the statement in *Bṛhatīppanikā* is wrong; for, this com. is so noted even in *Caturvimsatiprabandha* (p. 52).

#### (44) *Pañcasūtrakavyākhya*<sup>3</sup>

This is a Saṃskṛta com. on *Pañcasūttaga*, a work in Pāṇya

1 See “Notes”.

2 Vide his intro. (p. 21) to his edition of *Nyāyāvatāra*.

3 This com. along with the text has been published by Jaina Ātmānanda Sabhā, Bhavnagar in 1923 A.D. The text together with intro., and notes by Prof. A. N. Upadhye was published by Dr. P. L. Vaidya in 1932 A. D. The text along with intro., translation and notes and glossary has been edited and published by Prof. A. N. Upadhye in 1934 A. D. In the notes he has quoted excerpts from this com.. Prof. V. M. Shah has also edited this work with Saṃskṛta rendering and intro., notes and translation in English, and it has been published by Shambhulal Jagashi in 1934 A. D,

by an anonymous author. The text is one whole work having five sections. They are closely related to one other, and each of them has a significant title. Section I begins with a salutation to the *Jaina Tirthankaras*. This is followed by the exposition of four shelters, reprobation of bad deeds and practice of good deeds. Section II deals with the preparatory stage of faith and devotion, which goes up to the acquisition of the five minor vows of the *Jaina* laity. Section III shows what an aspirant of the *Jaina* order of clergy should do before he enters it. In section IV the rigorous life of a monk is depicted. Section V deals with the liberated condition of the soul.<sup>1</sup> In this text we come across illustrations<sup>2</sup> of which I note the following :

अद्वाणगिलाणोसहस्रन्नाग (p. 21<sup>3</sup>), अविहिअगहिअमन्त (p. 23), आमकुम्भोदगनास (p. 28), कंचणोवल (p. 27), अलाउप्पमिइ (p. 27), वाहिअसुकिरिआ (p. 24), विसज्जततीकल (p. 24) and सिमुजणणिचाय (p. 23).

The com. by Haribhadra elucidates the text and indulges in quotations in *Samskrta* and *Pāīya*. The editor of the com. has not presented them together; nor has he noted their sources. A quotation on p. 9a tallies with v. 28 of the 'samyaktvādhikāra' of *Sambohāpayarāṇa* and one on p. 28a with *Visavisiyā* (XX, 18). On p. 11a are quoted the following two verses which shed light on the traditional view about the distribution of domestic expenditure :—

“पादमायचिवि कुर्यात् पादं वित्ताय वर्धयेत् ।  
धर्मौपभोगयोः पादं पादं भर्तव्यपोषणे ॥  
आयादर्थं नियुज्जीत धर्मे यद्वाऽधिकं ततः ।  
शेषेण शेषं कुर्यात् यत्तस्तुच्छमैहिकम् ॥”

### (63a) *Vargakevalikasūtravr̄tti*

This is a com. on *Vaggakevaliyasutta* (Sk. *Vargakevalikasūtra*<sup>4</sup>), a Ms. of which was brought to Haribhadra by a *Jaina* named *Vāsuki*, a resident of Benares. In order to explain its contents Haribhadra composed a com. on it, on being so requested by the *Jaina* leaders. Things which

1 Compare this section with *Visavisiyā* (XX) and *Devindatithava* (v. 278-301).

2 Lord Mahāvīra is mentioned as an example who avoided misery to his parents which would have involved evil.

3 This refers to Prof. A. N. Upadhye's second edn.

4 This may remind one of Gargārṣi's *Pāsakevalī* (*Pāśakakevalī*).

were to happen in future could be foretold by means of this work, and such fortellings were verified and found correct. But, as it was feared that the knowledge derived from this com. would be misused in future, the leaders requested Haribhadra to destroy it; for, this work was after all a *pāpa-grantha*, and as such it was not fit to be known to any and every body in this iron age.<sup>1</sup> I do not know if there is anywhere any Ms. of this original work or its com.

In *Pañhāvāgarāṇa* (which is different from the tenth *aṅga*) 45 letters are grouped under five heads forming the five *vargas*<sup>2</sup>, and the answering of questions is based upon them. This is known as ‘vargakevalividyā’.<sup>3</sup> It seems this very *vidyā* must have been treated in the above-mentioned work commented upon by Haribhadra. In Rājaśekhara Sūri’s *Caturviṁśatiprābandha* (p. 58<sup>4</sup>) there is mention of *keralividhi* as the last art meant to be studied by Bappabhaṭṭi and Āma. Has this art anything to do with the *vidyā* here referred to?

### (38) *Nyāyapraveshakākavyākhyā* or *S'isyahitā*

Haribhadra has commented upon <sup>5</sup>*Nyāyapraveshaka*.<sup>6</sup> This com. is called *S'isyahitā*, and there is a *Pañjikā* on it by

1 This is what we learn from *Kahāvalī*. The pertinent extract is given by Kalyāṇavijayaji in his article “आपणां प्राभूतो” published in “Jaina Yuga” (Vol. I, No. 3, Samvat 1982).

2 अ ए क च ट त प य श  
आ ऐ ख छ ठ थ फ र ष  
इ ओ ग ज ड द व ल स  
ऐ औ घ झ ड ध भ व ह  
उ ऊ अ अः ड अ ण न म.

3 In *Kahāvalī* we have: जथ्य उण केवलिया जोश्स सयणाइ निमित्तं सुतिजइ तं निमित्तपाहुङ्क. Is the word ‘kevaliyā’ connected with this?

4 This number refers to my edition.

5 “उभयत्र तदेव ज्ञानं (प्रमाण)फलमविगमरूपत्वात्” occurring in this work (p. 7) and “उभयत्रेति...फलमस्तीति” in Haribhadra’s com. (p. 36) on it are quoted in SM (com. on v. 16)

6 This was composed to facilitate the study of *Nyāyadvāra* (equated with *Nyāyamukha*) of Diūnāga. The contents of this *Nyāyapraveshaka* tally with those of chapter XXIX of *Mañimekkalai*, a Tamil work. Depending upon Tibetan evidence Dr. Satischandra Vidyabhusana, Vidhushekharā Bhattachārya and Dr. Keith attribute *Nyāyapraveshaka* to Diūnāga, while on the strength of Chinese evidence Prof. Uii, Sugiura, Tucci, Tubianski and Mironov to Śankara-svāmin, a disciple of Diūnāga. Vide A. B. Dhruva’s intro. (p. VI) to *Nyāyapraveshaka*.

Pārvadeva Gaṇī<sup>1</sup> composed in *Saṁvat* 1169. That the author of this *Sisyahitā* is Haribhadra Sūri, the very author of AJP, is a view about which there are no two differences of opinion. It is a slip on the part of Satischandra Vidyabhusana and consequently that of Dr. A. B. Dhruva when he refers to him as Haribhadra II. Really he is Haribhadra I. Taking *Saṁvat* 535 as his date, Dr. B. Bhattacharyya in his Foreword (p. lxxv) to *Tattvasaṅgraha*, identifies him with Ācārya Sūri mentioned in the *Pañjikā* (p. 66) of *Tattvasaṅgraha* (v. 123–124). I am not at present in a position to prove or disprove this identification.

There are quotations in *Nyāyapraveshakavyākhyā* on pp. 10, 11, 12, 12, 14, 15, 18, 20, 21, 24, 24, 33, 35 and 35. Their *pratikas* are as under:—

शास्त्रप्रकरणादीनां, त्रिरूपालिङ्गात्, सम्यड्न्यायपरित्, सम्यड्न्यायोपत्, असमयपरत्, स्वयमिति वादिना, अन्वयव्यतिरेकत्, बुद्धिभूर्वा, तदेतत् त्रैलोक्यं, असिद्धभेदो, अनैकान्तिकभेदाश्चत्, साध्याभावे, न हार्थे शब्दाः सन्ति, असाधारणहेतुः.

Of these स्वयमिति वादिना... is from *Nyāyabindu* (III, p. 80<sup>2</sup>), तदेतत् from the *Bhāṣya* of Vyāsa on *Yogaśūtra* (III, 13) and the last असाधारणहेतुः is attributed to Bhadanta.

While explaining *anumāna* in this *Sisyahitā* (p. 11) Haribhadra has introduced on p. 11 a *sūtra*<sup>3</sup> of Dharmottara instead of that of Diṅnāga, as one which Diṅnāga is going to say. This is what we learn from Pārvadeva Gaṇī who tries to explain away this inconsistency in his *Pañjikā* (p. 40) by remarking that since the *sūtra* introduced and the *sūtra* which ought to have been quoted mean one and the same thing, such a procedure is not unjustifiable. If we can accept this statement that it is Dharmottara's *sūtra* it follows that Haribhadra was conversant with some work of Dharmottara. But who is this Dharmottara? Is he the well-known commentator of Dharmakīrti's *Nyāyabindu*—the commentator whose date is

1 He is later on known as Śrīcandra Sūri.

2 This page number refers to Chowkhamba Series (No. 22).

3 “त्रिरूपालिङ्गालिङ्गिनि ज्ञानमनुमानस्”. In *Nyāyabindu* (III, p. 28) we have “तत्र स्वार्थं त्रिरूपालिङ्गाद्यनुमेये ज्ञानं तदनुमानस्”. Dharmottara while commenting upon it says: “त्रिरूपालिङ्गाद् यज्ञातं ज्ञानमिति”. There is thus a difference in wording. So it may be from some other work of Dharmottara such as a com. on *Pramāṇaviniścaya*. Or it may be that Pārvadeva Gaṇī may be wrong in attributing it to Dharmottara.

settled by some scholars as 847 A. D. or so? If so, it is impossible for Haribhadra to quote a *sūtra* of one who flourished a century later. To avoid this inconsistency Jinavijaya and Muni Kalyāṇavijaya, too, suggest that Haribhadra has quoted a *sūtra* of some other Dharmottara who may be at best his contemporary. This means that according to them there are two persons by name Dharmottara. In support of this view Jinavijaya says:

Vādin Deva Sūri in his *Syādvādaratnākara* (pp. 10–13) has referred to Dharmottara the senior by addressing the junior as 'Vṛddha-Dharmottarānusāri' and 'Vṛddhasevāprasiddha'.

Kailāśacandra Śāstri in his Hindī intro. (pp. 94–95) to *Nyāyakumudacandra* (pt. I) refutes this view of Jinavijaya as under:

Jinavijaya has not properly understood the pertinent portion. Dharmottara referred to in 'अत्राह धर्मोत्तरः' (p. 20) is none else but the well-known commentator of Dharmakīrti's works; for, Vādin Deva Sūri, in his discussion, has specifically mentioned *Nyāyaviniścayaṭīkā*<sup>1</sup> and *Nyāyahinduṭīkā*<sup>2</sup> as his works.

After examining the view of Dharmottara (p. 20, l. 3 to p. 24, l. 9) this Deva Sūri says:

“बलदेवबलं स्तीयं दर्शयच्चिदर्शनम् ।  
वृद्धधर्मोत्तरस्यैवं भावमत्र न्यरूपयत् ॥ १७ ॥”

Later on, this Sūri observes:

“वृद्धसेवाप्रसिद्धोऽपि त्रुवज्ञेवं विशक्षितः ।  
बालवत् स्यादुपालभ्यत्वैविद्यविदुपासयम् ॥ १८ ॥”

Instead of 'बलदेवबलं स्तीयं' it should be 'बलं देवबलः स्तीयं'. Thus Devabala is here ridiculed by being referred to as 'bala' (ignorant) and 'vṛddhasevāparāyaṇa'.

Kailāśacandra further adds that this is that very Devabala who is mentioned in *Syādvādaratnākara* (p. 575) as under:—

“एतेन यदपि धर्मोत्तरविशेषव्याख्यानकौशलाभिमानी देवबलः प्राह”.

1-2 “यतो न्यायविनिश्चयटीकायां स्वार्थनुमानस्य लक्षणे इति पर्युज्जानवः इति अनुमन्यमानश्चानुमापयसि स्वयमेव लक्ष्यस्यापि विधिम् । स्पष्टमेवाभिदसि च न्यायविन्दुवृत्तौ”. It appears that through confusion instead of *Pramāṇaviniścaya*, *Nyāyaviniścaya* is mentioned here.

There is one more point which may be mentioned in this connection : Mallavādin has written a *Tippaṇī* on Dharmottara's com. to *Nyāyabindu*. From this *Tippaṇī* we learn that some Dharmottara has refuted the view expressed by Vinitadeva who is another commentator of *Nyāyabindu* and whose date is said to be very near 700 A. D. Kailāśacandra in his intro. (p. 96) to *Nyāyakumudacandra* (pt. I) says that Mallavādin is not right in attributing this view to Vinitadeva. It is some other author whose view is here challenged by Dharmottara. He further observes that Rāhul Sāṅkṛityāyana in his appendix to *Vādanyāya* does not mention two Dharmottaras, and that he has assigned to Dharmottara<sup>1</sup> and Vinitadeva the dates 725 A.D. and 750 A.D.

This finishes a rough survey of 49<sup>2</sup> works out of 99. All of them except *Damṣaṇasuddhi* are surely the works of Haribhadra I, the author of AJP. As regards *Damṣaṇasuddhi* I have some doubt; for, Saṅghatilaka, its commentator, does not throw any definite light on its authorship. For the rest (50 works) there is no other proof except that they are mentioned by some writers old or modern.

Pandit L. B. Gandhi in his जेसलमेरभाण्डागारीय प्रन्थसूची mentions on p. 34 (14) क्षेत्रसमासवृत्ति and (79) सद्वहणीवृत्ति. In his DCMJP (p. 5) he attributes the authorship of (51) बोटिकप्रतिषेध to Haribhadra (the author of AJP). All of them may be from the pen of Haribhadra. For, not only the MSS. are available for the first two but they are so noted by Sumati Gaṇi.<sup>3</sup> This Gaṇi mentions several other works such as (6) अर्हच्छीचूडामणि<sup>4</sup>, (12) ओघनिर्वृतिवृत्ति, (13) कथाकोश, (18) चैत्यवन्दनभाष्य, (25a) दशवैकालिकलघुवृत्ति, (31) धर्मलाभसिद्धि, (46) परलोकसिद्धि, (50) बृहन्मिश्यात्वमथन and (77) संस्कृतात्मानुशासन.

Rājaśekhara Sūri in his *Caturvimsatiprabandha* (p. 52<sup>5</sup>) mentions the following four works :

1 Taranath in his history of Tibet has said that Dharmottara was alive in 847 A. D., and that he was a contemporary of Vanapāla, ruler of Kaśmīra.

2 Their numbers are: 1-3, 5, 5a, 7, 7a, 8, 9, 11, 18, 21, 23-25, 29, 30, 33, 35, 38, 40, 43, 43a, 44, 45, 47, 48, 51a, 51b, 54, 54a, 55, 57, 58 61, 62, 63a, 65, 68, 69, 74-76, 80, 82, 84, 85 and 87-89. Of these nos. 57 and 58 represent one and the same work named in two different ways.

3 Vide his com. on *Ganaharasaddhasayaga*.

4 This is different from *Arhacchṛīcūḍāmaṇi* which is attributed to Bhadrabāhu, which reminds one of *Parhāvāgarāṇa* (vide p. LXVI) and which is published in *Sāṁvat* 1993.

5 Here there is mention of '१०० शृतक' which I have not noted.

(36) नाषायतक, (42) पञ्चलिङ्गी, (56) योगशतक and (71) आवकप्रश्नसि.

The late Pandit Hargovind Das has noted (25a) दशवैकालिक-  
सूत्रावचूरि, (41) पञ्चनियण्ठी and (81) सम्पश्चसित्तरी.

Of these I shall say a few words about Nos. 19, 38 & 51.

### (19) Nānapañcagavakkhāna

This is a Pāīya work. Its Saṃskṛta title is noted by several scholars as *Jñānāpañcakavivarāṇa*. It consists of 26 verses, and it deals with five types of knowledge. Verses 1 to 10 treat *mati-jñāna*, v. 11 to 18 *sruta-jñāna*, v. 19 to 22 *avadhi-jñāna*, v. 23 *manahparyāya-jñāna*, and v. 24–25 *kevala-jñāna*. The last verse mentions the subject and the author's name.

The entire work is incorporated by Samayasundara Upādhyāya in his *Gūhāsaḥasrī*<sup>1</sup> as v. 658–683<sup>2</sup> on pp. 40–41. Its last verse runs as under:—

“पञ्चष्टं नाणाणं वक्खाणमिणं समासओ भणिअं ।  
छवीसागाहाहिं इयं हरिभद्रसूरीहिं ॥”

In the work itself there is nothing whereby we can know which Haribhadra Sūri is here referred to. Pandit Bechardas in his Gujarātī intro. (p. 100) to *Jaina Darsana* has said that this Haribhadra is not the same as our author of AJP; but he has not given any reason for it. Hence I take it to be a work of some Haribhadra who must have flourished at least 200 years earlier than Samayasundara. This means that he may be any one of the following:

(1) The author of AJP, (2) pupil of Jinadeva (c. *Saṃvat* 1172), (3) Bṛhadgacchīya Haribhadra Sūri who has commented upon *Prasāmarati* in *Saṃvat* 1185, (4) the author of *Candrapāttahacariya* and pupil of Śrīcandra Sūri (c. *Saṃvat* 1216), (5) pupil of Abhayadeva Sūri and *guru* of Bālacandra (*Saṃvat* 1277), (6) pupil of Bhadresvara Sūri, (7) Kalikāla-Gautama Haribhadra Sūri, pupil of Ānanda Sūri, (8) pupil of Mānabhadra (c. *Saṃvat* 1393).

1 About 700 verses are in Pāīya while the rest are in Saṃskṛta. So I have given a Pāīya name to it. It is however designated by its author and others as *Gathāsaḥasrī*. It is composed in *Saṃvat* 1686.

2 Of these v. 664 is the same as v. 68 of *Nandī* and v. 662 as v. 84 and 670 as v. 88.

## (38) Nānācittapayarāṇa

This is a small work in Pāīya in verse. It begins with नानाचित्ते लोए. The arrangement of words is *nānācitta*. Hence it is named as *Nānācitra* in Saṃskṛta. Some name it as *Nānācitrikā* and some as *Jñānāditya*. It deals with religion<sup>1</sup>. Pandit Bechardas says in his intro. (p. 100) to *Jaina Darśana* that it belongs to some other Haribhadra and not to Yākinīdharmasūnu. No reason is given by him.

## (51) Botikapratiṣedha

In the palm-leaf MSS. collection of Saṅghavī pāḍā (Patan) there is a Ms. No. 2 in the box No. 135. This Ms. is said to be as old as the twelfth century A. D. In this Ms. there are 14<sup>2</sup> works. Of them *Botikapratiṣedha* is on leaves 104 to 108. It is in Saṃskṛta. It refutes the *Digambara* view which differs from the *Svetāmbara* one; for, ‘Botika<sup>3</sup>’ stands for ‘Digambara’.

In the end, I may tentatively suggest that No. 10 may be identical with No. 11, No. 15 with No. 61, No. 28 with No. 66 and No. 82 with No. 83; for, they deal with the same subject. Further No. 34<sup>4</sup> is a part and parcel of No. 8. I may close this topic by noting a hymn by some Haribhadra in Saṃskṛta of which there is a palm-leaf Ms. at Patan. Its beginning and end are noted as under in its Catalogue (p. 157):

“त्वत्सेवानिरतांस्त्वदर्पितदशस्त्वत्संकथासंस्थिताम् ।  
त्वद्भूतांस्त्वदनन्यसत्तमनसस्त्वतो न चान्यार्थिनः ॥”  
“न खपेऽपि जिन ! त्वदंग्रिकमलद्वंद्वादतेन्वेमि वा  
नाथैतन्मम कुर्वतः प्रतिदिनं यत् किंचिदप्यस्ति तद्  
यज्ञास्त्वेव हि नास्ति तत् तदपि च लक्ष्यामि नैतद् ब्रतं ॥ २० ॥  
हरिभद्रविरचितः स्तवः”

*Chronology*

The question as to the order in which Haribhadra Sūri has composed his several works, cannot be completely solved at present. Prof. K. V. Abhyankara in his intro. (p. 7)

1 See Kalyāṇavijaya’s intro. (p. 15b) on *Dhammasaṅgahāṇi*.

2 One of these is Akalaṅka’s *Pramāṇasaṅgraha*. It is published in *Akalaṅkagrānatraya* as the last work on the basis of this MS. only.

3 ‘Bodiya’ is its Pāīya equivalent. It occurs in *Visesā*° (v. 1041 & 2552).

4 This is published along with *Jhāṇasaya* in *Sam̄vat* 1997 as No. 3 in “विनयभक्तिसुन्दरचरणग्रन्थमाला”.

to *Visavisiyā* has said that most probably works were composed in the following order :

(i) Commentaries, (ii) religious narrations, (iii) AJP, *Lokatattvamīmāṃsā* and such other works which expound the *Jaina* doctrines, (iv) *Saddarśanasaṃmuccaya*, *Sāstravārtasamu-*  
*caya*, *Aṣṭaka*, *Pañcāsaga* and such other philosophical treatises, (v.) *Yogabindu* and *Yogadrśtisamuccaya* and (vi) *Visavisiyā*.

This is only a rough indication. So I may mention that AJP is preceded by (i) *Anekāntasiddhi*, (ii) *Ātmasiddhi*, (iii) *Sarvajñasiddhi*, (iv) *Syūdvādakucodyaparihāra*, but it is followed by *Lalitavistarā*. *Anekāntajayapatākoddyotadipikā* is preceded by AJP and the works that precede it and by (i) *Sāstravārtasamu-*  
*caya* and (ii) *Sarvajñasiddhiḥikā*. The com. on *Nandi* precedes those on *Anuogaddlāra* and *Āvassaya*. The latter precedes *Pradesavyākhya*. *Uvaśapaya* is earlier than *Lalitavistarā*, and so is *Yogadrśtisamuccaya* in case its v. 3-11 are not quotations. *Dhammasaṅgahaṇī* precedes *Sarvajñasiddhi* which is preceded by *Bhāvanāsiddhi*. *Sāstravārtasamu-*  
*caya* has v. 581-583 tallying with v. 11-13 of *Sarvajñasiddhi*. So one of them is earlier than the other, unless these verses are quotations. *Himśūṣṭaka* precedes the available big com. on *Dasaveyāliya*. *Pañcāsaga* seems to be earlier than *Visavisiyā*.

#### *Contribution to the Baudhā literature*

Haribhadra has not only explained the *Jaina* view but has also discussed and refuted in his own way non-*Jaina* views. We find in his works references about Buddhism. However, the direct service that he rendered to the cause of the *Baudhā* logic is preserved in his splendid com. to *Nyāyapravesaka*. This indirectly acted as an impetus to other *Jaina* scholars to study the *Baudhā* logic<sup>1</sup>. It may be added that Haribhadra has many a time refuted Dharmakīrti's views in AJP.

Over and above the composition of such a big number of interesting and instructive works, Haribhadra has laid his helping hand in the restoration of *Mahānisīha*<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> This is probably the reason why the oldest MSS. of Dharmakīrti's *Nyāyabindu* and Dharmottara's com. on it and Śāntarakṣita's *Tattvasaṅgraha* and its *Pañjikā* were found in the *Jaina* bhandāras.

<sup>2</sup> See *Prabhāvākacarita* (IX, 219) and DCJM (Vol. XVII, pt. II, p. 33).

In Haribhadra's works which deal with the four *anuyogas*<sup>1</sup> in one form or other, we come across names<sup>2</sup> of several writers and philosophers who may be tentatively grouped as under:—

(a) *Vaidika*

(1) Ananta, (2) Avadhūtācārya, (3) Āsuri, (4) Īśvara-kṛṣṇa<sup>3</sup>, (5) Kapila<sup>4</sup>, (6) Kālatīta, (7) Kumārila, (8) Jaimini, (9) Patañjali (*bhāsyakāra*), (10) Patañjali (*yogacārya*), (11) Pāṇini (grammarian), (12) Puruṣacandra, (13) Bhagavadgopendra, (14) Bandhu-Bhagavaddatta, (15) Bhartr̥hari (grammarian), (16) Vindhya-vāsin, (17) Vyāsa, (18) Śabara, (19) Santapana, (20) Sucāru and (21) Suraguru.

(b) *Bauddha*

(1) Diññāga, (2) Divākara, (3) Dharmakīrti, (4) Dharmapāla, (5) Dharmottara, (6) Bhadanta, (7) Bhadanta-Dinna, (8) Bhadanta-Bhāskara, (9) Vasubandhu, (10) Samantabhadra<sup>5</sup>, (11) Śāntarakṣita and (12) Śubhagupta.

(c) *Jaina*

(1) Ajitayaśas, (2) Umāsvāti, (3) Kukkācārya, (4) Gośālaka, (5) Jinadāsa Mahattara, (6) Jinabhadra Gaṇi Kṣamāśramaṇa, (7) Deva Vācaka, (8) Bhadrabāhu, (9) Mallavādin, (10) Vādimukhya, (11) Vṛddhācārya (P. Vuddhāyariya), (12) Siddhasena and (13) Siddhasena Divākara.

Haribhadra has referred to *Pramāṇamimāṃsā*, *Revāṇī-kavva*, Divākara's *Syādvādabhaṅga*, Subandhu's *Vāsavadattā* and Harṣa's *Priyadarśanā*.

*Ajitayaśas*

This Sūri is mentioned in the *svopajña* com. (Vol. II, p. 33) on AJP. From this reference it seems that this is a *Jaina*

1 AJP, *Dhammasaṅgahaṇī* etc. come under the class of *dravyānuyoga*, *Kṣetrasamāsaṇī* that of *Gaṇitānuyoga*, *Dharmabindu*, *Pañcavatthuga* etc. that of *caranakararāṇānuyoga*, and *Samarāiccacariya* etc. in *dharma-kathānuyoga*.

2 See pp. XXXI, XXXIII, XXXIX, LVII and LVIII.

3 He as well as Bhadanta-Bhāskara and Bandhu-Bhagavaddatta are referred to in the com. (p. 6a) on *Yogadr̥ṣṭisamuccaya* (v. 16).

4 He is mentioned in *Śāstravārttisamuccaya* (v. 237). For details see p. LXV & "Notes" on p. 172, l. 15.

5 In the list given by Jinavijaya in his "श्रीहरिभद्राचार्यस्य सम्यनिर्णयः" Samantabhadra is referred to as *Jainz*, and Kukkācārya as *Bauddha*.

Ācārya, and that he has established in some work the validity of the *Jaina* definition of reality. What this work is is a matter of mere surmise; for, no work of his is known to exist. It may be that he has dealt with this topic while elucidating TS (V, 29) or he may have written a work like *Utpādādisiddhiprakaraṇa* as is done by Candrasena Sūri.

#### *Ananta*

He is referred to, in *Lalitavistara* on p. 57 b. He or perhaps his pupils seem to have expounded the doctrine known as ‘āvarta-kāla-kāraṇa-vāda’ which dogmatically asserts that ‘time (*kāla*) is the only cause of modifications’.

#### *Avadhūtācārya*

He is referred to in *Lalitavistara* on p. 43b. He is some Ācārya, Avadhūta by name, and he seems to be a *Yogin*, practising *yoga*.

#### *Asuri*

This Sāṅkhya teacher is mentioned by Haribhadra in his com. on *Sāstravārtasamuccaya* (v. 222). There the following verse is attributed to Āsuri and others:—

“विभक्तेऽकृपरिणतौ बुद्धौ भोगोऽस्य कथयते ।  
प्रतिविम्बोदयः स्वच्छे तथा चन्द्रमसोऽभसि ॥”

This v. 222 of *Sāstravārtasamuccaya* occurs as v. 450 in *Yoga-bindu*. It is quoted with a variant विविजेऽकृ for विभक्तेऽकृ in SM (com. on v. 15), in TRD (p. 42a) and by Devabhadra in his *Tippana* (p. 97) on Siddharṣī’s com. on *Nyāyāvatāra*.

Āsuri is looked upon as the direct pupil of Kapila, the founder of the Sāṅkhya system. He is assigned a date 600 B.C. He had a pupil named Pañcasikha who expounded the *tantra*<sup>1</sup>. *Śaśitantra*<sup>2</sup> is a work of Pañcasikha according to the *Bauddhas* of China. Vācaspatimisra attributes its authorship to *Vārṣaganya*<sup>3</sup> (= the “Rainhost” in Chinese). According to some *Jaina* narration Āsuri is the author of *Śaśitantra*.

1 See Īśvarakṛṣṇa’s *Sāṅkhyakārikā* (v. 70).

2 Kotyācārya has mentioned this work in his com. (p. 4b) on *Visesā*.

3 The author of *Ahirbudhnyasamhitā*, too, holds the same opinion. In this work (XII, vv. 18 ff.) the topics treated in *Śaśitantra* are noted.

The following verse occurring in *Sāstravāntāsamuccaya* is probably from some *Sāṅkhya* work:

“पञ्चविंशतितत्त्वज्ञे यत्र तत्राश्रमे रतः ।  
जटी मुण्डी द्विखी वाऽपि मुच्यते नात्र संशयः ॥”

*Īśvarakṛṣṇa*<sup>1</sup>

He is the celebrated author of *Sāṅkhya-kārikā* also known as *Sāṅkhyasaptati*<sup>2</sup>, a Saṃskṛta work in 70 verses in Āryā. This work is based upon *Saṃśitantra*, and it is expounded by Mādhara<sup>3</sup> and Gaudapāda, and it contains all that is there, less the parables and the controversies with other schools. Kapila taught the *Sāṅkhya* system to Āsuri and Āsuri taught it to Pañcasikha who amplified it. From the last named the system passed down, from master to pupil, to Bhārgava, Ulūka, Vālmiki, Hārita, Devala and others and finally to Īśvarakṛṣṇa (340-90 A.D.).<sup>4</sup>

*Umāsvāti*

As regards his life and works the reader may refer to my introductions to my edition of TS published in two volumes.

*Kālātīta*

He is referred to in v. 300 of *Yogabindu*. That the nature of God etc. should be thought of dispassionately is the view held by him. He has composed some work, and the following seven verses occurring in *Yogabindu* are from his pen:—

“अन्येषामप्ययं मार्गो मुक्ताविद्यादिवादिनाम् ।  
अभिधानादिभेदेन तत्त्वनीत्या व्यवस्थितः ॥ ३०१ ॥  
मुखो बुद्धोऽर्हत् वाऽपि यदैश्वर्येण समन्वितः ।  
तदीश्वरः स एव सात् सञ्ज्ञाभेदोऽत्र केवलम् ॥ ३०२ ॥  
अनादिशुद्ध इत्यादिर्थश्च भेदोऽस्य कल्प्यते ।  
तत्ततत्रानुसारेण मन्ये सोऽपि निरथेकः ॥ ३०३ ॥  
विशेषस्यापरिज्ञानाद् युक्तीनां जातिवादतः ।  
प्रायो विरोधतश्चैव फलभेदाच्च भावतः ॥ ३०४ ॥<sup>5</sup>

1 See p. LXXIII, fn. 3.

2 Dr. A. B. Dhruva equates this with *Kapagastattari* mentioned in *Anuogaddāra* (s. 41) and *Nandī* (s. 42). Vide his intro. (p. XLIX) to SM.

3 His com. is mentioned as Mādhara in *Anuogaddāra* (s. 41) and *Nandī* (s. 42).

4 See *Sāṅkhya-kārikā* (v. 70-71) and *Mātharavṛtti* on its v. 71.

5 In its com. (p. 53) ‘तीरादर्शशकुनिच्याय’ is mentioned,

अविद्याक्लेशकर्मदि यतश्च भवकारणम् ।  
 ततः प्रधानमेवैतत् सञ्ज्ञाभेदसुपागतम् ॥ ३०५ ॥  
 अस्यापि योऽपरो भेदश्चित्रोपाधिस्तथा तथा ।  
 गीयतेऽतीतहेतुभ्यो धीमतां सोऽप्यपार्थकः ॥ ३०६ ॥  
 ततोऽस्थानप्रयासोऽयं यत् तद्वेदनिरूपणम् ।  
 सामान्यमनुमानस्य यतश्च विषयो मतः ॥ ३०७ ॥”

### *Kukkācārya*

He is twice referred to in the *svopajñā* com. (Vol. I, pp. 8 and 42) on AJP. The pertinent lines are :

- ( a ) “प्रकरणकरणं ह्यनिन्यो मार्गः पूर्वगुरुभिश्च कुक्काचार्यादिभिरस्मद्वंशजैराचरित इति ।”
- ( b ) “इत्येतदपि—कुक्काचार्यादिचोदितं प्रत्युच्चं—निराकृतम् ।”

From (a) it follows that Kukkācārya is a predecessor of Haribhadra, and that he has composed some *prakarana* or *prakaranas*. No work of his is found so far.

From (b) it can be inferred that Haribhadra not only differs from Kukkācārya but he refutes his view in this connection.

### *Kumārila*

He is referred to in the com. on *S'āstravārtāsamuccaya* (v. 585). He is the well-known author of *Vārtikas* (supplementary commentaries) called *S'lokavārtika*<sup>1</sup> and *Tantra-vārtika*<sup>2</sup> on Śabara's *Bhāṣya* on *Jaiminīyasūtra*<sup>3</sup>. He is particularly famous for his strong criticism of the *Bauddha* logic and philosophy. He has been criticized in *Tattvasaṅgraha*. This furnishes us with the lower limit of his date. Dr. A. B. Dhruva and some other scholars believe that Kumārila's criticism of Dharmakīrti supplies us with the upper limit of his date. Mahendrakumāra in his intro. (p. 18) to *Akalaṅkagrānthatraya* challenges the view of Dr. Vidyabhūṣan and Prof. Ramanath Shastri<sup>4</sup> who

1-2 These two are the two khāndas of his com., and the third is known as *Tup-tikā*. In *Tantravārtika* Bhartṛhari's views are refuted.

3 Bhartṛmitra, Bhavadāsa, Hari and Upavarṣa have each written a com. on it; but none of them has been available up till now.

4 He has written an intro. to *Bṛhatī* (pt. II) published by the University of Madras. He has pointed out four verses from *Mimāṃsāslokavārtika* to support his view. They are v. 76 (p. 69), v. 131 (p. 83), v. 36 (p. 144) and v. 131 (p. 250).

believe that Kumārila has criticized Dharmakīrti's view. Further, on p. 19 he asserts that on the contrary Dharmakīrti has criticized Kumārila, in his *Pramāṇavārtika* in I, 34–35; III, 265; III, 259; III, 289; III, 216; II, 141; III, 240 and in the *svopajñā* com. on III, 291. Mahendrakumāra assigns to Kumārila the date 600 to 680 A. D., and to Dharmakīrti 620 to 690 A. D. whereas Bhagavad Datta assigns to both of them a date earlier than 600 A. D. (vide this intro. p. XIV). K. B. Pathak in his article<sup>1</sup> "Bhartr̥hari and Kumārila" has fixed the date of the former as 650 A. D.

### *Gopendra = Bhagavadgopendra*

He is referred to in *Yogabindu* (v. 200). In its com. he is said to be an author of some *Yogaśāstra*. Verse 101 of *Yogabindu* is a quotation from some work of his as can be seen from v. 100. It runs as under:

"अनिवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ सर्वथैव हि ।  
न पुंसस्त्वमागेऽस्मिन् जिज्ञासाऽपि प्रवर्तते ॥ १०१-॥"

In *Lalitavistara* (p. 45b) Gopendra is mentioned as Bhagavadgopendra. For a passage quoted from some work of his see p. LVIII of this intro.

### *Gosālaka*

He is referred to *Viñapanṇatti* as Gosāla Mañkhaliputta and in *Sāmaññaphalaśutta* as Makkhali-Gosāla. He became a pupil of Mahāvīra, stayed with him for six years and thereafter left him and founded a school of his own. He was a prominent leader of the Ājīvika sect. He was a staunch fatalist, and as such he denied the free will of man and his moral responsibility for any so-called good or evil. He opposed Mahāvīra and once discharged *tejolesyā* with a view to reducing him to ashes, but he failed<sup>2</sup>.

### *Jaimini*

He is the author of *Mimāṃsāsūtra*. He flourished in 200 B. C. or so.

1 See JRAS, (Bombay Branch, Vol. XVIII, pp. 213–238).

2 For details about his life and views see pp. 139–201 and 238–244 of Dr. P. L. Vaidya's edn. of "Uvāsagadasāo".

*Jinadāsa Mahattara*

He is one of the six well-known Mahattaras<sup>1</sup> of olden days, the other five being Candraṛsi, Della, Dharmasena, Govāliya and Śivacandra. Pradyumna Kṣamāśramaṇa is his *vidyā-guru*. If *Uttarajjhayanacūṇṇi* is definitely his work, he is one of the pupils of Govāliya Mahattara. I have nothing more to add to what I have said about his *Cūṇṇis* in HCLJ (pp. 190–194).

*Jinabhadra Kṣamāśramana*<sup>2</sup>

Haribhadra has mentioned this name in his com. (p. 52) on *Nandī*. Amongst the *Jainas* Jinabhadra is well-known as ‘Bhāṣyakāra’<sup>3</sup>. He is an author of the following nine works:—

(1) *Visesā*<sup>4</sup>, (2) its com., (3) *Sangahaṇi*, (4) *Khetta-samāsa*, (5) *Visesaṇavai*<sup>5</sup>, (6) *Jhāṇasaya*, (7) *Paṇṇavaṇācūṇṇi*<sup>6</sup>, (8) *Jiyakappa*<sup>7</sup> and (9) its ‘*Bhāṣa*’<sup>8</sup>.

Jinavijaya in his intro. (p. 9) to *Jiyakappa* says that this Jinabhadra Gaṇi Kṣamāśramana is not perhaps the author of

1 For details about them see my article “छ महत्तरो” to be published in “*Jaina Dharma prakāśa*”. Candraprabha Mahattara who composed *Vijayacandacariya* sometime between *Samvat* 1127 and 1137 is not counted here. For three well-known Mahattaras see my article “त्रण प्राचीन महत्तराओं” published in JSP (No. 108), and for a ceremony pertaining to this *padavī* of ‘Mahattarā’ see *Vidhimārgaprapā* (pp. 71–74).

2 He is one of the 14 *Kṣamāśramanas*, the remaining 13 being (a) Jasavadhaṇa (vide DCJM, Vol. XVII, pt. 2, p. 33), (b) Dinna, (c) Deva, (d) Devaddhi, (e) Desi, (f) Pradyumna, (g) Mallavādin, (h) Yaksadatta, (i) Saṅghadāsa, (j) Siṁha, (k) Siddhasena (different from Siddhasena Divākara), (l) Sthiragupta and (m) Himavanta. Of these all except the 1st and the 12th have been noted by me in my article “बार क्षमाश्रमणे” which gives some details about these saints and which is published in “*Jaina dharma prakāśa*” (Vol. 60, Nos. 8 & 12).

3 Haribhadra has used this designation in his com. (p. 59) on *Nandī*.

4 In its v. 31 are mentioned *Sāmāiyacūṇṇi* and *Vasudevacariya*.

5 In *Aṇuogaddāracūṇṇi* (p. 71) there is a specific mention of the *cūṇṇi* on ‘sarira-pada’.

6 From its v. 61 Muni Puṇyavijayaji has inferred that Jinabhadra Gaṇi is the author of *Jiyakappabhāṣa*.

7 Herein we come across *gāthās* which fairly agree with those in *Kappabhāṣa*, *Pañcakappabhāṣa* and *Pindanijjutti*.

8 Of these nine works Nos. 2 and 7 are not published.

*Jhāṇasaya.* He however looks upon him as the author of *Nisihabhāṣa*.

In *Visesā*° (v. 1508) there is mention of *Vāsavadattā*. Is this the work of Subandhu or does it refer to one noted in the *Mahābhāṣya* on *Aṣṭādhyāyī* (IV, 3, 872)?

Jinabhadra notes the view of somebody in v. 273 of *Visesā*°. Has it anything to do with Kumārila?

Siddhasena Sūri in his *Cunni* (v. 5-11) on *Jiyakappa* has saluted and praised Jinabhadra. From its v. 7 we learn that this Jinabhadra was proficient in *Jaina* and non-*Jaina* systems of philosophy, scripts, mathematics, prosody and grammar. In his expositions Jinabhadra has every now and then resorted to *anekāntavāda*. His life is narrated in *Kahāvalī*. That he lived for 104 years and was a contemporary of Haribhadra is the view expressed by Dharmasāgara in his com. on his *Guruparivādī* (v. 9) also known as *Tapāgacchapatīvalī*.

### Dinnāga

He is well-known as the father of Indian mediaeval logic. According to the Tibetan sources he was born in the Madras Presidency in Simhavaktra, a suburb of Kanchi. He was a Brāhmaṇa by birth. Nāgadatta initiated him in the Hinayāna school. Later on, he became a pupil of Vasubandhu (280 A. D.-360 A. D.), and he studied the scriptures of the Mahāyāna school along with those of the Hinayāna one. On his being invited he went to Nālandā. He earned a name as 'Vādin' by defeating several followers of different schools. He had a pupil named Śaṅkarasvāmin who according to some scholars composed *Nyāyapravesaka*. This Dinnāga has written works on logic, and they are rendered into Chinese by Paramārtha (499 A. D. to 569 A. D.). Dr. B. Bhattacharya notes the period of Dinnāga as 345 A. D. to 425 A. D.<sup>1</sup>, and attributes the authorship of the following eight works to him:—

- (1) आलम्बनपरीक्षा, (2) आलम्बनपरीक्षावृत्ति, (3) त्रिकालपरीक्षा, (4) न्यायप्रवेश, (5) प्रमाणशास्त्रन्यायप्रवेश, (6) प्रमाणसमुच्चय, (7) प्रमाणसमुच्चयवृत्ति and (8) हेतुचक्रह(ड)मर.

Of these the first is edited by Yamaguchi and is published

---

1 Kalyāṇavijaya says that Dinnāda flourished in 320 A. D.

in J. A. in 1929 A. D.<sup>1</sup> The second work is its com. Fragments of these works are quoted in *S'āṅkarabhāṣya* on *Brahmasūtra* (II, ii, 28) and in the *Pāñjikā* (p. 582) of *Tattvasaṅgraha*.

*Nyāyapravesa* is same as *Nyāyapravesaka* noted on p. XLVI. From the Chinese and Tibetan sources it appears that this work is named as *Nyāyapraveśasāstra*, *Pramāṇasāstra-nyāyapravesa*, *Pramāṇanyāyapraveshadvāra*, *Hetuvidyātarkasāstra* etc. If this is correct it follows that *Nyāyapravesa* is same as *Pramāṇasāstra-nyāyapravesa*. Pandit Vidhushekha looks upon this *Nyāyapravesa* as *Nyāyadvāra*, but Dr. Tucci says that he is wrong. *Nyāyamukha*<sup>2</sup> was restored from its Chinese translation by Dr. Tucci in 1930 A. D. I think this *Nyāyamukha* also named as *Nyāyadvāra* is the work of Diñnāga.

*Pramāṇasamuccaya* is the master-piece of Diñnāga. It is a work in six *paricchedas* in Anuṣṭubh. His scattered works like *Nyāyadvāra* and *Hetucakradamaru* are woven into it in a systematic manner. H. R. Rangaswamy Iyengar has restored its first chapter and edited it along with its Tibetan text, copious extracts from Diñnāga's com.<sup>3</sup> on it and Jinendrabuddhi's *Viśalāmalavati-tīkā*<sup>4</sup>, both of which are available only in Tibetan.<sup>5</sup> In this edition there is a picture of Diñnāga based on a pen-sketch on the folio of the Tibetan Xylograph *Mdoe*.

*Vādavidhi* is mentioned in *Pramāṇasamuccaya* (I, 14) and its com. on I, 18, and two verses<sup>6</sup> from *Hetucakradamaru* in Chapter III.

*Hetucakradamaru* also known as *Hetucakra* is a small treatise on formal logic and contains two independent chapters, one dealing with the minor terms and the other with *hetus*.

No work of Diñnāga written in Saṃskṛta has been available so far. Quotations from his works occurring in *Nyāyavārtika* and its com.<sup>7</sup> by Vācaspatimiśra are collected and edited

1 A new edn. is published in Adyar Library Series. It contains the text, the *svopajña vṛtti* and Dharmapāla's com.

It is published in Wallaser's "Materials" Series.

Here *Nyāyadvāra* is mentioned. See p. 2.

On pp. 77 and 80 Mādhaba, a Saṅkhya philosopher is mentioned.

This is published by the Mysore University in 1930 A. D.

These along with one other verse from this work are quoted in *Tātparyatīkā*.

In *Tātparyatīkā* (p. 103) there is mention of Vārṣaganya.

by Prof. Randle whereas those found in Pārthasārathimīśra's com. on *S'lokavārtika* by H. R. Rangaswamy.

*Divākara*<sup>1</sup>

He is referred to in Vol. I on p. 84, l. 13. It seems he is *Bauddha* and is the author of *Syādvādabhaṅga*. This work may remind one of *Īśvarabhaṅgakārikā* of Kalyāṇarakṣita, a *Bauddha* writer of the ninth century A.D.

*Dharmakīrti*

Haribhadra has referred to Dharmakīrti and his *Pramāṇavārtika* in his com. on AJP (vide Appendix II). In *Sāstravārtāsamuccaya* (X, 24, p. 372), too, his name is mentioned. Dharmakīrti who is at times referred to as Kīrti<sup>2</sup>, is also mentioned in *Bṛhadāraṇyakopaniṣadvārtika* of Sureśvara<sup>3</sup>, pupil of Śaṅkarācārya<sup>4</sup>.

From Carmaratnarāja's *Bhagavad-Buddha-Jivanacarita* written in the Tibetan language we learn that Diññāga and Dharmakīrti were pupils of Ārya Asaṅga<sup>5</sup> who taught them logic. This Asaṅga<sup>6</sup> is the elder brother of Bhadanta Vasubandhu, the author of *Abhidharmakośa*. He flourished in the latter part of the 3rd century A. D. So Kalyāṇavijaya infers that Asaṅga, Vasubandhu, Diññāga and Dharmakīrti must have respectively existed from 250–300 A. D., 260–340 A. D., in 320 A. D. and in 349 A. D. According to Prof. K. H.

1 There is an another *Divākara*, his namesake, who is referred to as 'Nātyaśālapati' by Śāradātanaya (c. 1150–1250 A.D.) and who is the *guru* of the latter in dramaturgy. One *Divākara*, a *Jaina*, is the author of *Śringāra-vairūḍya-taraṅgiṇī* published in 1916 A. D.

2 See Candras'ekhara's Hindi intro. (p. 16) to *Nyāyabindu* and its com.

3 In *S'aṅkaramandārasaurabha* Sures'vara's birth-date is stated to be Kalyābda 3889 i. e. Samivat 845 i. e. 788 A. D.

4 According to Pandit Kasinath Tailang he was a contemporary of King Pūrvavarman and flourished in the 6th century of the Christian era. This view is not correct. See p. XV of this intro.

5 Others believe that Dharmakīrti was a pupil of Dharmapāla who retired in 635 A. D.

6 He is said to have introduced Tantricism in Buddhism, and it was transmitted from preceptor to pupil up to Dharmakīrti, in the most secret manner.

Dhruva Dharmakīrti lived in 450 A. D. whereas, according to Dr. S. C. Vidyabhusana Dharmakīrti existed from 635 A. D. to 650 A.D. Dharmakīrti has composed the following 12 works:

*Hetubindu*, *Nyāyaviniścaya*, *Vijñānanayaprasthāna*<sup>1</sup>, *Alaṅkāra*, *Pramāṇavārtika*, *Pramāṇavārtikavṛtti*, *Pramāṇaviniścaya*, *Nyāyabindu*<sup>2</sup>, *Tarkanyāya* or *Vādanyāya*<sup>3</sup>, *Santānāntarasiddhi*, *Sambandhaparikṣā* and *Sambandhaparikṣāvṛtti*.

The last eight works along with *Hetubinduvivaraṇa* are ascribed to Dharmakīrti by Dr. S. C. Vidyabhusana. He informs us that the Tibetan translations of these works are extant.

*Hetubindu* is quoted in AJP (Vol. II, pp. 174 & 177). The *kārikā* of this *Hetubindu* beginning with पञ्चधर्मे is examined in *Siddhiviniścaya*. The following sentence of *Hetubindu* (I) occurs with a slight omission in the *svopajñā vivṛti* (p. 3) of *Laghīyastrayī*:

“अर्थेकियार्थी हि सर्वः प्रेक्षावान् प्रमाणमप्रमाणं वाऽन्वेषते”

*Vijñānanayaprasthāna* is mentioned and quoted by Mala-yagiri Sūri in his com. (p. 69a) to *Dhammasaṅgahāṇī* as under:—

“सर्वात्मना हि सारूप्ये ज्ञानमज्ञानतां व्रजेत् ।

साम्ये केनचिदद्देशं सात् सर्वं सर्ववेदनम् ॥”

*Alankāra* is mentioned by Subandhu<sup>4</sup> in his *Vāsavadattā*<sup>5</sup> which has been composed in the third quarter of the 5th century A. D.

*Pramāṇaviniścaya* is mentioned by Siddhasena Gaṇī in his com. (p. 397) on TS (V, 31). Devabhadrā in his *Tippaṇī*

- 1 No non-Jaina scholar has ascribed this work to Dharmakīrti. So a friend of mine suggests that 'this may be a general name simply meaning the starting point or text of vijñānavāda viz. *Pramāṇavārtika*'. But this view is not correct.
- 2 This work along with Dharmottara's com. on it is published in Kashi Sanskrit Series as No. 22 in 1924 A. D.; also see Bib. Indica. This work was translated into Chinese in 400–405 A. D.
- 3 This is edited by Rāhula Sāṅkṛtyāyaṇa and published in 1936 A. D. The verse इसति इसति of this work (p. 111) is quoted in *Prameyakāmalamārtaṇḍa* which criticizes its v. असाधनाङ् (p. 2) and its various expositions.
- 4 His life-period runs from 375 A. D. to 425 A. D.—Kalyāṇavijaya.
- 5 Herein we find the name of Bhāradvāja Uddyotakara, the author of *Nyāyavārtika* (1st half of the 7th century A. D.).

on *Nyāyāvatāravṛtti* has mentioned *Viniścaya* on pp. 17 and 37, and on the latter page he has specifically mentioned the name of Dharmakīrti as the author of this work. Dr. P. L. Vaidya takes *Viniścaya* to be the same as *Pramāṇaviniścaya* and looks upon as quotations from this work, seven verses occurring in this *Tippaṇa* and having the following *pratikas*:

अयोगं योग० (p. 12), गच्छतु क्लापि० (p. 89), दीपवज्रोप० (p. 12),  
नान्यथेहार्थ० (p. 12), मणिप्रदीप० (p. 37), यथा तथा० (p. 37), विशेषण० (p. 17).

He has further suggested with a query the name of *Pramāṇaviniścaya* as the source of the four verses quoted in the *Tippaṇa* and having the following *pratikas*:—

मिलं सत्त्व० (p. 87), निर्विशेषं न० (p. 88), पदानां० (p. 8), and सामर्थ्य०  
(p. 31).

On p. 11 of this *Tippaṇa* we have: “यद् विनिश्चयटीकायां  
धर्मोत्तरः-सिद्धं निदेति”. On its p. 30 there is a mention of ‘*Vini-*  
*ścayatikā*’ and on p. 58 that of ‘*Pramāṇaviniścayatikā*’.

Hemacandra in his *Viveka* (p. 363<sup>2</sup>) on *Kāvyānuśāsana* says: “तथा चायं विनिश्चयवृत्त्यन्ये धर्मकीर्त्याचार्यस्य श्लोके इति प्रसिद्धिः”. The verse here referred to is given on p. 382 as under:—

“लावण्यद्विणव्ययो न गणितः क्लेशो महान् स्तीकृतः  
सच्छन्दस्य सुखं जनस्य वस्तश्चिन्तानलो दीपितः ।  
एषाऽपि स्वयमेव तुल्यरमणभावाद् वरकी हता  
कोऽर्थश्चेतसि वेदसा विनिहितस्तन्व्यास्ततुं तन्वता? ॥”<sup>3</sup>

In the intro. (p. 25) to *Akalaṅkagrānthaṭraya* it is said that a major portion of Akalaṅka’s works deals with refutations of the *Buddhas*. “सहोपलभनियमादभेदो नीलतद्विद्योः” occurring in *Pra-*  
*māṇaviniścaya* is quoted in AJP (Vol. II, p. 51) and in *Aṣṭasati* (*Aṣṭasahasrī*, p. 242), and the idea embodied in it is refuted in both of these works.

The 1st *kārikā* of *Vādanyāya* beginning with असाधनाङ्ग० is met with in *Nyāyaviniścaya*, *Siddhiviniścaya* and *Aṣṭasati* (p. 81).

The first verse of *Santānāntararasiddhi* is quoted in *Tat-*  
*tvārīharājavārtika* (p. 19).

1 He is mentioned by Siddharṣī in his com. (p. 2) on *Nyāyāvatāra*.

2 This refers to R. C. Parikh’s edn. published by “Sri Mahavira Jaina  
Vidyālaya”, Bombay, in 1938 A. D.

3 It occurs as v. 1472 in *Subhāṣitāvali*.

Twenty two *kārikās* of *Saṁbandhaparīkṣā* are embodied and refuted in *Prameyakamalamārtanda* (saṁbadha-sadbhāvāvāda pp. 504–520, 2nd edn.).

Views of Dharmakīrti have been refuted in his own way by Kumārila in his *Mimāṁsāslokavārtika*. This is what some scholars believe;<sup>1</sup> but others hold the opposite view, I being one of them.

Dharmakīrti was conscious of his intellectual performance. But, on seeing the fate of Diṅnāga's great work *Pramāṇasamuccaya* he was rather pessimistic about the reception of his own work. This is what is reflected in the last verse of *Pramāṇavārtika*<sup>2</sup>. It runs as under:

“अनध्यवसितावगादनमनल्पथीशक्तिना-  
द्यदपरमार्थसारमधिकाभियोगैरपि ।  
मतं मम जगत्यलब्धसदृशप्रतिग्राहकं  
प्रयास्यति पश्चेनिधेः पथं इव स्वदेहे जराम् ॥”<sup>3</sup>

From the following verse quoted by Śrīdhara-dāsa in his *Saduktiharṇāmyata*<sup>4</sup> it seems that Dharmakīrti's works were not only not appreciated but openly criticized<sup>5</sup> in his own life-time :

“शैलैर्बन्धयति सम वानरहृतैर्वालमीकिरमभोनिधिं  
व्यासः पार्थिशरैस्तथापि न तथोरत्युक्तिरद्भाव्यते ।  
वागर्थौ च तुलाधृताविव तथाप्यस्मत्प्रबन्धानयं  
लोको दूषणिरुं प्रसारितमुखस्तुभ्यं प्रतिष्ठे ! नमः ॥”

Dharmakīrti is known in China as the author or revisor of *Vajrasūci*<sup>6</sup>, the authorship of which is generally attributed to Aśvaghoṣa. This work as revised by Dharmakīrti was translated into Chinese some time between 973 A. D. and 981 A. D.<sup>7</sup>

1 See pp. LXXVI–LXXVII of this intro.

2 It contains quotations from some earlier works. The verses ‘आत्मनि सति परसच्चा’ etc. of Nāgārjuna's *Ratnāvali* (ed. by G. Tucoi in JRAS, 1934, April) are found in *Pramāṇavārtika* (II, v. 219 etc.). For other details about this work which is a master-piece amongst all his works on logic, see Notes on p. 105, l. 21 and this intro. (p. LXXXV).

3 This verse is quoted in *Viveka* (p. 363) with परमार्थतत्त्व for परमार्थसार.

4 See p. 327, Punjab Sanskrit Book Depot, Lahore.

5 Bhavabhūti has also complained about the attitude of the people towards his work in his *Mālatīmādhava* (I, v. 8).

6 This is the well-known work of the Mahāyāna school.

7 See *A Literary History of Sanskrit Buddhism* (p. 185) by G. K. Nariman.

*Dharmapāla*

He is referred to by Haribhadra in his com. (Vol. II, p. 36) on AJP. Here it is stated that he and Dharmakīrti believe that the power of *rūpa* etc. is two-fold.

Dharmapāla was not the head (abbot) of Nālandā university when Hieun Thsang visited it in 635 A. D.; for, the then head was Śilabhadra who was a disciple of Dharmapāla. It was this Śilabhadra under whom Hieun Thsang studied. So Dharmapāla seems to be alive from 600 A. D. to 635 A. D. He is the author of *Alambanapratyayadhyūnasāstravyākhyā*, *Vidyāmātrasiddhisāstravyākhyā* and *Satasāstravyākhyā*. So says Candraśekhara in his Hindī intro. (p. 10) to *Nyāyabindu* and its com.

Nanjo's Catalogue attributes the authorship of the following four works to Dharmapāla :—

(1) *Ālambanaparikṣāvyākhyā* No. 1174, (2) *Vidyāmātrasiddhi* No. 1197, (3) *Vidyāmātrasiddhisāstra* No. 1210 and (4) *Satasāstravyākhyā* No. 1198.

Some believe that he is an author of *S'abdavidyāsaṁyuktaśāstra* in 25,000 slokas and a com. on *Nyāyadvāratarkasāstra* (= *Nyāyamukha*). Of these the first is equated by some with the com. on Bhatṛhari's treatise called *pei-na* mentioned by I-tsing (671 A. D.–695 A. D.).

The com.<sup>1</sup> of Dharmapāla<sup>2</sup> on *Alambanaparikṣā* in the Chinese version of I-tsing has been rendered both in Saṁskṛta and English in "The Adyar Library Series" No. 32. This com. is almost complete; it abruptly breaks off in the seventh verse out of eight. In this com. there are two quotations which agree in spirit with the verses of *Pramāṇavārtika* (vide pp. 61 & 67).

1 There is another com. by Vinitadeva (c. 700 A. D.) available in Tibetan version. Copious extracts from this com. along with the French translation by Susumu Yamaguchi in collaboration with H. Meyer have been published in the *Journal Asiatique* (Vol. CCXIV, No. I) in 1929 A. D.

2 He should not be confounded with his namesake of the Theravāda school, who is said to be a resident of the Badarititha (vide the colophon of *Visuddhimaggatīkā*<sup>3</sup>)

*Patañjali, the grammarian*

This Patañjali is the author of *Mahābhāṣya*. Some attribute to him the authorship of *Yogaśūtra*, *Caraka*, *Nidānaśūtra*, *Paramārthaśāra* and *Chandahśūtra*. K. Madhava Krishna Sarma in his article “Patañjali and his relation to some authors and works<sup>1</sup>” says that it is not correct to look upon him as the author of the last two works. He argues:

Patañjali is ‘satkāryavādin’ and not ‘anirvacanīyavādin’ as can be seen from his *Mahābhāṣya* on I, 1, 1<sup>2</sup>. Further, in this work on IV, 1, 3<sup>3</sup> there is a realistic conception of matter. This can hardly fit in with the idealism of Śeṣanāga’s *Paramārthaśāra*<sup>4</sup> which is a work pertaining to a Seśvara (Vaiṣṇava) and idealistic type of the Sāikhya philosophy. Further, how is it that Bhartṛhari who wrote *Vākyapadīya* to elaborate the philosophical portions of the *Mahābhāṣya* and who tried to give an idealistic turn to grammatical speculations and who quoted from *Saṅkīrtantra*<sup>5</sup>, does not quote a single verse from *Paramārthaśāra*?

As regards Piṅgalanāga’s *Chandahśūtra* Sarma argues:

Piṅgalanāga is referred to by Śabara in his *Bhāṣya* on I, 1, 5 in a way that shows that Śabara has more regard for him than for Patañjali, the grammarian whose views as such are against the *Mīmāṃsakas*. This means that Śabara considers Piṅgalanāga as different from Patañjali. Further, if they were identical, the metre of the following verse quoted in the *Mahābhāṣya* on I, 1, 57 would have been noted and defined in *Chandahśūtra*:

1. This is published in “The Indian Culture” Vol. XI, No. 2 (Oct.-Dec. 1944).

2. For the pertinent quotation see p. 265.—*Ibid.*

3. “सर्वाश्च युनमूर्तय एवभातिमिकाः संस्त्वानप्रसवगुणाः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धवदः । यत्रालीयांसो गुणस्तत्रावरतत्त्वयः शब्दः स्पर्शो रूपगतिः । रसगन्धौ न सर्वत्र । प्रश्नितिः खल्पि नित्या । न हीह कश्चित् स्वसिद्धात्मति सुदृतंमध्यवतिष्ठते वर्थते वा यावदनेन वर्धितव्यमपायेन वा युज्यते । तच्चोभयं सर्वत्र ।”—Kielhorn’s edn. (Vol. II, p. 198).

4. This is also called *Ādhārakārikās* and *Āryāpañcasīti*.

5. Vṛṣabhadeva in his com. on *Vākyapadīya* takes the following quotation as belonging to *Saṅkīrtantra*:-

“इदं फेनो न कश्चिद् वा इद्बुदो वा न कश्चन ।  
मार्यैषा वत् दुष्पारा विपश्चिदिति पश्यति ॥”

“स्तोष्याम्यहं पादिकमौद्वाहिं ततः श्वेभूते शातर्नीं पातर्नीं च ।  
नेतारावगच्छतं धारणि रावणि च ततः पश्चात् खंस्यते खंस्यते च ॥”

In this connection I may suggest that it is not impossible for one and the same person to hold different philosophical views at different times in his life as was the case with Vasubandhu. As regards the metre, can it not be said that *Mahābhāṣya* was written later than *Chandahsūtra*?

On comparing *Sābara-bhāṣya* with *Mahābhāṣya*<sup>1</sup> it definitely appears that the latter work was known to Śabara. So Patañjali is earlier than Śabara.

Some look upon Patañjali as an incarnation of Śeṣa. This may have led to his being identified with Śesanāga and Pingalanāga.

### Patañjali = Bhagvat-Patañjali

He is the author of *Yogasūtras*<sup>2</sup>. If he is identical with the eminent author of *Mahābhāṣya* he belongs to the middle of the second century B. C. This identity has been however questioned on fairly reasonable grounds but by no means conclusive grounds<sup>3</sup>.

---

1. Cf. *Śabara-bhāṣya* on I, 1, 5 with *Mahābhāṣya* on I, 1, 1 and that on I, 4, 23 with *Mahābhāṣya* (p. 23, Benares edn.). A portion of *Mahābhāṣya* on I, 2, 64 is criticized in *Śabara-bhāṣya* on I, 3, 33. Mr. P. I. Tarkas informs me that the *Mahābhāṣya* on I, 1, 15 is quoted in *Śabara-bhāṣya* on X, 2, 47.

From “The *Mahābhāṣya* and the *Bhāṣya* of Śabara” by Mahāmahopādhyāya P. V. Kane published in “Bhāratīya Vidyā” (Vol. VI, Nos. 3 & 4, new series) we learn:

(i) द्विवचनबहुवचनानामसमस्तः occurring in *Śabara-bhāṣya* on VI, 7, 37 (p. 1503, Ānandāśrama edn.) and attributed to ‘abhiyukta’ is taken from *Mahābhāṣya* on VI, 3, 1 (Vol. III, p. 141 Kielhorn’s edn.), and this ‘abhiyukta’ is Patañjali.

(ii) The words गुणवचनानां हि शब्दानामाश्रयतो लिङ्गवचनानि भवन्ति and the illustrative examples occurring in *Śabara-bhāṣya* on IX, 1, 33 (p. 1675) are an echo of what is frequently said in *Mahābhāṣya* on pp. 228, 246, 410, 422, 430 etc. of Vol. I.

(iii) Kumārila in his *Tantravārtika* on III, 4, 13 (p. 926) says that in the words “आगमोऽपि चायमेव…विशेषणत्वेनेति” Śabara refers to the position of the Vākyakāra (Kātyāyana) and Bhāṣyakāra (Patañjali).

2. Some of these sūtras and their *Bhāṣya* have been compared with TS and its *Bhāṣya* in my Sk. intro. (pp. 28-30) to TS (Vol. II).

3. See Wood’s *Yogasūtras* and Dasgupta’s *History of Indian Philosophy* (pp. 231-232).

*Puruṣacandra*

He is a Nyāyavādin (logician). The following verse from some work of his is quoted by Haribhadra in his com. (p. 100) on *Anuyogadvāravivṛti*—

“अन्यथाऽनुपपत्त्वमात्रं हेतोः स्वलक्षणम् ।  
सत्त्वासत्त्वे हि तद्दर्शो वृषान्तद्वयलक्षणः ॥”

There is one more verse on this page as under:—

“धूमादेव्यथाऽपि स्यातां सत्त्वासत्त्वे च लक्षणम् ।  
अन्यथाऽनुपपत्त्वं प्राधान्यालक्षणैकता ॥”

Does this verse, too, come from the pen of Puruṣacandra? Malayagiri in his com. (p. 30b) on *Dhammasaṅgahani* says:

“सम्यग्यायानभिज्ञताख्यायनमेतदनयोरिति पुरुषचन्द्रः ।”

I take this Puruṣacandra to be the same as one noted above.

*Bandhu-Bhagavaddatta*

He is referred to in the *svopajña* com. (p. 6a) on *Yoga-dṛṣṭisamuccaya* as one who mentions eight constituents of *yoga* in a way different from Patañjali and Bhandanta-Bhāskara. They are: “अद्वेष, जिज्ञासा, शृशूषा, श्रवणबोध, मीमांसा, परिशुद्धा, प्रतिपत्ति and प्रवृत्ति”.

*Bhadanta = Diinnāga (?)*

Haribhadra in his com. (p. 35) on *Nyāyapravesaka* quotes “असाधारणहेतुत्वादक्षेत्रद्वयपदिश्यते” from some work of Bhadanta. In Diinnāga’s *Pramāṇasamuccaya* (v. 4) we have the first hemistich as “असाधारणहेतुत्वाद् व्यपदेश्यं तदिन्द्रियैः”<sup>1</sup>. This fairly tallies with the quotation. So can this Bhadanta be identified with Diinnāga<sup>2</sup>?

*Bhadanta-Dinna*

Haribhadra mentions the name of this *Buddha Ācārya* in two places in his com. (Vol. I, pp. 334 and 337) on AJP. In the first case it is in connection with the discussion about the three varieties of *apoha*. In the second case a hemistich of a verse attributed to Bhadanta-Dinna is quoted. It runs as under:

“विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः ।”

1 This difference is due to retranslation from Tibetan.

2 He is addressed as ‘Bhadanta’ in Brahmanical works.

This is from Diññāga's *Pramāṇasamuccaya*. Cf. *Buddhist Logic* (Vol. II, p. 405) by Prof. Stcherbatsky.

### *Bhadanta-Bhāskara*

He is referred to in the *svopajñā* com. (p. 6a) on *Yoga-dṛśtisamuccaya* as one of the Munis who mentions eight constituents of *yoga* in a way that differs from Patañjali and Bandhu-Bhagavaddatta.

### *Bhartṛhari*

This name at once reminds one of the celebrated author of the *S'atakas*. But here it is used for the author of *Vākyapadiya*<sup>1</sup>, a grammarian who flourished prior to Śaṅkarācārya. He is assigned a period of 600 A. D. to 650 A. D. I-tsing believes that he was a *Bauddha* at least for some time as he entered the monastery seven times, returned to the world seven times, and lived the life of a layman.

Vācaspatimiśra in his *Tattvabindu* has referred to Bhartrhari as 'bāhya' while quoting a verse from the latter's *Vākyapadiya*. This is interpreted by some as meaning *Bauddha*. This argument is refuted by V. A. Ramaswami Śastri in his article "Bhartṛhari a Bauddha?" (pp. 254-257) published in "Proceedings and Transactions of the eighth Oriental Conference". Here he has tried to show that the author of the *Vākyapadiya* is a great monistic philosopher, and has developed śabda-monism like Patañjali. He accepts *vivartavāda*, and this gives him a very high place as pre-Śaṅkara Advaitin in the history of Indian philosophy. Bhartrhari has ably elucidated 'āgama-pramāṇa' in *Vākyapadiya*. Here he says that *tarka* may be accepted as an accessory to *āgama* but it should not direct its path against *āgama*.<sup>2</sup> Further, he has glorified the *Vedas*. This is considered as a direct proof of his being a non-Bauddha in this article.

The opinion of Bhartrhari as recorded in *Tattvasaṅgraha* (v. 1460) is 'that only by reason of the invariable concomittance

1 For some details about this work see this intro. (pp. CI & CII).

2 A similar view is held by Sthiramati and Jinabhadrā Gani Kṣamāśramaṇa.

of the middle term with the major term the inference cannot be valid because the powers of both vary according to time and place'.

### *Mallavādin*

Mallavādin, the commentator of *Sammaipayarana* has been referred to in AJP (Vol. I, pp. 58 & 116) as 'Vādimukhya'<sup>1</sup>. Further, herein two quotations are given from his com.<sup>2</sup> on *Sammaipayarana*. They are :

- (i) "खपरसत्त्वव्युदासोपादानापादं हि वस्तुनो वस्तुत्वम् ।"
- (ii) "न विषयग्रहणपरिणामाटतेऽपरः संवेदने विषयप्रतिभासो युज्यते, युक्त्ययोगात् ॥"<sup>3</sup>

This same Mallavādin is said to be the author of *Dvādasāra-nayacakra*. He cannot be the tīppanikāra of *Nyāyabindutikā*; otherwise he would be a contemporary of our Haribhadra (700 A. D.-770 A. D.) and not his predecessor. So it follows that just as we have two Bhadrahāhus there must be two Mallavādins. Malayagiri Sūri in his com. (p. 12a) on *Āvassaya* has mentioned the name of Mallavādin and has quoted a verse in Pāiya from some work of his as under :

"सङ्ग्रह विसेस सङ्ग्रह विसेसपत्थारमूलवागरणी ।  
दब्बट्ठिओ य पजवनओ य सेसा वियप्पा सिं ॥"

Candrasena<sup>4</sup>, pupil of Pradumna Sūri in his com. (p. 222) on his own work *Utpādādisiddhiprakarana* notes the name of Mallavādin and quotes a *kārikā* composed by the latter as under :—

"विधिनयभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् ।  
जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥"

1 In the *sivopajñā* com. on *Siddhahemacandra* (II, 2, 39) we have "अनु मलवादिनं तार्किकाः".

2 Haribhadra has somehow dropped the word 'tīkā', and this leads one to believe that it is from *Sammaipayarana*. Ānandasāgara Sūri defends this in "Siddhacakra" (Vol. IV, No. 8. p. 174) by saying that he has looked upon the text and its com. as non-distinct. He has further added that many a time *Āvassaya-nijjuttī* is referred to as *Āvassaya*.

3 This very line is quoted by Malayagiri in his com. (p. 260a) on *Dhammasaṅgahāṇī* with this difference that there is युक्तो for युज्यते.

4 He has quoted on p. 216 of his com. the first verse of AJP and the verse पुण्गलरूपो on. p. 116,

*Vasubandhu (280 A.D.-360 A.D.)*

He was born in Gāndhāra. He began his career as a Vaibhāṣika teacher but had strong Sautrāntika sympathies and was later on converted to Yogācāra<sup>1</sup> by his brother Asaṅga, a pupil of Maitreyanātha. Saṅghabhadra<sup>2</sup> (280 A. D.-350 A. D.) and Manoratha, the Vaibhāṣika teachers were his contemporaries. He died at the age of eighty. During his life he is said to have composed the following thirty works :—

( 1 ) अपरिमितायुस्सूत्रशास्त्र<sup>3</sup>, ( 2 ) अभिधर्मकोश<sup>4</sup>, ( 3 ) कर्मसिद्धिप्रकरणशास्त्र, ( 4 ) गथशीर्षसूत्रटीका, ( 5 ) तर्कशास्त्र<sup>5</sup>, ( 6 ) त्रिपूर्णसूत्रोपदेश, ( 7 ) दशभूमिकशास्त्र<sup>6</sup>, ( 8 ) धर्मचक्रवर्तनसूत्रोपदेश, ( 9 ) निर्वाणसूत्रपूर्वभूतोत्पत्तगाथासूत्र, ( 10 ) पञ्चस्कन्धकशास्त्र, ( 11 ) बुद्धगोत्रशास्त्र, ( 12 ) बुद्धनित्योपदेशसूत्रशृङ्खला<sup>7</sup>, ( 13 ) बोधिचित्तोत्पादनशास्त्र, ( 14 ) मध्यान्तविभाब(भं?)गशास्त्र, ( 15 ) महापरिनिर्वाणसूत्रशास्त्र<sup>8</sup>, ( 16 ) महायानशतधर्मविद्याद्वारशास्त्र<sup>9</sup>, ( 17 ) महायानसम्परिग्रहशास्त्रब्याख्या<sup>10</sup>, ( 18 ) रत्नचूडसूत्रचतुर्धर्मोपदेश, ( 19 ) वज्रच्छेदिकाप्रज्ञापारमितसूत्रशास्त्र<sup>11</sup>,

1 This mental evolution of Vasubandhu curiously agrees with the historical sequence of the four schools of Buddhism. So says Dr. A. B. Dhruva in his intro. (p. LXX) to SM.

2 Some say that he and the translator of *Sāmantapāśādikā* and *Vibhāṣāvinaya* in Chinese in 488 A. D. and 489 A. D. are two different persons; others hold a contrary view.

3 This is a short treatise on the *Sukhāvatīvyūha*.

4 This is published along with Rāhula Sāṅkhyāyana's com. named Nālandikā in *Samivat* 1988. The text refutes the views of the Vaibhāṣikas. There is a com. on it by the author himself as some of the scholars say. There is another com. on it called *Sphuṭārtha* by Yaśomitra. He has referred to two earlier commentators Guṇamati and Vasumitra. This Vasumitra is different from Vasumitra of the council of Kaniṣka, whose views are referred to by Vasubandhu.

5 See G. O. S. No. XLIX.

6 This is a com. on ch. XXII & ch. XXVI of *Buddhāvatamisamahāvai-pulyasūtra*.

7 This name is coined by me.

8 This is a com. on the *sūtra* of the same name.

9 This work named as महायानशतधर्मविद्यासूत्र, a Sk. translation from its Chinese version of Hiuen Thsang, is published along with Ālambana-parīksā etc. on pp. 111-115 in the "Adyar Library Series No. 32". It is a list of the technical terms used in the first division of *Yogācārabhūmiśāstra*, a work of Asaṅga according to Dr. B. Bhattacharyya (vide his foreword p. LXX to *Tattvasaṅgraha*), but, according to Prof. Tucci (vide JRAS, 1929, October), that of his guru Maitreya.

10-11 Each is a com. on some work of Asaṅga.

(20) वज्रच्छेदिकासूत्रशास्त्र, (21) वादविधि<sup>1</sup>, (22-23)<sup>2</sup> विज्ञप्तिमात्रतासिद्धि, (24) विद्यामात्रसिद्धि, (25) विद्यामात्रसिद्धित्रिदशशास्त्र, (26) विशेषचिन्तात्राहणपरिपृच्छासूत्रटीका, (27) शतशास्त्रव्याख्यात्या<sup>3</sup>, (28) शमथविपश्यनाद्वार शास्त्रकारिका, (29) सद्गमेतुण्डरीकसूत्रशास्त्र, (30) <sup>4</sup>सद्गारोपदिष्टव्यानव्यवहारशास्त्र.<sup>5</sup>

In the Sk. intro. (pp. 16-17) to *Abhidharmakosa* Rāhula Sāṅkrtyāyana has given the list of Vasubandhu's works. There he says that works here numbered as 9, 15, 17, 24 and 29 are referred to by Paramārtha, and those numbered as 1, 4-9, 11, 14, 15, 17-19, 24, 26 and 29 and महापरिनीर्णयव्याख्या are said to have been composed after the death of Asaṅga.

The first verse of *Vijñaptimātratāsiddhi* is quoted by Gandhahastin Siddhasena Gaṇī in his com. (pt. I, p. 354) on TS (V, 22), and IV, 73 of *Abhidharmakosa*<sup>6</sup> in pt. II on p. 65.

Kumārajīva wrote *Life of Vasubandhu* between 401 A.D. and 409 A.D. According to Nanjio it got lost in 730 A.D. Paramārtha who lived from 499 A. D. to 560 A. D. had also written a biography of Vasubandhu. Here it is stated:

(i) Vasubandhu was contemporaneous with Vikramāditya<sup>7</sup>.

1 This is noted by Prof. Tucci. See IHQ (December, 1928). See also p. LXXX of this intro. to AJP.

2 One contains twenty verses and the other thirty. On the latter there is the *Bhāṣya* of Śthiramati, one of the champions of the 'agamānusāri' Vijñānavāda school. All these three works were edited by the late Dr. Sylvain Levi. Some work of Śthiramati, a colleague of Guṇamati, was translated into Chinese in 400 A. D.

There is one Śthiramati who has commented upon the *Madhyāntavibhāgavartika* by Vasubandhu. See G. O. S. (Vol. XLIX, intro. p. XVII).

3 This is a com. on *S'ataśāstra* of Bodhisattva Deva.

4 This is a com. on some work of Asaṅga.

5 Nos. 21-23 are not mentioned in the Foreword to *Tattvasaṅgraha*. On its p. LXXII the authorship of *Parmārthasaptati* is attributed to Vasubandhu, and on p. LXII it is observed that the verse "बदेव दधि तरः" is a quotation from this work. See p. 22 of the *Pāñjikā* on *Tattvasaṅgraha*.

6 Akalaṅka, too, has quoted I, 17 from this work in his *Tattvārtha-rājavārtika* (p. 221), and I, 32 in his com. (p. 39) on this TRV. In *Nyāyakumudacandra* (p. 395) verses 17, 32 and 33 from kośasthāna I of *Abhidharmakośa* are quoted.

7 He is identified by V. M. Smith, with Candragupta I of the Gupta dynasty who ruled between c. 320 A.D. & 330 A.D. For a detailed discussion about him see my article "विक्रमादिल्य अने जैन साहित्य" published in JSP (No. 100).

(ii) His preceptor was Buddhamitra whom Vindhyaśvin defeated in a debate.

(iii) Vasubandhu attacked and abused mercilessly Vindhyaśvin in his *Paramārthaśaptati*.

Vasubandhu is mentioned in Guṇakīrti's *Lakṣaṇānusāra*.

Different dates are assigned to Vasubandhu by different scholars. Some place him between 280 A.D. and 360 A.D., whereas some between 420 A.D. and 500 A.D. Dr. B. Bhattacharyya prefers the first date and has given reasons as to why he discards the second.<sup>1</sup> This Vasubandhu is the same as one referred to as *āmisa-grddha* by Gandhahastin Siddhasena in his com. (p. 68<sup>2</sup>) on TS (VII, 8). The pertinent line is :

“तस्मैदेनः पदमैतत् वसुबन्धोरामिषगृद्धस्य गुद्धस्येचाप्रेक्षकारिणः ।”

*Vindhyaśvin* (250 A.D.-320 A.D.)

That this is his nick-name and his real name is Rudrila, is known from Kamalaśīla's *Pāñjikā* (p. 22) on *Tattvasaṅgraha*. He is said to be a disciple of Vārṣaganya who is looked upon by Vācaspati<sup>3</sup> and the author of *Ahīrbudhīnyasamhitā*<sup>4</sup> as the author of *Śaśitīnītra*<sup>5</sup>. According to Paramārtha (who wrote the life of Vasubandhu in Chinese) Vindhyaśvin defeated Buddhamitra, a teacher of Vasubandhu in a debate and got a present from Vikramāditya of Ayodhya. Thereafter he went to his home on Vindhya mountain and died there. He is assigned a period of 250 A.D. to 320 A.D.

Kumārila in his *Mimāṃsāślokavārtika* (anumānapariccheda, v. 143) refers to Vindhyaśvin as holding a view that the in-

1 See Foreword (pp. LXVII-LXVIII) to *Tattvasaṅgraha*.

2 On this very page we have: “विकल्पसमा जातिरूपन्यस्ता वसुबन्धुवेदेन”.

3 He has referred to Vārṣaganya as the expounder (*vyutpādayītī*) of *Yogaśāstra*. Vārṣaganya's date is said to be 230 A. D. to 300 A.D.

4 This is a publication of the “Adyar Library”. It is edited under the supervision of F. O. Schrader whose intro. to it and *Pāñcarātra* is separately published by this library.

5 Its Pāīya equivalent ‘Saṭṭhitanta’ occurs in *Viāhayaṇnatti* (II, 1; s. 89), *Nāyādhammakāhā* (I, V; s. 55), *Vivāgasuya* (I, V), *Ovavāya* (s. 77), *Pajjosaṇākappa* (s. 8), *Nandi* (s. 42) and *Anuogaddāra* (s. 77). Some details about this work are given in Gujarāti in “Purātatīva” (Vol. V, p. 61).

ference of fire from smoke relates to particulars and not to universals. Vindhyaśin is mentioned in *Dikpradā* (p. 32a), SM (com. on v. 15), TRD (p. 42a) and Devabhadra's *Tippana* (p. 97). In the last three works the following verse is attributed to him:—

“पुरुषोऽविकृताम्बैव स्वनिर्भासमचेतनम् ।  
मनः करोति सात्रिध्यादुपाधिः स्फटिकं यथा ॥”<sup>1</sup>

### *Vṛddhācārya*<sup>2</sup>

Four verses quoted on pp. 71–72 of AJP are said to be from the pen of the *Vṛddhas*. Have these *Vṛddhas* anything to do with *Vṛddhācārya* mentioned in the com. (p. 52) on *Nandi* (vide p. LX of this intro.)? A similar question may be asked about ‘*vṛddhas*’ referred to in *Lalitavistarāpañjikā* (p. 89b) and ‘*Nyāyavṛddhas*’ mentioned on p. 22 of AJP (Vol. II). On p. 74, l. 25 there is mention of *vṛddha-granthas*. What do they refer to?

### *S'ubaru*

He is referred to as ‘bhāsyakāra’ in the com. (p. 70) of AJP (Vol. II). He quotes the author of the *vr̥tti* of the *Pūrva-mīmāṃsā*, who may be either Upavarṣa<sup>3</sup> or Bodhāyana. The *Vṛttikāra* refers to *sānyavāda* and *nirālambanavāda* of the *Bauddhas*, the schools which are now dated before Nāgarjuna<sup>4</sup> and Vasubandhu. So a date earlier than 400 A. D. can

1 This occurs in *Lalitavistarāpañjikā* (p. 61b, DLJP).

2 This may remind one of the title of elder Vasubandhu.

3 He along with Bhavadāsa and Bharṭṛmitra is mentioned by V. A. Ramaswami Śāstri in “Old *Vṛttikāras* on the Pūrva Mīmāṃsā” published in IHQ (Vol. X, No. 3).

4 He has written *Mādhyamikakārikā* and *Vigrahavyāvartinīkārikā*. These two works seem to have been seen by Siddhasena Divākara. This is what one may infer from his *Dvātrīmīśikā* III, v. 5, 20 & 21. As regards the life and works of Nāgarjuna see *Literary History of Sanskrit Buddhism* (pp. 89–94). This Nāgarjuna is different from Tāntrika Nāgarjuna who flourished in 645 A.D. The 15th kārikā of *Mādhyamikakārikā* is quoted by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 724) on *Visesā* (v. 1694), and two (pratyaya-parikṣā v. 1 and saṃskṛta-parikṣā v. 34) by Prabhācandra in *Nyāyakumudacandra* (p. 132) and by Vādin Deva Sūri in *Syādvādaratnākara* (pt. I, p. 181 & p. 182 resp.). *Bhavasaṅkrāntisūtra* and Nāgarjuna’s *Bhavasaṅkrāntisāstra* with the com. of Maitreyanātha and Eng. trans. by N. Aiyaswami are published in the Adyar Library Series in 1938 A.D. and Eng. trans. of *Vigrahavyāvartinī* in G.O.S. No. IL.

be assigned to Śabara. Śabara refers to *sūnyavāda* and *vijñānavāda* in his com. on I, 1, 5, and herein he actually mentions the Mahāyānikas by name ("अनेन प्रत्युक्तो महायानिकः पन्थाः"). Śabara is several times mentioned and criticized in *Tattvasaṅgrahā* (vide pp. 423, 471 etc.). He is posterior to Patañjali, the author of *Mahābhāṣya*; for this work is utilized by him in his *Bhāṣya* (vide intro. p. LXXXVII). Prof. G. V. Devasthali has therefore erred in making the following observation:—

"There appears to be no ground, therefore, to suppose that Śabara was acquainted with Patañjali and his work."<sup>1</sup>

### *Subhagupta (650 A.D.-700 A.D.)*

He is mentioned by Haribhadra in his com. (Vol. I, p. 337) on AJP. There he is referred to as 'vārtikānusārin'. I interpret this phrase as one following *Pramāṇavārtika* of Dharmakīrti. In the text the following five verses attributed to this Śubhagupta are quoted:

“रूपान्तरं विकल्पे यदुभयोः प्रतिभासते ।  
सत्यर्थं तत्र सङ्केत एकत्वाध्यवसायतः ॥ १ ॥  
यादशाद् यः समुत्पन्नः सः भवत्येव कारणम् ।  
तादग्निविकल्पसा ध्वनिः सङ्केतसंस्थितिः ॥ २ ॥  
किमेतदिति सङ्केतस्त्रियोऽप्येवमिलः ।  
न कल्पयति यावद्द्वितीयं समयोद्भवः ॥ ३ ॥  
वज्ञः श्रोतुञ्च तुल्यमेव बुद्धी तेनैकगोचरे ।  
तत्त्वेन बहिरथोऽस्ति न कथिच्छब्दगोचरः ॥ ४ ॥  
खबुद्धिप्रतिभासस्य संवित्तावपि जायते ।  
बहिरथं प्रहे मानस्तुल्यतैर्मिरवुद्धिवत् ॥ ५ ॥”

In the *svopajīna* com. (p. 59a) on *Sāstravārttikāsamuccaya* (v. 422) there is mention of Śubhagupta. I take him to be the same as one noted above.

1 See his article "On the probable date of Śabara-svāmin" (p. 93) published in the "Silver Jubilee Volume" of the Annals of B.O.R.I. On p. 85 he says: Dr. Keith in his *Karma-mīmāṃsā* (p. 9) concludes that 400 A. D. is the earliest date to which Śabara can be assigned. Prof. P. V. Kane holds that Śabara wrote his *Bhāṣya* between 100 A. D. and 500 A. D. (vide p. 13 f. of *A brief sketch of the Pūrvamīmāṃsā*). Dr. Mm. Jha accepts the view of Dr. Keith as can be seen from his translation (pt. III, intro.-p. VI) to *Śabara-bhāṣya*. Prof. Devasthali places Śabara somewhere in the 1st century A. D. (vide p. 85 of his article).

Bhadanta Śubhagupta is mentioned in the *Pañjikā* on *Tattvasaṅgraha* on pp. 551, 552, 556, 567, 570, 572, 574 and 582, and he is quoted on pp. 551 and 582 as under :—

“प्रलेकं परमाणूनां स्वातच्छयेणस्ति सम्भवः ।  
अतोऽपि परमाणूनामेकैकाप्रतिभासनम् ॥”—p. 551  
“धीयात्रत्वेन संसार्ये यज्ञानात्वादिसाधनम् ।  
विजातीयाविरुद्धत्वात् सर्वं शेषवदुच्यते ॥”—p. 582

In the Foreword to *Tattvasaṅgraha* (p. LXXXV) this Śubhagupta is assigned a date 650 A. D. to 700 A. D., and his opinion is noted there (p. LXXXV) as under :—

“the outward objects are nothing but crowds of atoms, but they are not cognized as mere atoms because the atoms always combine themselves in crowds. The cognition of an object as one and non-atomic is wrong. He also held that even though the Vijnānas are devoid of the forms of the outward objects, they can indeed reflect them, as the Vijnānas are nothing but the cognition of outward objects. He further held that the objective world can be proved by perception as well as by inference because in our daily life we are always perceiving the objects. The object must be existing because we are constantly obtaining the expected effects from these objects”.

### Sāntarakṣita (c. 749 A.D.)

Sāntarakṣita is mentioned by Haribhadra in his com. to *Sāstravārtasamuccaya* (D.L.J.P.F., p. 140) while discussing and refuting *kṣaṇikavāda*. This Sāntarakṣita seems to be none else than the author of *Tattvasaṅgraha* and *Vādanyāyavṛitti-vipañcitārtha*<sup>1</sup>. His date has been settled by Dr. S. C. Vidya-bhusana as about 749 A. D.

### Samantabhadra

He is referred to as ‘Vādimukhya’ in AJP (Vol. I, p. 375) while his name Samantabhadra is specifically mentioned in its com. (Vol. I, p. 375). Moreover, in the text are quoted two verses from some work of Samantabhadra. They are :

“बोधात्मता चेच्छब्दस्य न स्यादन्यत्र तच्छ्रुतिः ।  
यद् बोद्धारं परिसञ्ज्य न बोयोऽन्यत्र गच्छति ॥  
न च स्यात् प्रत्ययो लोके यः श्रोत्रा न प्रतीयते ।  
शब्दाभेदेन सख्येवं सर्वं स्यात् परचित्तवित् ॥”

---

1. *Vādanyāya* of Dharmakīrti along with this com. is published by Mahābodhi Sabha, Benares in 1936 A. D.

These two verses are quoted by Śānti Sūri in his *Pramānakalikā* and by Vādin Deva Sūri in his *Syādvādaratnākara* (pt. I, p. 92). On p. 93 of the latter work there are three other verses.<sup>1</sup> Are they also from the pen of this very Samantabhadra? Whether this Samantabhadra is a *Jaina*<sup>2</sup> or a *Bauddha*<sup>3</sup>, remains to be finally ascertained.

*Siddhasena.*

He is referred to in the com. (p. 52) on *Nandi*. As stated there he believes that *kevala-jñāna* and *kevala-darsana* are not identical though they co-exist,<sup>4</sup> and so he is different from Siddhasena Divākara.

*Siddhasena, a Nitikāra*<sup>5</sup>

There is another Siddhasena, a non-Jaina, probably a *Vaidika*. He along with the following nine other non-Jaina writers is mentioned in *Dharmabindu* (IV, s. 6-20):—

1 “अथाभिधीयते योऽयं शब्दात्मा विदितः सताम् ।  
चेतनोऽचेतनश्चायमित्यमभ्युपगमो मम ॥  
सिद्धयत्वेष तवामुष्मन्निःप्रत्यूहतया यतः ।  
विश्वैच्चित्र्यमेवेत्थं शब्दशब्देन शब्दितम् ॥  
विवादो न च नामास्ति नाभ्यन् वसुपरीक्षिणाम् ।  
कथित्वा क्वचिदाचष्टे राममन्यस्तु रावणम् ॥”

2 Sukhlal in his foreword (pp. 8-9) to *Akalaṅkagrāṇthātraya* says:  
(i) Digambara Samantabhadra is later than Pūjyapāda; for, Vidyānanda in his *Āptaparīksā* and *Āstasahasrī* says that Āptamīmāṃsā was composed with a view to corroborating the āptavta praised by Pūjyapāda.  
(ii) Samantabhadra is probably the *vidyāguru* of Akalaṅka.  
(iii) In *Sarvārthaśiddhi* of Pūjyapāda there is no mention—much less the exposition of *saptabhangī* so well expounded by Samantabhadra.  
(iv) Pātravāmin referred to by Śāntarakṣita in *Tattvasaṅgraha* is perhaps this very Samantabhadra.

In connection with the last point I may say that Pātravāmin is mentioned in the *Pañjikā* (p. 405) by Kamalaśila and not in *Tattvasaṅgraha* by Śāntarakṣita.

3 In *Vādanyāya* (p. 3) we have: “नमः समन्तभद्राय”.

4 Umāsvāti holds this view. Vide his *Bhāṣya* (p. 110) on TS (I, 31). The author of *Sūyagadacūḍī*, too, is of the same opinion. See its p. 97.

5 In *Sarvadarśanasaṅgraha* (p. 52) the verse कृतप्रणाशाऽ ऊर्ध्वसेनवाक्यकारेण. occurring in *Anyayogavyavacchedadvātrīmśīka* of Hemacandra is quoted with the words “तदुक्तं सिद्धसेनवाक्यकारेण.” Is this not a slip?

Kṣīrakadambaka, Nārada, Samrāj, Suraguru, Vālmiki, Vasu, Vāyu, Viśva and Vyāsa.

Further, in these *sūtras* 6–20, the views of all these ten persons are noted in connection with the qualities expected in the case of one who takes *dikṣā* and one who gives it.

The commentator Municandra Sūri looks upon this Siddhasena as ‘*nītikāra*’.

### *Siddhasena Divākara*

Haribhadra refers to him and his work *Sammaipayarana* in such a manner in his com. on AJP that we can definitely assign to him a date earlier than that of Haribhadra. This is further corroborated by the manner of his reference to him in *Pañcavatthuga* (v. 1047–1048). There he addresses him as ‘Suyakevali’ (Sk. Śrutakevalin), a title of very high order held by a few *Jaina* pontiffs. Further, in this v. 1048 he compares him with the sun to the night of Duḥṣamā era of this *avasarpini*. Jinadāsa Gani Mahattara (c. 676 A. D.) in his *Nisihavise-hacuṇṇi* thrice refers to him and his work *Sammaipayarana*, and allots to it a very high place of honour in the *Jaina* literature. So Siddhasena must have flourished prior to this Jinadāsa at least by 150 years or so i. e. latest in the sixth century A. D. Further, it appears that Siddhasena is anterior to Samantabhadra, a *Digambara* scholar and author of *Aptamimāṃsā*. Bhadreśvara’s *Kahāvali* is the oldest available source which throws light on the life of this Siddhasena. From this and other sources we learn :—

- (i) Siddhasena was a disciple of Vṛddhavādin, a quick-witted saint of serene temperament.
- (ii) Siddhasena’s religious tour extended from Ujjain to Paithan, and therein Broach occupied a prominent place.
- (iii) He seems to be the first to openly express the desire of translating the Pāīya *āgamas* into Samskr̥ta and consequently getting penalized by the *Jaina* church with the severe expiation viz. Pārāṇicika for twelve years.
- (iv) He preferred reason to scriptural authority.

- (v) He believed that *kevalajñāna* was identical with *kevala-darsana*, a view held by Vṛddhācārya. Vide p. LXI.
- (vi) He dispensed with Naigama as its function, if general, was performed by Saṅgraha, and, if special, by Vyavahāra. Vide the com. (pp. 315 ff.) on *Sammaīpayaranya* (I, 4-5).
- (vii) He is held in high esteem both by the Śvetāmbaras and the Digambaras. “कैतोः सिद्धसेनस्य” occurring in *Jainendra vyākarana* (V, 1, 7) of Pūjyapāda Devanandin seems to be an eulogy of his erudition.
- (viii) He is an author of the following metrical works:—  
 (a) Thirty-two *Dvātrīmśikās* in Saṃskṛta. If *Nyāyāvatāra*<sup>1</sup> is here included, 22 *Dvātrīmśikās* are extant. The verse ‘नयास्तव स्यात्पद्’ is quoted by Abhayadeva in his com. on *Sammaīpayaranya* on p. 757 and ‘एवं कल्पितमेद्’<sup>2</sup> by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 1198) on *Visesā*. They may be from the missing *Dvātrīmśikās*.

There is a com. on *Dvātrīmśikā* XXI by Udayasāgara Sūri of the 16th century, and it is published. *Nyāyāvatāra* is commented upon by Siddharsi. The rest are without commentaries.

A verse from his *Pramāṇadvātrīmśikā* is quoted by Siddhasena Gaṇi in his com. (p. 71) on TS (I, 10).

There is mention of Siddhasena in the *Dvātrīmśikās* V & XXI, in v. 31, in each case.

(b) *Kalyāṇamandirastotra* of 44 verses in Saṃskṛta.

(c) *Sammaīpayaranya* in Pāīya in three sections.

(ix) The *gaccha* of Siddhasena Divākara flourished at least up to Saṃvat 1086. This is what one can infer from the following lines on one of the metal-idols in a *Jaina* temple<sup>3</sup> in the fort of Jesalmere:—

“श्री‘नागेन्द्र’कुले श्रीसिद्धसेनदिवाकराचार्थगच्छे अम्माछुसाभ्यां कारिता संवत

१०८६”<sup>4</sup>

1. This may be compared with *Nyāyabindu*, *Nyāyamukha* and *Nyāyapraveśaka*.

2. This verse deals with the identity of *kevalajñāna* and *kevala-darsana*, and it is attributed to ‘stutikāra’.

3. This is one of the eight temples, and it has 211 metal-idols.

4. For details see JSP (Vol. VII, No. 8).

(x) Ugrāditya in his *Kalyāṇakāraka* (XX, 85<sup>1</sup>) refers to Siddhasena as one who dealt with the science of the pacification of terrible planets and that of nullification of poison<sup>2</sup>. He uses the adjective 'prasiddha' for him. Does he thereby refer to this Siddhasena Divākara?

### *Pramāṇamīmāṃsā*

This work is mentioned in AJP (Vol. II, p. 68) and in its *svopajña* com. (p. 68). In the text Haribhadra refers to its author as his *guru*. But that this is not to be taken literally becomes clear from its com.; for, there he explains *guru* as 'pūrvācārya'. We are in the dark about this Ācārya and his work. Was this work actually available to Kalikālasarvajña Hemacandra Sūri or did he know its name only when he designated one of his works as *Pramāṇamīmāṃsā*?

### *Priyadarśanā*

As already noted on p. XIV, this is a drama<sup>3</sup> of which the authorship is attributed to Harṣa, a king. *Ratnāvalī* and *Nāgānanda* are also said to be his works. *Priyadarśanā* agrees with *Ratnāvalī* as regards the general conception of the theme and the method of its development. Moreover, these *Nātikās* resemble each other in ideas and situation. Hence they are designated as sister-plays by scholars.

### *Yoganirṇaya*

This work is mentioned in the following lines occurring in the author's own com. (p. 3) on *Yogadrṣṭisamuccaya*:-

"कथमित्युच्यते वक्ष्ये-अभिधास्ये योगं-मित्रादिलक्षणं समासेन-सङ्घेषण, विस्तरेण तु पूर्वचार्ये वायमुक्तोऽन्युच्चराध्ययन-योगनिर्णयादिपुः"

1 "शालाक्यं पूज्यपादप्रकटितमधिकं शल्यतत्रं च पात्र-  
स्थामिग्रोक्तं विशेष्यद्यहशमनविधिः सिद्धसेनैः प्रसिद्धैः।  
काये या सा चिकित्सा दद्वारथगुरुभिर्मैवनादैः शिशुर्जी  
दैव्यं वृष्ट्यं च दिव्यामृतगमि कथितं सिद्धनादैमुर्नीद्रैः ॥ ८६ ॥"

2 These sciences seem to allude to 'agadatantra' and 'bhūtavidyā', the two *āṅgas* of *Ayurveda*, out of eight.  
3 This is named as *Priyadarśanā* by its editor Prof. N. G. Suru. It is translated into Gujarāti by K. H. Dhruva and named as "Vindhya vananī Kanyakā kiṁvā Priyadarśanā". The latter name is correct, the former having been coined.

From this one may be inclined to infer that *Yoganirṇaya* is a *Jaina* work. Further, one may be tempted to believe that the subject of eight *drṣṭis* must have been treated in *Uttarajjhayaṇa* though, in it (as it is available to day) this subject is not dealt with. But this view is not correct; for, there is no ground to infer that this work has not remained intact. So the word 'yoga' may be interpreted as one associated with 5 *samitis* and 3 *guptis*, a topic dealt with in *Uttarajjhayaṇa*.

### *Revāñikarva*

This is mentioned in *Dhammasaṅgahaṇī* (v. 1159) to illustrate that what is composed by a man-in-the street is not an authority. *Malayagiri* explains it as a *kāvya* composed by Revāṇa and others. Who this Revāṇa is is not known.

### *Vākyapadiya*

This is a *Samskrta* work composed by Bhartr̥hari, a great grammarian. The title 'Vākyapadiya' applies both to the text and the *vṛtti* written by the author himself as is the case with *Kāvya-nusāsana* of Kalikālasarvajña Hemacandra Sūri. The text which is in the form of *kārikās* is divided into three sections (*kāndas*): (i) Brahma-kānda, (ii) Padma-kānda and (iii) Prakirṇa-kānda. This complete text has been published from Benares with the com. on the first two *kāndas*<sup>1</sup> and that of Helarāja<sup>2</sup> on the last. The com. on the 1st *kānda* is wrongly ascribed to Punyarāja. So says Dr. C. K. Raja in his paper "I-tsing and Bhartr̥hari's Vākyapadiya"<sup>3</sup>. He says that it is the *vṛtti* (com.) by the author himself. So it means that the com. on the 2nd *kānda* only is by Punyarāja. This gets corroborated by Nāgeśa, a grammarian; for, in his *Lagusiddhānta-māṇjūṣā* he quotes from Bhartr̥hari's com. on his *kārikās*, and while so doing he refers to this com. as 'Harigrantha' i. e. the work of Bhartr̥hari. There is a Ms. containing a good portion of the *vṛtti* on the second *kānda* by the author himself in the Government Oriental MSS. Library, Madras (No. R 5543). In this Library there is also a Ms. of Vṛṣabhadeva's com.<sup>4</sup> on

1 This is published in 1884 A. D. as No. 11 in Benares Sanskrit Series.

2 This is published in 1905 A. D. as No 95 of Benares Sanskrit Series.

3 This paper has been published in the "Dr. S. Krisnaswami Aiyyangar Commemoration Volume" (1936 A. D.).

4 Bhartr̥hari's *svopajña vṛtti* along with Vṛṣabhadeva's com. is edited by Āruḍeva Śāstrī, and it is published from Lahore.

*Vākyapadiya* (the text-cum-vṛtti) and in this com. Vṛṣabhadeva considers *Vākyapadiya* as containing both the *kārikās* (text) and prose *vṛtti* on them by Bhartrhari. Mammaṭa has quoted in his *Kāvyaprakāśa* (II, 3) *vṛtti* (p. 13, Gajendragadkar's edn.) and in *Sabdavyāpāravacāra* (p. 1, Nir. edn.) a prose passage from *Vākyapadiya*. This is not to be found in Bhartrhari's *vṛtti* on the first two *kāṇḍas* which is available. So it is inferred by K. M. Sarma<sup>1</sup> that it belongs to Bhartrhari's *vṛtti* on the third *kāṇḍa*.

Two verses from *Vākyapadiya* (I, v. 125 & 124, pp. 46-47 of the edition printed in Benaras in 1884 A. D.) are quoted in AJP (Vol. I, p. 366), and its author's name Bhartrhari is specifically mentioned in its com. (Vol. I, p. 366). Further, the first foot of the following verse of *kāṇḍa* I (p. 32) is quoted in the *svopajñā* com. on AJP (Vol. I, p. 387) along with the name of Bhartrhari:—

“श्राद्धनुवाकः श्रोको वा सोटत्वमुपगच्छति ।  
आत्म्या, न तु स ग्रन्थः प्रत्यात्म्या निरूप्यते ॥ (३)”

### *Vāsavadattā*

A work of this name or rather a story of *Vāsavadattā* is noted by Patañjali but I do not think that it is this work that is mentioned by Haribhadra. Most probably he refers to Subandhu's work of the same name.

### *Sivadharmottara*

In *Asṭakaprakarana* (IV, 2) there is mention of a work named *Sivadharmottara*. This is what we learn from the following line occurring in its com. (p. 21b) by Jineśvara Sūri:

“शिवधर्मोत्तरे शिवधर्माभिधाने पराभिमते शैवागमविशेषे.”

So the statement<sup>2</sup> of Jinavijaya that this is a name of a Brāhmaṇa is erroneous. This mistake has been committed by some who followed him. Later on, Jinavijaya in his Hindī article (p. 36) on the same subject has corrected this mistake, though it is once more repeated in the same article on p. 44.

1 Vide his article "Gleanings from the commentaries of the *Vākyapadiya*" (p. 409) published in the *Annals of the BORI*, Silver Jubilee Volume.

2 Vide his Sanskrit article (p. 12) dealing with the date of Haribhadra Sūri.

This work seems to be none else but one noted by Śaṅkarācārya in his com. (p. 33)<sup>1</sup> on *Svetāśvatara Upaniṣad*.

On my making an inquiry about *Sivadharmottara* Mr. P. K. Gode has informed me in his private communication dated 31-8-43 as under:—

“*Sivadhharma* appears to be a part of *Nandikesvara-saṃhitā*. *Sivadharmottara* is the sequel of *Sivadhharma*. It is quoted by Hemādri, by Mādhavācārya and by Raghunandana in *Āhnikatattva* and by Vitastāpuri.”

### *Syādvādabhaṅga*

This work is mentioned in the com. (p. 84) of AJP. Its author is Divākara.

### *Haribhadra not a Caityavāsin*

In Jinesvara Sūri's com. (p. 92a) to *Aṣṭakaprakarana* (XXVII, 7) it is mentioned that it is heard that at the time of taking meals at noon, Haribhadra used to get food distributed to mendicants gathered near his place on hearing the sound of a conch blown at that time.<sup>2</sup> We learn the same thing from a verse of Somaprabha Sūri's *Sataka*. Such a type of behaviour is inconsistent with the life of a *Jaina Sādhu*. So some persons depending upon this episode surmize that our author was a *caityavāsin*. This is what we can never believe in the case of our author, when Jinesvara Sūri on p. 92a says that this is not possible as Haribhadra is *saṃvignapāksika*, and especially when he has denounced in ringing terms the undesirable action of the *caityavāsins* in *Sambohapayarana* and has advocated *vasatinivāsa*.

It is a pleasant feature to note that this is a misrepresentation of the real fact is borne out by Bhadresvara's *Kahāvalī*. We learn therefrom that it was Lalliga<sup>3</sup>, a *Jaina* layman who

1 See Ānandāśrama-Saṃskṛta-granthāvali No. 17.

2 This may remind one of the *Kūladhamayas* mentioned in *Viyāhapannatti* (XI, 9; s. 417). They used to blow a conch-shell on a river-bank when they were taking meals.

3 This Lalliga as suggested in *Kahāvalī* was an uncle to Virabhadra, and was extremely poor. So he once desired to renounce the world and be a disciple of Haribhadra. Our author however did not comply with his request and indirectly suggested to him to buy the goods recently come to the market. Lalliga did so and made a good

used to blow a conch at the time Haribhadra was to take his meals so that mendicants would assemble. On their gathering together he used to distribute food to them. After eating that food mendicants used to bow to Haribhadra who blessed them by saying: "Exert yourself to attain bhavaviraha". On hearing this blessing they used to say: "Long live, Bhavaviraha Sūri" and then they used to depart.

In *Ganaharasaddhasayaga* (v. 57) it is said: Some misled by the similarity of the name have wrongly asserted that Haribhadra was initiated and instructed by the *Caitiyavāsinis*.

### *Haribhadra & Śaṅkarācārya<sup>1</sup>*

There are differences of opinion about the date of Śaṅkarācārya, the well-known author of *Sārīraka-bhāṣya* on Bādarāyana's *sūtras*. Some opine that he has flourished several centuries before Christ. Some place him in the fifth century A. D. The late Lokamānya Tilak has suggested in his *Karmayogasāstra* (*Gitārahasya*, p. 13) that his life-period runs from Śaka 710 to 742 i. e. 788 A. D. to 820 A. D.

From the available works of Haribhadra, it appears that he has nowhere referred to Śankara.<sup>2</sup> It is too much to believe that the attack of Śaṅkara on *saṭṭabhaṇḍī* in his *Sārīraka-bhāṣya* escaped the notice of Haribhadra, who, in AJP, has referred to and refuted all the misrepresentations about *syādvāda*— the misrepresentations made by different scholars who

profit. He used to render much help to Haribhadra in writing works. In the *upāśraya* where Haribhadra was putting up, he had placed such a jewel that he could carry on the composition of his works even at night-time. Whatever portion was thus written on walls or slates was copied out by scribes in the morning.

- 1 Muni Kalyāṇavijaya in his intro. to *Dhammasaṅgahāṇi* has identified him with Śaṅkarasvāmin referred to in *Tattvasaṅgrahapañjikā*. But this is a slip; for, that scholar is a Naiyāyika and not a Vedāntin.
- 2 This should not be taken to imply that Haribhadra has not studied Vedānta darśana as suggested by the late Prof. Manilal N. Dwivedi in his preface to his Gujarāti translation of *Saṭṭadarśanasamuccaya*. For, Haribhadra has not only referred to but has refuted Brahmanādvatitavāda in his *Śāstravārtasamuccaya* (v. 543–552) and in its com. (pp. 75–76).

preceded him.<sup>1</sup> This makes us infer that Śaṅkara was not a predecessor of Haribhadra; and, in that case the late Mr. Tilak's view about Śaṅkara's life-period is correct.

It may be noted *en passant* that the Tāo sect is based upon the teachings of Laotze, a contemporary of Confucius (550 B. C.-478 B. C.). The philosophy of this sect greatly resembles Śaṅkara-vedānta. The Kevalādvaita and Māyāvāda of Śaṅkara are present in this philosophy. Vide धर्मोत्तु मिलन (p. 25; fn. 21).

### *Origin of Svopajña Commentary*

When an author composes a com. on his own work, that com. is called *svopajña* in Saṁskṛta. Haribhadra has furnished us with such a com. on AJP. A question may be here raised, if he is the first *Jaina* to compose a *svopajña* com. The answer to this question is in the negative; for, several other *Jaina* authors anterior<sup>2</sup> to him have done so.

According to the *Jaina* tradition Mahāvīra went on preaching holy sermons, and each of his *Ganadharas* composed a *dvādasāṅgi*; but nowhere is any one of them referred to as having written a com. on any of the 12 *Āngas* (a similar remark holds good in the case of the *Uvāngas* and the *Mūlasuttas*). It is true that a *Ganadharā* while teaching his disciples explained the meaning of his *dvādasāṅgi*, but this explanation is not preserved in the very words used by him. So for practical purposes it may be inferred that a *svopajña* com. did not exist for the *Āngas*. As the first *svopajña* Saṁskṛta com. that is preserved till this day, may be pointed out Umāsvāti's *Bhāṣya* on his TS. Amongst the Paiya ones

1 Akalaṅka, too, has refuted in his *Tattvārthavārtika* and its *svopajña* com. arguments advanced against *anekāntavāda*. The peculiarity of this work lies in the fact that every statement is made from the stand-point of *anekāntavāda*.

2 Amongst the *Buddhas* Vasubandhu has written a *Bhāṣya* on his own *Abhidharmakośa* (*Vaibhāṣikakārikā*). Nāgārjuna has similarly commented upon his *Mādhyamikakārikā* and *Vigrahavyāvartanī*. The latter is translated into English and published in Gaekwad's Oriental Series as No. 49.

those of Bhadrabāhuśvāmin are the first; for, he has commented upon his own works *Kappa* etc.

As Maladhārin Hemacandra informs us, Jinabhadra Gaṇī Kṣamāśramaṇa had composed a *svopajñā vṛtti* on his *Visesā*<sup>1</sup>; but, unfortunately this *vṛtti* is most probably extinct now, in case the statement in the catalogue of MSS. at Jesalmere is unreliable.

Thus, at best, our author is the third to write a *svopajñā vṛtti*. This practice has been in vogue up till now; for, even some *Jaina* saints of to-day have commented upon their own works. As the Śvetāmbara saint who flourished after Haribhadra and who wrote *svopajñā vṛtti*, may be pointed out Hemacandra, the polygrapher. As anterior to this polygrapher we may note the name of Pūjyapāda who wrote *Jainendranyāsa* (lost) on his grammar and that of Śākatāyana who wrote *Amoghavṛtti* on his grammar. The names of Akalaṅka and Vidyānandin, the two well-known *Digambara* scholars may be also mentioned. The former has written a com. on his own com. *Tattvārtha-vārtika*<sup>2</sup>, a com. on TS. and on his works *Laghīyastraya*<sup>3</sup>, *Nyāyaviniścaya* and *Siddhiviniścaya*. The latter, too, has commented in prose upon his own versified work *Slokavārtika* written in Saṃskṛta as an explanation to TS.

One of the reasons for writing a *svopajñā* com. is to furnish the correct interpretation of one's own work. This is at least so in the case of Viṣṇugupta alias Cāṇakya who is well-known for his *Arthaśāstra* and its *Bhāṣya*. This is what the following verse says:—

“दृष्टा विप्रतिपत्ति प्रायः सूत्रेषु भाष्यकारणाम् ।  
स्थमेव विष्णुगुप्तश्चकार सूत्रं च भाष्यं च ॥”<sup>4</sup>

- 1 This work which is thus named by the author and which is known as *Tattvārthavārtikālaṅkāra*, *Rājavārtika* and *Rājavārtikālaṅkāra*, is written in prose as is the case with Uddyotakara's *Nyāyavārtika*.
- 2 In its v. 50 Mahāvīra is referred to as the originator of *anekāntavāda*. See p. CXI.
- 3 This is quoted by Nathuramji Premi in his article (p. 133) “वाचक उमास्वातिका संभाष्य तत्त्वार्थसूत्र और उनका सम्प्रदाय” published in “Bhāratiyā Vidyā” (Vol. III, No. 1).

## ANEKĀNTAVĀDA: A STUDY

In the intro. (pp. IX-XI) to Vol. I of AJP I have dealt with some of the topics connected with *anekāntavāda* viz., its meaning, synonyms, definitions, sphere<sup>1</sup> and origin, and as stated on p. XI, I reserved the following topics for this volume, while mentioning the sources<sup>2</sup> pertaining to almost all aspects of *anekāntavāda* :—

- (i) Origin of *anekāntavāda*.
- (ii) Misunderstandings about *anekāntavāda*.
- (iii) Their refutations.
- (iv) Ethical and practical aspects of *anekāntavāda*.
- (v) Evaluation of *anekāntavāda*.

In the meanwhile Vol. I of my work *The Jaina Religion and Literature* has been published. Herein there is one full chapter (ch. XII, pp. 160-176) named as "Outlines of Anekāntavāda". It tries to give in a moderate compass all the important issues associated with *anekāntavāda* which a beginner should get acquainted with. Of these I shall note the following :—

- 1 *Anekāntavāda* comes within the range of itself as can be seen from the following verse of *Sammaispayarana* :—

“भयणा वि हु भइव्वा जह भयणा भयइ सव्वदव्वाइ ।  
एवं भयणा पियमो वि होइ समयाविरोहेण ॥ ३-२१ ॥”

The underlying idea is that *anekāntavāda* is both *anekāntavāda* and *ekāntavāda*. It is the former inasmuch as it is the sum-total of view-points whereas it is the latter as it is an independent viewpoint. There is no harm to a *Jaina*, if this doctrine of his recoils on itself. On the contrary it strengthens his position and shows the unlimited extent of its range.

- 2 To these and to those noted on pp. IX and X of this intro. I may add the following :—
  - (i) "The Development of the Doctrine of Anekāntavāda in Jainism", an article by Jagadīśacandra Jain, published in "Review of Philosophy and Religion" (Vol. V, No. 2, pp. 179-186).
  - (ii) Jagadīśacandra's Hindi intro. (pp. 23-24) to his edn. of SM where he has dealt with "जैनदर्शनमें सादादका स्थान".
  - (iii) *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 32 & pp. 90-99) by Dr. A. C. Chatterjee and Dr. D. M. Datta.
  - (iv) *The Jaina Philosophy of Non-absolutism* by Dr. Satkori.

- (i) Evaluation—pp. 162–164.
- (ii) The *Jaina* view about *satkārya*<sup>1</sup> and *asatkārya*<sup>2</sup> doctrines—pp. 163–164.
- (iii) Is *śruta-nisrita ābhinibodhika jñāna* distinct from *āsruta-nisrita-ābhinibodhika jñāna*?—p. 166.
- (iv) Are the *Jainas* Polytheists or Monotheists?—pp. 160–167.
- (v) Exposition of *kāla*<sup>3</sup>, *svabhāva*<sup>4</sup>, *niyati*, *karman* and *udyama*, the five elements necessary for the achievement of an object—pp. 167–172.
- (vi) Difference between *anekāntavāda* & *samsayavāda*—p. 172.
- (vii) The *Jaina* definition of reality<sup>5</sup>—pp. 172–173.
- (viii) Recourse to *anekāntavāda* by the non-*Jaina* systems of Indian philosophy willingly or unwillingly

1 In *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 287) we have: “The theory of *satkārya-vāda* has got two different forms, namely *parināma-vāda* and *vivarta-vāda*. According to the former, when an effect is produced, there is a *real* transformation (*parināma*) of the cause into the effect, e. g. the production of a pot from clay or of curd from milk. The *Sāṅkhya* is in favour of this view as a further specification of the theory of *satkārya-vāda*. The second, which is accepted by the *Advaita Vedāntins*, holds that the change of the cause into the effect is merely *apparent*.” For other details see p. 252 of “Notes” to AJP.

2 See “Notes” (p. 252).

3-4 See *Svetāśvatara Upaniṣad* (VI).

5 As regards the views of the *Bauddhas* and others see “Notes” (pp. 252 & 267). In *History of Philosophy* (p. 467) by Thilly it is said:

“Reality is now this, now that; in this sense it is full of negations, contradictions and oppositions: the plant germinates, blooms, withers and dies; man is young, mature, and old. To do a thing justice, we must tell the whole truth about it, predicate all the contradictions of it, and show how they are reconciled and preserved in the articulated whole which we call the life of the thing.”

“Everything is essential and everything worthless in comparison with other. Nowhere is there even a single fact so fragmentary and so poor that to the universe it does not matter. There is truth in every idea—however false, there is reality in every existence however slight.—*Appearance and Reality* (p. 487)

gly, knowingly or otherwise—pp. 173–175.<sup>1</sup>

(ix) Allegations against *anekāntavāda*<sup>2</sup>—p. 175.

(x) Inter-relations between *naya*, *saptabhāngī* and *anekāntavāda*<sup>3</sup>—pp. 175–176.

Further, in “Notes” I have explained the *Jaina* theory of *anekāntavāda* in connection with the following:

- (i) Contradiction<sup>4</sup> and other faults attributed to *anekāntavāda* (pp. 258–260).
- (ii) Predicability of being and non-being (pp. 260, 272, 273 & 280).
- (iii) Relation between *dharma* and *dharmin* (pp. 260–261 and 276–277).
- (iv) The oriental and occidental views about Permanence and Change (pp. 264–266, 268).
- (v) Universals and Particulars (p. 269).
- (vi) Affirmation and Negation (p. 231).
- (vii) Substance and Modifications (pp. 291–292).

So I shall commence this subject by saying a few words about the origin of *anekāntavāda*.

1 See “Notes” (pp. 257–258).

In *Majjhimanikāya* (s. 99) Buddha says that he is *vibhajyavādin* and not *ekāṁśavādin*.

2 See “Notes” (pp. 258–260).

3 The following verse of *Tattvārthaślokavārtika* shows the distinction between *naya* and *syādvāda* :—

“सामान्यादेवतस्तावदेक एव नयः स्थितः।  
स्याद्वादप्रविभक्तार्थविशेषव्यञ्जनात्मकः ॥ १-३३ ॥”

In “Notes” (p. 297) to SM this is translated: “In its most general form, नय is but one, and it consists of the presentation of a particular truth—which is part of the comprehensive truth which is expressed in स्याद्वाद.”

4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770 A.D.–1831 A.D.) “declares that contradiction is the root of all life and movement, that everything is contradiction, that the principle of contradiction rules the world.”

—*A History of Philosophy* (p. 465)

In *The Quest of Ideal* (p. 21) E. Holmes observes:—

“Let us take the antithesis of the swift and the slow. It would be nonsense to say that every movement is either swift or slow. It would be nearer the truth to say that every movement is both swift and slow, swift by comparison with what is slower than itself, slow by comparison with what is swifter than itself.”

*Origin*—The entire literature of the world is not available. Even the Indian literature is not wholly extant. We cannot go beyond the *Rgveda*, the earliest human record available to-day. Next to it we have *Brāhmaṇas*, *Āranyakas* and *Upaniṣads*. In the *Upaniṣads* we come across philosophical speculations and discussions indulged in full form. In the days of Buddha there were certain philosophers, he being one of them who were asked certain metaphysical questions. Ten questions<sup>1</sup> are often mentioned by Buddha (vide *Potthapādasutta, Dialogues*, I. R. Davids pp. 254–257) as uncertain and ethically unprofitable and therefore not discussed by him. Of his contemporaries Sañjaya Belatṭhiputta and Mahāvīra have answered them in their own way. The former may or may not have chosen the form of the answers in imitation of one employed by Mahāvīra; but, certainly there is no depth or soundness in his answers,<sup>2</sup> and it resembles the doctrine of the Agnostics. On the other hand, Mahavīra does neither evade any question nor does he resort to any jugglery of words, eel-wriggling or equivocation as done by the *Amaravikkhepikas* mentioned in the *Brahmajālasutta*.<sup>3</sup> He gives in a straight-forward manner definite answers and clearly indicates his standpoint and the aspect of the object he refers to.<sup>4</sup> As the form of the judgment—the mode of expression is seen evolved, though perhaps not fully in the *Jaina* canon,<sup>5</sup> the theory that every judgement is relative—a name for *anekāntavāda*<sup>6</sup> must have originated much earlier

1 These are referred to in the Buddhist literature as ‘avyākatañi’ (indeterminate questions) and made the subject of a discourse in *Samyutta-Nikāya* called ‘Avyākata Samyutta.’

2 ‘अतिथि’ ति पि मे नो (अतीति अपि मे नो)

‘नतिथि’ ति पि मे नो (नातीति अपि मे नो)

‘अतिथि च नतिथि च’ ति पि मे नो (अति च नाति च इत्यपि मे नो)

‘नेव अतिथि न नतिथि’ ति पि मे नो (नैवाति न नातीति अपि मे नो)

These are the four modes of expression resorted to by Sañjaya Belatṭhiputta. In Jainism we have seven modes of expression known as *saptabhaṅgi*.

3 See Dhruva’s intro. (p. lxxv) to SM.

4 See *Nāyādhammakaḥā* (I, V, s. 55) quoted on p. CXII.

5 Herein we see the three fundamental *bhaṅgas* which lead to seven when they are also taken two at a time and all together. See p. CXI.

6 See *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 90).

than this, and according to the *Jaina* tradition it is inherent in the preachings and teachings of each and every *Tirthankara* e.g.

“जीवा णं भन्ते! किं सवीरिया अवीरिया? । गोयमा! सवीरिया वि अवीरिया वि । से केणद्वेण...सिद्धा णं अवीरिया...तथ्य णं जे ते सेलेसिपडिवन्नगा ते णं लङ्घवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं अवीरिया । तथ्य णं जे ते असेलेसिपडिवन्नगा ते णं लङ्घवीरिएणं सवीरिया, करणवीरिएणं सवीरिया वि अवीरिया वि”—*Viāhapannatti* I, 8; s. 72

In the following verse of *Laghīyastraya Mahāvīra*<sup>1</sup> is spoken of as the originator of *anekāntavāda*—

“सर्वज्ञाय निरस्तब्बाधकविद्ये स्याद्रादिने ते नम्-  
स्तात् प्रत्यक्षमलक्ष्यन् खमतमभ्यस्याप्यनेकान्तभाष्ट् ।  
तत्त्वं शक्यपरीक्षणं सकलविजैकान्तवादी ततः  
प्रेक्षावानकलङ्कमेति शरणं त्वामेव वीरं जिनम् ॥ ५० ॥”

*Siyāvāya* (Sk. *syādvāda*) is a synonym for *anekāntavāda*.<sup>2</sup> Examples of its usage where the word ‘siyā’ occurs are met with, in the *Jaina* canon. Of them I may here note the following:—

(1) परमाणुपोगले णं भन्ते एयति वेयति जाव तं तं भावं परिणमति? । गोयमा! सिय एयति वेयति जाव परिणमति, सिय जो एयति जाव जो परिणमति”

—*Viāhapannatti* V, 7; s. 212

(2) सञ्चपाणेहि जाव सञ्चसत्तेहि पच्छखाळमिति वदमाणस्स सिय सुपच्छखायं भवति, सिय दुपच्छखायं भवति—*Ibid.*, VII, 2; s. 270

(3) “जीवा सिय सासया, सिय असासया...दव्वट्याए सासया, भावट्याए असासिया”  
—*Ibid.*, VII, 2; s. 273

(4) नेरइया णं भन्ते! किं सासया असासया? । गोयमा! सिय सासया सिय असासया  
—*Ibid.*, VII, 3; s. 279

(5) आया सिय णाणे, सिय अज्ञाणे—*Ibid.*, XII, 10; s. 468

(6) आया भन्ते! रथणप्पभा पुढवी अज्ञा रथणप्पभा पुढवी? । गोयमा! रथणप्पभा सिय आया, सिय नो आया, सिय अवत्तत्वं आया ति य नो आया इ य...गोयमा! अप्पणो आदिष्ठे आया, परस्स आदिष्ठे नो आया, तदुभयस्स आदिष्ठे अवत्तत्वं...आता ति य जो आता ति य”

—*Ibid.*, XII, 10; s. 469; p. 592 b

(7) परमाणुपोगले णं भन्ते! किं सासए असासए? । गोयमा! सिय सासए सिय असासए  
—*Ibid.*, XIV, 4; s. 512

1 Ten dreams seen by him when he was non-omniscient are mentioned in *Viāha*° (XVI, 6; s. 579). In the second dream he saw a male cuckoo with white wings and in the third, with variegated wings.

2 In *Rayañāvalī* (I, 78) ‘ārandara’ is said to mean *anekānta*.

3 Cf. जीवा नाणी वि अज्ञाणी वि—*Viāha*° (s. 318).

(8) परमाणुपोग्गले णं भते! कि चरमे अचरमे?। गोयमा! दव्वादेसेण नो चरिमे अचरिमे, खेत्तादेसेण सिय चरिमे सिय अचरिमे, कालादेसेण सिय चरिमे सिय अचरिमे, भावादेसेण सिय चरिमे सिय अचरिमे—*Ibid.*, XIV, 4; s. 513

(9) परमाणुपोग्गले णं भते! कि सेए निरेण?। गोयमा! सिय सेए सिय निरेण  
—*Ibid.*, XXV, 4; s. 744

(10) सिय सासया सिय असासया—*Jivājivābhigama* (s. 125, p. 180a)

In *Anuogaddara* (s. 142) we come across ‘siya’ many a time e. g. in “तथं णं जे ते बद्धेक्षिणा ते णं सिअ अत्थि सिअ नत्थि” (p. 198a) “तथं णं जे ते बद्धेक्षिणा ते णं सिअ संखिजा सिअ असंखिजा” (p. 205 b) etc.

*Anekāntavāda* is resorted to in giving answers to the following four questions in *Viāha*° (II, 1; s. 90); for, here the four aspects (substance etc.) are taken into account while answering them:—

(1) कि सअंते लोए अणंते लोए, (2) सअंते जीवे अणंते जीवे (3) सअंता सिद्धी अणंता सिद्धी and (4) सअंते सिद्धे अणंते सिद्धे.

A question regarding the eternity or non-eternity of the world and the same question with respect to the soul are asked in *Viāha*° (IX, 33; s. 387), and they are answered according to *anekāntavāda*. Same is the case with the questions as to what is desirable out of sleep and wakefulness, strength and weakness, and alertness and idleness. Vide *Viāha*° (XII, 2; s. 443). In *Viāha*° (XIII, 7; s. 495) answers to questions regarding the identity of the body with the soul, the colour of the body etc. are based upon *anekāntavāda*.

The following passage occurring in *Nāyādhammakaḥā* (I, V; s. 55) furnishes us with splendid illustrations of *anekāntavāda*:

“एगे भवं, दुवे भवं, अणेगे भवं, अक्खए भवं, अब्बए भवं, अवट्टिए भवं, अणेगभूयभावे भाविए वि भवं?। एगे वि अहं, दुवे वि अहं जाव अणेगभूयभावभविए वि अहं। से केणट्टेणं भन्ते! एगे वि अहं जाव सुया! दव्वाद्वाए एगे अहं, नाणदंसणद्याए दुवे वि अहं, पासद्याए अक्खए वि अहं, अब्बए वि अहं, अवट्टिए वि अहं, उवओगद्याए अणेगभूयभावभविए वि अहं।”<sup>1</sup>

This passage is preceded by the question as to whether *sarisavayas*, *kulatthas* and *māsas* are eatable or not and the

1 Yaśovijaya Gāṇī in his *Adhyātmasaṅkara* has embodied this idea as under:—

“वथाऽऽह सोमिलप्रत्रे जिनः स्याद्वासिद्धते।

द्रव्याद्याद्वामेकोऽसि दृश्यानार्थादुभावपि ॥

अक्षयश्चाद्यवयश्चासि प्रदेशार्थविचारतः ।

अनेकभूतभावात्मा-पर्यायार्थपरिज्ञाहात् ॥”

answer that these are eatable and uneatable, of course from different stand-points. Each of these three is capable of double meaning.<sup>1</sup>

In *Rgveda* and some of the *Upaniṣads*, too, we come across statements which clearly remind us of *anekāntavāda*,<sup>2</sup> though they are not mentioned in a form containing the word 'syat'. Some of these are:

(a) नासदासीनो सदासीत् तदानीम्—*Rgveda* (X, 11, 129).

In *Sāyanabhāṣya* (p. 777) on this we have:

“यद्यपि सदसदात्मकं प्रत्येकं विलक्षणं भवति तथापि भावाभावयोः सहावस्थानमपि सम्भवति।<sup>4</sup>

(b) तदेजति तच्चेजति तद् दूरे तदन्तिके—*Īśāvāsya Upaniṣad* (V).

(c) अगोरीयाऽ महतो महीयाऽ—*Katha Upaniṣad* (II, 20).

(d) सदसच्चामृतं च यत्—*Praśna Upaniṣad* (II, 5).<sup>5</sup>

This means that the seeds<sup>6</sup> of the theory of *anekāntavāda* are seen scattered here and there in a very early literature of India and that *anekāntavāda* owes its origin to metaphysical inquiry and its satisfactory reply. There is however another way of tracing the origin of *anekāntavāda*.

1 “सरिसवया ते भन्ते! किं भक्षेया अभक्षेया? सुया! सरिसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि। से केण्टुणं भन्ते! एवं बुच्छ सरिसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि? सुया! सरिसवया दुविहा पवत्ता, तं जहा—मित्रसरिसवया य धन्त्रसरिसवया य। तत्थ एं जे ते मित्रसरिसवया ते एं समणाणं णिगन्थाणं अभक्षेया। तत्थ एं जे धन्त्रसरिसवया य……अलद्वा ते अभक्षेया। तत्थ एं जे ते लद्वा ते णिगन्थाणं भक्षेया। एष अद्वेण सुया! एवं बुच्छति सरिसवया भक्षेया वि अभक्षेया वि। एवं कुलत्था वि भाणियव्वा……एवं मासा वि……”  
Cf. this passage with one in *Viāha*<sup>7</sup> (XVIII, 10; s. 746).

2 In *Adhyātmasāra* we have:

“ब्रुवाणा भिन्नभिन्नार्थान् नयमेदविवक्ष्या।  
प्रतिक्षिप्तेयुर्नो वेदाः स्याद्वादं सार्वतात्रिकम्॥”

3 “Then was not non-existent nor existent”.

4 “Although the existent and non-existent are different in nature, yet there is a possibility of their existing simultaneously.” Cf. *Śukla-yajurveda-saṁhitā* (XVI, 23, 32).

5 It moves and does not move; it is far and it is near (as well).

6 It is more subtle than the subtle and greater than the great.

7 For further particulars see *Taittirīya Upaniṣad* (II, 6), *Śvetāśvatara Upaniṣad* (III, 17) and *Tripādavibhūti-mahānārāyaṇa* (ch. XI).

8 Cf. the doctrine of ‘kṣarākṣarabhbāvanā’ treated in *Śvetāśvatara* (I, 8), a topic discussed in *Bhagavadgītā* (XV, 16), *madhyama-pratipadā* in Buddhism etc.

According to Jainism the world is without a beginning and an end. So it is not possible to fix a date when barbarism of human beings got replaced by a civilized and cultured humanity. But, in India there have been cycles of barbarism and civilization following each other in succession. Of these several chains, if we were to fix up our mind on the last chain when barbarism died and civilization had its hey-day, the noble and ennobling principle of *ahimsā*<sup>1</sup> must have been enunciated and practiced by some great saint of those days.

When this *ahimsā* is allowed to play its role on an intellectual plane it teaches us to examine and respect the opinions of others as they, too, are some of the angles of vision or pathways to reality which is many-sided and enable us to realize and practise truth in its entirety. This implies that *ahimsā*—the Jaina attitude of ‘intellectual *ahimsā*’ is the origin of *anekāntavāda*. In other words the *Jaina* principle of ‘respect for life’ (*ahimsā*) is the origin of ‘respect for the opinion of others’ (*anekāntavāda*).

In the intro. (p. LXXVI) to SM, it is said :

“If, however, in view of the fact that the doctrine is attributed to the ‘recluses and Brāhmaṇas’ we hold that it could not have been the “*Syādvāda*” of the Jainas, it must be understood as an early reference to the ‘*anirvacanīyatāvāda*’ of the Vedāntin, which led to the “*Syādvāda*” of the Jaina as the next positive step.”

#### *Misunderstandings—*

Not only ordinary people but even some competent scholars at times fail to grasp a theory or a doctrine with which they are not quite familiar and especially when it seems to be in direct conflict with the views held by them. *Anekāntavāda* of the *Jainas* is such a theory, and it has been misunderstood by some of the scholars of the olden and modern days in one or more of its aspects such as its nature, scope, meaning, origin,

---

1 It means abstinence from injuring any living being however low its status may be and sympathy for one and all the living beings. For details see my paper “The Doctrine of Ahimsā in the Jaina Canon” (partly pub. in JUB Vol. XV, pt. 2; Arts No. 21).

place in the *Jaina* canon etc.<sup>1</sup> It is possible for some mean-minded scholars to misrepresent a sound theory of their opponents to maintain their hold over their followers. This may have made the confusion worst confounded so far as this *anekāntavāda* is concerned.

*Anekāntavāda, not scepticism*—*Anekāntavāda* has *syādvāda* as its synonym. The word ‘syāt’ is here an indeclinable<sup>2</sup>, and it means ‘somehow’. To translate it as ‘may be’ is therefore wrong. So those who have done so have misunderstood it, and that is why they have been inclined to consider this *Jaina* theory of *anekāntavāda* as sceptical and to confound it with the view of the Greek sceptic Pyrrho (365 B. C.?—270. B. C.?) who recommends the qualification of every judgment with a phrase like ‘may be’. But it should be borne in mind that an exponent or a follower of *anekāntavāda* is not a sceptic. It is not the uncertainty of a judgment, but its conditional or relative character, that is expressed by the addition of the qualifying particle ‘syat’ (meaning ‘somehow’). Subject to the conditions or the universe of discourse<sup>3</sup> under which

1 Prof. Adhikārī of the Hindu University (Benares) observes:—

“It (Syādvāda) is this intellectual attitude of impartiality without which no scientific or philosophical researches can be successful that the syādvāda stands for. Nothing has been so much misunderstood and misrepresented in Jainism as the tenet for which the word stands. Even the learned Śaṅkarācārya is not free from the charge of injustice that he has done to this doctrine. Syādvāda emphasizes the fact that no single view of the Universe or of any part of it would be complete by itself. There will always remain the possibilities of viewing it from other stand-points which have as much claim to validity as the former.”

2 As an indeclinable it has several other meanings: praise, existence, doubt, question, certainty, dispute and reflection as can be seen from the following lines of Abhayatilaka Gaṇī’s com. (p. 5) on *Dvyāśrayakāvya* (I, 2):—

“स्यादित्यसक्थातेर्थत्प्रत्ययान्तस्य प्रतिस्पको विधिविचारणास्तित्वविवादानेकान्तसंशयाद्यर्थवृत्तिरव्ययः। अत्र तु भीमकान्तेति विशेषणेनानेकान्तस्यैव साध्यत्वादनेकान्तवृत्तिगृह्णते। तस्य तत्पूर्वको वा वादः स्याद्वादो नित्यत्वादनेकधर्मेशब्दैकवस्त्वभ्युपगमरूपः श्रीमदाहृतप्रधानप्रासादचूलावलम्बिप्रलभोइष्टपाण्डुरपताकायमानोऽनेकान्तवादः”.

3 “The universe of discourse is constituted by different factors like space, time, degree, quality, etc., which are left unmentioned partly because they are obvious and partly because they are too many to be

any judgment is made, the judgment is valid *beyond all doubt*, and thus there is no room for scepticism. On the contrary this attitude of the *Jainas* gives them an advantage of remaining catholic in their outlook and of avoiding the fallacy of exclusive predication (*ekāntavāda*). In this connection the following lines from *A History of Indian Philosophy* (p. 93) may be noted:

"But no Western or Eastern philosopher has so earnestly tried to avoid this error, in practice as the *Jainas* have done".

It is true that against such a fallacy of philosophical speculation a protest has been raised recently in America by the Neo-realists who have called it the 'fallacy of exclusive particularity'. Vide *The New Realism* (pp. 14-15).

*Syādvāda confounded with saptabhangī*—From Śankarācārya's *Bhāṣya* on *Brahmasūtra* (II, 2, 32 & 34) it follows that he uses the word *syādvāda* as a synonym for *saptabhangī-nyaya*<sup>1</sup> which he attacks while elucidating the previous *sūtra*. This attack is thus not directly against *anekāntavāda* but as it is against its form—the dialectics, it may be taken to be against *anekāntavāda*. The main allegations have been refuted by Prof. Chakravartinayanar in his intro. (pp. LXXXVI-LXXXVIII, LXXX-LXXXII) to *Pañcatthikāya* ("Pañcāstikāyasāra").

It seems that some of the modern scholars Jaina and non-Jaina as well, use the word *syādvāda* in the sense of *saptabhangī* and distinguish it from *anekāntavāda*<sup>2</sup>. Of these scholars I shall mention the following:—

(1) The late Dr. Dhruva, (2) Pandit Sukhlal, (3) Dr. Upadhye and (4) Jagadīśacandra Jain.

It is strange that Dr. Dhruva who in his "Notes" (p. 272) on SM says "The doctrine of स्याद्वाद or अनेकान्तवाद, as it is

---

stated exhaustively. Now, if these conditions cannot be exhaustively enumerated, as some modern logicians like Schiller also admit, it is good for the sake of precision to qualify the judgment explicitly by a word like 'somehow (*syāt*)'.

—*An Introduction to Indian Philosophy* (p. 93)

1 In the *Bhāṣya* on II, 2, 32 we have: "सर्वत्र चेमं सप्तभङ्गीनयं नाम न्यायमवतारयन्ति" and in that on II, 2, 34 "यथैकसिन् धर्मिणि विरुद्धधर्मसम्भवो दोषः स्याद्वादे प्रसक्तः".

2 See my intro. (p. X) to AJP (Vol. I).

otherwise called" and thus equates these two—looks upon them as synonymous terms, observes as under in its intro., and then uses *syādvāda* as a synonym of *saptabhaṅgi*:

"Both these doctrines, the Nayavāda and the Syādvāda are varieties of Anekāntavāda, i. e. the doctrine of the many-sidedness of truth".—p. LXXIV

"The Syādvāda as found in the Bhagavatīśūtra consists of three propositions only—those of अस्ति (affirmation), नास्ति (negation) and अवक्षब्य (indescribability).—p. LXXVI

Jagadīśacandra in his intro. (p. 27) to SM says:

"प्राचीन आगमोंमें साद्वादके सात भंगोंका कहीं उल्लेख नहीं मिलता, परन्तु यहां त्रिपदी (उत्तराद, व्यय, धौव्य), सिय अतिथि, सिय णत्थि, द्रव्य, गुण, पर्याय, नय आदि साद्वादके सूचक शब्दोंका अनेक स्थानोंपर उल्लेख पाया जाता है।"

This shows that here *syādvāda* is equated with *saptabhaṅgi*. I do not see any ground to do so, especially when a Digambara scholar like Samantabhadra defines *syādvāda* as "saptabhaṅgīnayāpekṣah".<sup>1</sup>

That *syādvāda* and *anekāntavāda* are convertible terms needs no proof. For several *Jaina* writers of olden days, our author being one of them, have equated them as can be seen from my intro. (p. x) of AJP (Vol. I) and p. cxvii of this intro.<sup>2</sup> Under these circumstances I refrain from refuting the opinion of Jagadīśacandra Jain who says in "The Development of the Doctrine of Anekāntavāda in Jainism"<sup>3</sup>.

1 In "syādvāda-parikṣā" of *Tattvasaṅgraha* there is no mention of *saptabhaṅgi* or *saptabhaṅgīnaya*. Even its Pañjikā is silent about it. Can it be therefore inferred that these authors do not look upon *saptabhaṅgi* as an equivalent of *syādvāda*? Pūjyapāda has "सिद्धेन्नेकान्तात्" as the opening *sūtra* of his grammar whereas Kalikāla-sarvajña Hemacandra commences his grammar with the words "सिद्धिः साद्वादात्". If *anekānta* and *syādvāda* were not synonyms a great grammarian and logician of the stamp of Hemacandra would not have used *syādvāda* for *anekānta* in his grammar based upon that of Pūjyapāda and others.

2 The word 'anekānta' occurring in the following verse of *Purusārtha-siddhyupāya* is explained in a Sk. com. and a modern Hindi com. by Pt. Makkhanlal as a synonym of *syādvāda*:—

"परमागमस्य जीवं निषिद्धजात्यन्यसिन्दुरविधानस् ।  
सकलनयविलसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तस् ॥"

3 This is published in "Review of Philosophy and Religion" (Vol. V, No. 2, pp. 179-186).

"We quite agree with the view that *Syādvāda* or *Saptabhaṅgīnaya* may be a later development in Jainism but the doctrine of *Anekāntavāda*<sup>1</sup>, the first and the most fundamental teaching of Mahāvīra seems to have been at the root of *Syādvāda*".—p. 181

*Anekāntavāda* and pragmatism—A Pragmatic logician like Schiller (1759 A. D.-1805 A. D.) recognizes the fact that no judgment is true or false without particular reference to its context and purpose. Even a so-called self-evident judgment, like 'A square is not a circle'<sup>2</sup> or 'Two and Two are four'<sup>3</sup>, is true only in a specific sense<sup>4</sup>. So says Schiller. A *Jaina Tirthankara* like Mahāvīra, says that every judgment that we pass in daily life about any object is true only in reference to the stand-point occupied and the aspect of the object considered.<sup>5</sup> Thus this is a striking point of resemblance between pragmatism and *anekāntavāda*. But it should not be forgotten that there is a great difference, too, between them. For the *Jainas* are *realists* whereas the pragmatists have a distinct *idealistic* bias. The *Jainas* hold that the different judgments about an object are not simply different subjective ideas of the object but they correspond to the different *real* aspects of the object. This is what is said in *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 98). Further it adds:

"The Jains would accept, therefore, the correspondence view of truth which is rejected by all thoroughgoing pragmatists. It is true that they admit like the pragmatists that the truth of a judgment about reality may be ascertained by the harmony (*samvāda*) of the judgment with the

---

1 "The doctrine of *Anekāntavāda* or many-sidedness, taking a comprehensive view of all, shows that the different representations do not tell us what a thing is in itself but only what it is to us. In other words, according to this principle, the truth is relative to our standpoints."—*Ibid.*, p. 179

2 Cf. a circle is a straight line, in case its radius is infinite.

3 This may be variously interpreted from the stand-point of vector analysis.

4 As another example take any number. Its value depends upon the radix. Thus  $12 = 1 \times r + 2$ ,  $r$  having any value greater than 2; so 12 stands for 5, 6, 7 etc. (12 included).

5 Cf. "Every judgment, as a piece of concrete thinking, is informed, conditioned, and to some extent constituted by the *appercipient character* of the mind...,"—*The Nature of Truth* (Ch. III, p. 93)

practical results to which it leads. But this harmony or agreement of knowledge with practical is not to the Jaina, as it is to the pragmatist, the essence of truth. Truth does not consist in, but only possesses the property of being practically satisfactory."

*Anekāntavāda and the theory of relativity*—In the west there are two kinds of relativity: (a) idealistic as of Protagoras (B. C. 481?–B. C. 411), Berkeley (1685 A. D.–1753 A. D.) and Schiller and (b) realistic as of Whitehead (b. 1861 A. D.) and Boodin (b. 1869 A. D.). *Anekāntavāda* is a kind of relativism but it is realistic and not idealistic. "Our judgments about things are relative—but relative to or dependent upon not simply the mood of the judging mind, but upon the relational characters of the many-sided reality itself."<sup>1</sup>

*Evaluation*—In "Notes" (p. 272) to SM Prof. Dhruva evaluates the doctrine of *anekāntavāda*:

"The doctrine of स्याद्वाद् or अनेकान्तवाद्, as it otherwise called, is not a doctrine of mere speculative interest—one intended to solve a mere ontological problem—but has a bearing upon man's psychological and spiritual life. This is the point of Stanza XXVII in which the author shows how it is impossible to explain सुखदुःख (भोग), पुण्य-पाप and कर्म-मोक्ष—except on the hypothesis of अनेकान्तवाद्."

In the preface (p. xii) to SM he says:—

"While the Vedāntin sees intellectual peace in the Absolute by transcending the antinomies of intellect, the Jaina finds it in the fact of the Relativity of Knowledge and the consequent revelation of the many-sidedness of Reality—the one leading to religious mysticism, the other to intellectual toleration."

Thus this doctrine of *anekāntavāda* helps us in cultivating the attitude of toleration towards the views of our adversaries. It does not stop there but takes us a step forward by making us investigate as to how and why they hold a different view and how the seeming contradictions can be reconciled to evolve harmony. It is thus an attempt towards syncretism.

One might say that this is mere common sense and that the principle is pre-supposed in every system of thought. It must however be remembered that the principle, if kept in the back ground, is always forgotten when needed most and that common sense, unfortunately, is a thing which is most uncommon. In Jainism this principle is kept in the forefront, and hence Jainism has attempted a *rapprochement* between the seemingly warring systems of philosophy.

---

1 See *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 98).

*Anekāntavāda & Omnidiscience*—Jagadīśacandra in his intro. (p. 25) to SM says :

(i) *Anekāntavāda* differs from omniscience ; for the former reveals objects one by one whereas the latter all at once with all their characters.

(ii) The knowledge derived by means of *anekāntavāda* is mediate whereas omniscience is immediate.

(iii) *Anekāntavāda* leads us to relative and partial truth whereas omniscience to absolute and all-comprehensive truth. In support of this he has quoted the following verses from *Āptamimāṃsā* and referred the reader to *Aṣṭasāti* (pp. 275-288):—

“तत्त्वज्ञानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम् ।  
क्रमभावि च यज्ञज्ञानं साद्वादनयसंस्कृतम् ॥ १०१ ॥  
उपेक्षाकलमायस्य शेषस्यादानहानधीः । १०२ ॥  
पूर्वं वाऽज्ञाननाशौ वा सर्वस्यास्य गोचरे ॥ १०३ ॥  
साद्वादकेवलज्ञाने सर्वतत्त्वप्रकाशने ।  
भेदः साथादसाक्षाच्च ह्यस्त्वन्यतमं भवेत् ॥ १०४ ॥”

Every object has infinite characters and our knowledge is finite, imperfect beings as we are. It is only the omniscient beings who realize in a comprehensive way any and every object. So complete or absolute truth is not within the range of ordinary men. It baffles expression and rises above logic. *Anekāntavāda* is a means to understand this absolute truth inexpressible as it is. I shall conclude this topic by reproducing<sup>1</sup> the views of F. H. Bradley (1846 A. D.-1924 A. D.) regarding truth and reality expressed by him in his *Essays on Truth and Reality* (pp. 472-473):—

“A truth so true that it has no other side, and an error so false that it contains no truth, I have condemned as idols. They are to me no better than the truths which are never at all born in time, or again the truths whose life does not pass beyond that which is made and unmade by chance and change. And, just as there is no utter error, so again in the end there can be no mere ideas. Every idea, no matter, how imaginary, qualifies by its contents the Universe, and thus is real; and ideas float never absolutely but always in relation to some limited ground. But these many spheres, owned all by the reality, are one and all in the end abstractions, differing in concreteness and worth, but in no case self-existent. My so-called ‘real world’ of solid fact like the airy realm and imagination, is but a single subordinate

---

1 See “Silver Jubilee Volume of Jaina Mahāvira Vidyālaya” (p. 72).

appearance of the Universe. The independent standing, whether of a physical nature or of a past which pre-exists for history, once again is not ultimate. These facts are ideal constructions most legitimate and necessary, and yet their separate life begins and ends with a selection and sundering made in the undivided whole.

On the one side the creations of the intellect everywhere are real. The substantiated terms and relations, into which analysis breaks up the continuity of the given, are no mere errors or simple instruments. They cannot fall somewhere outside or fail positively to qualify the Universe. And the idea that by discarding these figments of the understanding we are to gain reality, is a mistake now long since refuted; for it is only through such distinction and discretion that it is possible to reach knowledge progressively more living and individual. On the other side these constructions, however, inclusive, are not independent truths. They are real only so far as subordinate and as relative to individual totality. And even in life it is only when I forget higher experience that I can anywhere accept for all purposes as final the partial and abstracted products whether of a science or of a presumptuous 'common sense.'

On the one hand it is entire Reality alone which matters. On the other hand every single thing, so far as it matters is so far real, real in its own place and degree, and according as more or less it contains and carries out the in-dwelling character of the concrete whole. But there is nothing anywhere in the world which, taken barely in its own right and unconditionally, has importance and is real. And one main work of philosophy is to show that, where there is isolation and abstraction, there is everywhere, so far as this abstraction forgets itself, unreality and error."

GOPIPURA, SURAT, }  
6th June 1943 }

H. R. KAPADIA

## A SUPPLEMENT

*Date of Haribhadra*—Āgamoddhāraka Ānandasāgara Sūri has drawn my attention in this connection to two observations:

(i) Maladhārin Hemacandra Sūri in his *Tippaṇī* (p. 103a) on Haribhadra's com. (p. 634b) on *Āvassaya* says:—

“इह वश्यमाणान्युतरादीनि नक्षत्राणि पञ्चत्वारिश्चन्मुहूर्तभोक्तृणि साधक्षेत्राण्युच्यन्ते साध-दिनभोक्तृणीति आवत्, एवमधिन्यादीन्यप्येकदिनभोक्तृणि समक्षेत्राण्युच्यन्ते, शतभिषगादीनि त्वर्धदिन-भोक्तृण्यपार्धभोगीण्याख्यायन्ते, तेषां च किल चिरन्तनज्योतिष्ठकप्रथेष्वित्थमेव भुक्तिरासीत्, न तु यथा साम्प्रतं सर्वाण्यप्येकदिनभोगीनीति भावः।”<sup>1</sup>

(ii) Haribhadra in his com. (p. 794b) on *Āvassaya* says:—

“संवच्छरिए य आवस्सए कए पाओसिए पञ्जोसवणाकप्पो कड्डिजति । सो पुण पुष्ट्वं च अणागयं पञ्चरत्नं कहिज्जइ य । एसा सामायारि त्ति ।”

From the first observation we learn that in Maladhārin Hemacandra's days one and all the constellations lasted for a day whereas according to old astrological works, formerly Uttarā etc.<sup>2</sup> lasted for a day and a half, Aśvinī etc. for a day and Śatabhiṣag etc. for half a day. This old view is expressed by Haribhadra. Can we therefore infer that Haribhadra flourished in the age when the old view was prevalent? This age can be fixed in case we can know the exact date when the new view was propounded.

The second observation notes a date for reading *Pajjosa-vāñchakappa*—the date which differs from what it was previously.

1 A portion from this is quoted by Śānticandra Gaṇi in his com. (p. 502b) on *Jumbruddicapanayatī*, and the work from which this is quoted is also mentioned as *Āvasyakabṛhmaṇītippaṇī*.

2 In v. 42 quoted by Haribhadra it is said: three Uttarās i. e. Uttarāśadhā, Uttarāphālguni & Uttarābhārapadā, Punarvasu, Rohinī and Viśākhā are the six constellations lasting for 45 *muhūrtas* (a day and a half). Verses 43 & 44 mention the following 15 constellations, each lasting for a day:—

Aśvinī, Kṛttikā, Mṛgaśīrṣa, Puṣya, Maghā, Phālgu, Hasta, Citrā, Anurādhā, Mūla, Āśādhā, Śravaṇa, Dhaniṣṭhā, Bhārapadā and Revatī.

The 45th verse says that the following six constellations last for half a day:—

Śatabhiṣaj, Bharanī, Ārdra, Aśleṣā, Svāti and Jyeṣṭhā.

## (17a) Jinaharapadimāthotta

This is a small poem in Pāiya in seven verses, the last ending with “भविर्हु कुण्ड भवाण्”. It refers to idols of the *Tirthankaras* in the three worlds. It is completely published in 1940 A. D. in *Svādhyāyadohana*<sup>1</sup> (pp. 178–179), and there the authorship is attributed to Haribhadra, the religious son of Yākinī.

(33) Dhuttakkhāṇa<sup>2</sup>

In the intro. (pp. xvi and xxvii) I made tentative statements about *Dhuttakkhāṇa*<sup>3</sup>. But, since this work is now accessible to me, I may note a few details about it.

The work is entirely in verse in Jaīna Marahatthī except that there are seven verses<sup>4</sup> in Saṃskṛta by way of quotations<sup>5</sup>. It is divided into five ākhyānakas<sup>6</sup> which consist of 93, 75, 98, 94 and 125<sup>7</sup> verses respectively. They are named after the five rogues<sup>8</sup>, the principal characters<sup>9</sup> of this tale.

1 This forms No. 20 of the “Vijayadāna Sūri Series”.

2 This is so named by the author himself in two places: I, 1 (p. 1) & V, 122 (p. 32).

3 This is edited by Jinavijayaji, and published in 1944 (July) as No. 19 of Singhi Jain Series. Over and above this original work in this edition, we come across Saṅghatilaka Sūri’s *Dhūrtākhyāṇa* which is its Sk. metrical version, an old-Gujarātī (Lokabhāṣā) prose rendering of the former styled as *Dhūrtākhyānakathā* and a critical study of this work by Dr. A. N. Upadhye.

4 See I, 87 f. (p. 6); II, 73 (p. 11); III, 35 (p. 14); IV, 20 (p. 19); V, 18 (p. 26); V, 103 (p. 31); V, 110 (p. 31). A verse following I, 87 is not numbered. So I indicate it as I, 87 f.

5 Four of these are introduced by ‘भवति चात्र शोकः’, two by ‘अपि च’ and one by ‘उक्तं च’. There are five quotations in Pāiya. See II, 50 (p. 10); III, 67 (p. 16); IV, 92 (p. 24); V, 4 (p. 25); V, 5 (p. 25). None of these 12 quotations is traced.

6 Cf. “आख्यानकानि धूर्तस्यानकादीनि”—com. (p. 722) on *Kappa* (pt. III).

7 The last verse is from the pen of some admirer of Haribhadra. For, really the work ends with v. 124 where the phrase ‘bhava-virahaṁ’ occurs.

8 Their names are: मूलसिरि (मूलश्री), कण्डरीय (कण्डरीक), एलासाठ (एलासाठ), सस (शश) and खण्डवाणा (खण्डपाना). Mūlaśrī is also referred to as Mūladeva. The story of Mūladeva, a rogue, occurs in *Āvassayacuṇni* (pt. I, p. 549).

9 Every one of them had 500 cheats, all males in the case of the first four and all females in the case of the last.

The work opens with a salutation to the *Jaina Tīrthaṅkaras*, and it is followed by a preamble: Once upon a time several rogues proficient in the <sup>1</sup>tricks of their trade gather together in the city of Ujjenī. It rained for a week, and they had to go without food. So they began to think as to who would give them a feast for the day. Mūladeva thereupon says:

'Every one should address the chamber of cheats about what one had heard or experienced; and he who proves it to be an incredible lie should give food and drink to the gathering of rogues. But he who confirms the same by quoting parallels from various scriptures like the *Purāṇa*, *Bhārata*<sup>2</sup> and *Rāmāyaṇa* and convinces the audience, is not to give anything; and he would be made the lord of rogues'.<sup>3</sup>

On all having agreed to this, Mūladeva narrated his experience which was glaring with eight fantastic and improbable details<sup>4</sup>. All of them were confirmed by Kāṇḍariyā by means of parallel episodes from the *Vaidika* mythology. Same was the case with other rogues who made their experience bristle with six, ten, ten and ten details of an unbelievable character. The last,<sup>5</sup> however, outwitted all by putting them on the horns of a dilemma<sup>6</sup> by adding in the end that the first four rogues were her servants lost since long. Thereupon this *Khaṇḍavāṇī*<sup>7</sup> was accepted as the chief of all, and she managed to give them a feast by trickily extracting an ear-ring from a banker by charging him with the murder of her child. The

1 "शुचंजनोगेहि अ ओसोअणि-थम्भणीहि विजाहि"—I, 6

2 According to Sarvajña, a Kannada poet, this 'is a tale of brothers killing brothers and of looseness of marriage institution (*hādara*), and those who respectfully attend to it degrade themselves'. He has spared *none* from his severe satirical writings.

3 See p. 2 of the critical study.

4 This is the way in which the author ridicules irrational *Vaidika* legends. Thus he uses as it were a method of *reductio ad absurdum*.

5 While she narrated her experience, the remaining rogues confirmed the same by *Paurāṇika* parallels.

6 Cf. one noted by Haribhadra in *Dasaveyāliyatikā* (p. 56b).

7 In V, 98 she qualifies herself as 'atthārasadosavivajjiā', a glorifying attribute usually applied to the *Jaina Tīrthaṅkaras*.

work ends by pointing out several unbelievable<sup>1</sup> legends<sup>2</sup> and by noting that it was narrated to the residents of Cittāḍa (Sk. Citrakūṭa) dugga (durga)<sup>3</sup>. The hemistich<sup>4</sup> noted by H. B. Dosi is wrong; there is no mention of a king named Sāmantarāya. For the actual verse is as under:—

“‘चित्तउड’दुर्गसिरिसण्ठएहि॒ सम्मतरायरतोहि॑ ।  
सुचरिअसमूहसहिआ॒ कहिआ॒ एसा॒ कहा॒ सुवरा॒ ॥ १२३ ॥”

The phrase ‘सम्मतरायरतोहि॑’ means those who are attached to right faith. I may mention *en passant* that Dr. Upadhye<sup>5</sup> has not noted that the following verse is practically reproduced in *Prabhāvakacarita* (IX, 210<sup>6</sup>):—

“एञ्जं लोइअसत्थं गदहलिण्ड व्व वाहिरे मटुं ।  
जावन्तं जोइज्जइ॒ तुस-भुस-तुसमीतिं॒ सब्बं॒ ॥ ५-१२० ॥”

Haribhadra is a witty critic in assailing the citadel of the non-Jaina mythology<sup>7</sup> which he neither tampers with nor distorts with a view to ridiculing some of its fanastic notions and legends. He is fully acquainted with satirical folk-lore. The present work is remarkable for its thought and plot. It uses ‘parodical imitations as its chief vehicle’<sup>8</sup> and it casually takes ‘recourse to irony, sarcasm, banter, wit and humour’.<sup>9</sup> It has a vivid unity and compactness. It is a master-piece of construction, is a rare and precious jewel of its kind in early Indian literature and has an ethico-religious purpose of removing

1 This may remind one of “बार हाथनुं चीभडुं ने तेर हाथनुं बी”.

2 See *Upamiti* (prastāva IV), and *Dharmaparīkṣā* composed by Sumatikirti Sūri (Digambara) in *Samivat* 1625 and Padmasāgara’s *Dharmaparīkṣā* (*Samvat* 1645).

3 The ancient fort on the crest of the hill is described by Peterson in his Report I, p. 46f.

4 See p. xvi of this intro. to AJP.

5 He has said nothing about ‘Kitavakathānakapañcaka’ mentioned in *Prabhāvakacarita* (IX, 211).

6 See p. xxvii of this intro.

7 This contains several legends which are irrational and highly exaggerated on account of some detail or the other, though it may be that these legends are not to be taken literally but are to be looked upon as presenting some historical fact in a hidden form and capable of symbolical significance.

8-9 See p. 21 of the critical study.

*mithyāṭra* by correction. ‘With minor changes’ it ‘can be turned into a fine *prahasana* of open satire’.<sup>1</sup>

Satire as a form of literature is not to be found in early Indian literature, though here and there satirical lashes brandished against vices, follies etc. are seen. This is not the place to dilate upon it, much less to mention satirical writings in the Indian languages old and modern. Suffice it to say that Dr. S. K. De has written an article “Satirical Poems in Sanskrit”<sup>2</sup>. Ramanhai M. Nilkanth and his wife have defined and illustrated satire in their Gujarātī work *Hāsyamandira*<sup>3</sup> (pp. 93–112<sup>4</sup>; 2nd edn. 1926).<sup>5</sup> Dr. Upadhye has dealt with this subject in English and have examined to some extent the following works:—

Daśakumāracarita, “Bharatakadvātrīmśikā, Kutṭinimata, Samayamātrikā, Darpadalana, Kalāvilāsa, Hāsyacūḍāmaṇi, Mukundānanda, Caturbhāṇi”, Mattavilāsa, Laṭakamelaka and Dhūrtasamigama.

Satire is thus seen in some poems and plays. Satirical verses in Saṃskṛta and Pāiya may be collected from anthologies and from examples illustrating *vyājā-stuti*.<sup>6</sup>

*Dhuttakkhaṇa* as a satirical work holds an important

1 *Ibid.*, p. 24.

2 This article is published in “The Indian Culture” (Vol. VIII, No. I, pp. 1–8).

3 Herein the article on ‘Satire’ published in the *Encyclopædia Britannica* (9th & 11th edn.) is utilized.

4 Pages 110–112 deal with caricature as a branch of satire.

5 Some of the chappās of Akho, cābakhās (satirical lashes) of Bhojo and Kadavī vāṇī of Sundaram are some of the satirical works in Guj.

6 The Śaiva monks are satirized by means of stories which illustrate their moral depravity and stupidity.

7 Dr. S. K. De has written a “Note on the Sanskrit Monologue-Play (Bhāṇa) with special Reference to the Caturbhāṇi”, and it is published in JRAS (pp. 63–90, 1926 A. D.). He has also written “The Sanskrit Prahasana”. Vide “The Poona Orientalist” (Vol. VII, Nos. 3–4, pp. 149–156).

8 In *A History of Urdu Literature* by Ram Babu Saksena satires of Sauda are discussed on p. 64 and those of Insha and Muṣṭaffī are noted on p. 91.

place in early<sup>1</sup> literature on account of rarity, clarity, nobility etc. of such works therein.

### (71-72) Sāvagadhammasamāsa<sup>2</sup>

This work is named as *S'rāvakaprājñaptiprakaranya* by its commentator Haribhadra Sūri. All the same, since the work is in Pāīya and since there is specific mention of 'Sāvagadhamma' and 'samāsa', I have coined this name. If we leave aside 'samāsa', it may be named as 'Sāvagadhamma'. It consists of 401 verses. At the end of the last verse several MSS. of the text end as follows:

"श्रीउमास्तिवाचकृता सावयपद्मस्त्री समन्ता".

Though the authorship is thus attributed to Umāsvāti, I, for one, hold a different view, especially when the explanation of partial transgressions of the twelve vows of the laity differ from that given in the *Bhāṣya* on TS, and when Abhayadeva in his com. (p. 3b) on *Pañcāsaya* (v. 2) cite the 2nd verse of this work as coming from the pen of Haribhadra. So if it is once agreed that the author of this work is not Umāsvāti, I can corroborate my view by saying that exposition of 15 *karmādānas* given here is found neither in TS nor in its *Bhāṣya*, though they occur in *Uvāsagadasā* (I, p. 11 of P. L. Vaidya's edn.) and *Āvassaya* (VI, 7, p. 829a).

Verse 299<sup>3</sup> is a quotation from *Āvassaya* (VI, 9; p. 831b).

There is no doubt that the commentator of this work is Haribhadra Sūri, the author of AJP. The opening lines of this com. agree with those in the com. (p. 2) on AJP (Vol. I).

In the com. on v. 133 there is mention of 'Samsāramocaka'.

### (75a) Sāvagadhamma

This is a small poem in Pāīya in 120 verses. Its title 'Sāvagadhamma' is mentioned by the author himself in the

1 The 'Mandūka-sūkta' in *Rg. Veda*, the story of Śunahśepa in the *Aitareya Brāhmaṇa* etc. are the oldest examples of satire in Indian literature.

2 This text along with Haribhadra's com. and Guj. translation of the text is published by Jñānaprasārakamandala, Bombay in 1906 A. D.

3 "सामाइयमि उ कष्टं समणो इव सावओ हवइ जम्हा।  
एण कारणेण बहुसो सामाइवं तुज्ञा ॥"

opening verse. Mānadeva Sūri in its com. gives its Sk. equivalent 'Srāvakadharma' and refers to it as a *tantra* both in the beginning and at the end (v. 1). It seems that in some MS. there is a line as under:—

"इति श्रीमानदेवसूरिचिता श्रावकधर्मविधिप्रकरणय वृत्तिः परिसमाप्तेति".

On this basis this work is named by some as *Srāvakadharmavidhiprakarana*, the title we have in its edition published<sup>1</sup> by Sanghavi Nagindas Karamchand in 1940 A. D.

The poem deals with *samyaktva*, the twelve vows of the *Jaina* laity, their partial transgressions, *samlekhāna*, and the daily duties of a *Srāvaka*. In v. 2 the word 'sāvaga' is defined. The commentary quotes from several works of our author and is very lucid.

The commentator in the end names the author as Haribhadra, and in the last verse of this poem we have the phrase 'bhava-viraha'. So one can say that this *Sāvagadhamma* comes from the pen of our author.

Kopipura, Surat.  
3rd June, 1947 }

H. R. KAPADIA

---

1 In this edition of 1940 we have a Sk. rendering of the text in Jaïna Marahatti. In the beginning there is an intro. in Guj., detailed account of contents, and an alphabetical index of the verses of the text.



श्रीयाकिनीमहत्तराधर्मसूतु-

श्रीहरिभद्रसूरिशेखरसूत्रितम्

अनेकान्तजयपताकाख्यं प्रकरणम् ।

स्वोपज्ञया व्याख्यया श्रीमुनिचन्द्रसूरिप्रणीतेन टिप्पणकरूपेण

५

विवरणेन च समलङ्घतम् ।

द्वितीयः खण्डः ।

पञ्चमोऽधिकारः ।

( मूलम् )

अन्यस्त्वाह-बाह्यमर्थमधिकृत्यैतत् सदसदादित्वमुक्तम् । एतच १० वन्ध्यासुतसौन्दर्यवदविषयमेव, तस्यैवासत्त्वात् । स हि परमाणवो वा स्युस्तत्समूहो वा अवयवी वेति सर्वश्चायमसन्, न्यायानुपपत्तेः । परमाणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते, तथातदनुभवाभावात् स्थूलाकारसंवेदनोपपत्तेः, तस्य च तेष्वभावात्, अन्याकारेण च

( स्वो० व्या० )

१५

अन्यस्तु-योगाचार आह-बाह्यमर्थमधिकृत्य-घटादिरूपं एतत् सद-सदादित्वमुक्तं वस्तुनः । एतच्च किमिलाह-वन्ध्यासुतसौन्दर्यवदिति निर्दीशनम्, अविषयमेव-अगोचरमेव । कुत इत्याह-तस्यैव-बाह्यर्थस्य असत्त्वात् कारणात् । एतदेवाभिधातुमाह-स हील्यादि । स यस्माद् बाह्योऽर्थः परमाणवो वा स्युः-भवेयुः तत्समूहो वा-परमाणुसमूहो वा भवेत् अवयवी २० वा-एको निरंश इति सर्वश्चायमसन्-न विद्यते । कुत इत्याह-न्यायानुपपत्तेः-न्यायेनायुक्तेः । अनुपत्तिमेवाह-परमाणवस्तावदध्यक्षेण-प्रत्यक्षेण न प्रतीयन्ते । कुत इत्याह-तथातदनुभवाभावात् तथा-परमाणुत्वेन तेन-प्रत्यक्षेण अननुभवात् । अननुभवश्च स्थूलाकारसंवेदनोपपत्तेः ऊर्ध्वाधिकारत्वेन तस्य च-स्थूलस्याकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावात् अन्याकारेण च-स्थूल- २५

१ ‘सौदर्य०’ इति डू-पाठः । २ ‘तदननुभवात्’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

अन्याग्रहणात्, ग्रहणे चातिप्रसङ्गतो व्यवहारायोगादिति । नाष्ट्य-  
नुमानस्य विषयः, तदव्यभिचारिलिङ्गायोगात् । तत्र हि विज्ञाना-  
न्यथानुपपत्तिलिङ्गं स्यात् । सा चायुक्तैव, तस्यान्यथाऽप्युपपत्तेः  
अन्तर्वासनात् एव भावात् । न च योगिग्राह्या इति न्यायं वचः,  
प्रमाणाभावात् । अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्, ननु तद्-  
युक्त्ययोगः । परमाणवो हि मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सत्यवद्यं  
दिग्भागभेदेन भाव्यम् । सति चास्मिन् सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेक-

१०

( खो० व्या० )

रूपेण अन्याग्रहणात्-परमाणवग्रहणाद् ग्रहणे च अन्याकारेणान्यस्य अति-  
प्रसङ्गतः-अतिप्रसङ्गेन नीलेन पीतग्रहणलक्षणेन व्यवहारायोगात् । परमाणवः  
तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्त इति स्थितम् । नाष्ट्यनुमानस्य विषयः परमाणव  
इति वर्तते । कुत इत्याह-तदव्यभिचारिलिङ्गायोगात्-परमाणवव्यभिचारि-  
लिङ्गात् । अयोगमेवाह-तत्र यसाद् विज्ञानान्यथानुपपत्तिलिङ्गं स्यात् ।  
सा चायुक्तैव । कुत इत्याह-तस्य-विज्ञानस्य अन्यथाऽपि-परमाणुरूपमर्थ-  
मन्तरेणापि उपपत्तेः । उपपत्तिश्च अन्तर्वासनात् एव-आलयगतायाः सकाशाद्  
भावाद् विज्ञानस्य । न च योगिग्राह्या इति-एवं न्यायं वचः,  
परमाणव इति प्रक्रमः । कुतो नेत्याह-प्रमाणाभावाद् योगिज्ञानप्रत्यक्षत्वेन ।  
२० अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्, योगिविज्ञानप्रत्यक्षत्वस्य तुल्य-  
त्वादित्यभिप्रायः । एतदाशङ्काह-ननु तद्युक्त्ययोगः तेषां-परमाणूनां युक्ति-  
भिरयोगः प्रमाणम् । एतद्वावनायैवाह-परमाणवो हीत्यादि । परमाणवो यस्मात्  
मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सति किमित्याह-अवश्यं दिग्भागभेदेन  
भाव्यम् । सति चास्मिन्-दिग्भागभेदे सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्व-  
२५ विचाराक्षमत्वात् कारणात् कुतस्त इति-कुतः परमाणवः? । न च निरव-

( विवरणम् )

अथ योगाचारमतवादे किञ्चित्पूर्ण्यते । (२४-२५) सावयवत्वमहत्त्वैकत्वानेकत्व-  
विचाराक्षमत्वादिति । सावयवत्वं महत्त्वं च एकत्वानेकत्वं च तेषां विचारस्तस्याक्षम-

१ 'प्रसङ्गात्' इति क-पाठः । २ 'तद्युक्तयोगः' इति क-पाठः, ग-पाठस्तु 'तद्युक्तयोगः'  
इति । ३ 'प्रसङ्गात्' इति ड-पाठः । ४ 'तत्र यसाद्' इति क-पाठः । ५ 'पञ्चलिङ्गं' इति  
क-पाठः । ६ 'किञ्चित्वचूर्ण्यते' इति च-पाठः ।

## (मूलम्)

त्वविचाराक्षमत्वात् कुतस्त इति ? । न च निरवयवत्वादमीषाम-  
यमदोषः, मूर्त्त्वे निरवयवत्वायोगात् क्वचिदवस्थानेन नियमतः  
पर्यन्तसिद्धेः पारिमाणडल्याभ्युपगमादिति । एतेन तत्समूहः<sup>५</sup>  
प्रत्यक्तः, तेषामेव नैरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूहत्वात् निरवयवानां  
च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावापत्तेः ।

(स्तो० व्या०)

यवत्वादमीषां-परमाणूनामयमदोषः-अनन्तरोदितः । कुत इत्याह-मूर्त्त-  
त्वेन हेतुना निरवयत्वायोगात् । अयोगश्च क्वचिदवस्थानेन हेतुना<sup>१०</sup>  
नियमतः-नियमेन पर्यन्तसिद्धेः । तथा पारिमाणडल्याभ्युपगमादिति ।  
एतेन-अनन्तरोदितेन परमाणुनिराकरणेन तत्समूहः-परमाणुसमूहः प्रत्यक्तः-  
निराकृतः । कुत इत्याह-तेषामेव-परमाणूनां नैरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूह-  
त्वात्-परमाणुसमूहत्वात्, ततश्च तदभावात् तदभाव इत्यभिश्रायः । दूषणा-  
न्तरमाह-निरवयवानां च-परमाणूनां तत्त्वतः-परमार्थेन नैरन्तर्यावस्थाना-<sup>१५</sup>  
योगात् । अयोगश्च सर्वतः-सर्वासु दिक्षु एकस्य, अणोरिति प्रकमः, तद-  
परभावापत्तेः-अपरपरमाणुभावापत्तेः । एवं च सर्वत एकस्य तदपरभावापत्त्या

(विवरणम्)

त्वात् । दिग्भागभेदे हि परमाणूनामवश्यं सावयवत्वमायाति । तथाहि-अन्य एवांशः  
पूर्वदिग्भागवर्ती परमाणोः, अन्य एवांशाः पश्चिमोत्तरदक्षिणोर्ध्वधोदिग्भागवर्तीन्<sup>२०</sup>  
इति व्यक्तमेव सावयवत्वम् । सावयवत्वे चावश्यं महत्त्वं पटादिवत् । न च  
परमाणोर्महत्वमङ्गीक्रियते तद्वादिभिः । तथा स परमाणुरेको वा स्यादनेको वा ।  
एकश्चेदभ्युपगम्यते, कथं दिग्भागभेदः ? । अथानेक इति पक्षः कक्षीक्रियते, तर्ह्य-  
भ्युपगमहानिः, एकत्वेनाभ्युपगतत्वात् तस्येति ॥

(११) पर्यन्तसिद्धेरिति । दिग्भागभेदसिद्धेरित्यर्थः ॥

२५

(१४) तदभावात् तदभाव इति । परमाणूनामभावात् परमाणुभिरारब्धस्य  
समूहस्य अभाव इत्यर्थः ॥(१७) अपरपरमाणुभावापत्तेरिति । अपरेषां-मध्यभागवर्त्तिपरमाणूनां व्यति-  
रिक्ता ये परमाणवस्तेषां सम्बन्धीयो भावः-सत्तातस्यापत्तिः-प्राप्तिस्याः । यदा (?)  
हि हस्तिदन्तादिरूपतया कश्चित् परमाणुर्मध्ये वर्तते अपरे च सर्वासु दिक्षु तस्य<sup>३०</sup>

१ ‘क्षमत्वात् तथा निरवयव’ इति क-पाठः । २ ‘परिमण्डलाभ्युप’ इति क-पाठः ।  
३ ‘चावयवत्वं महत्त्वं’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

एवं च तन्निरवयत्वविरोधात्, इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो  
व्यवहारायोगाच्च ॥

५ अवयव्यपि न युज्यत एव, स्वावयवव्यतिरेकेणैव तस्याभ्युप-  
गतत्वात्, मूर्त्तत्वेन तत्तदभिज्ञदेशाताऽनुपपत्तेः, देशकात्सर्वविकल्प-  
( स्वोऽव्याठ )

तन्निरवयवत्वविरोधात् तेषां-परमाणूनां निरवयवत्वविरोधाद् दिग्भागभेदेनेति  
हृदयम् । तथा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुनाऽणूनां तदग्रहणतः-समूहा-  
१० ग्रहणेन व्यवहारायोगाच्च कारणात् समूहः प्रत्युक्त इति किया ॥

अवयविनमधिकृत्याह-अवयव्यपि न युज्यत एव । कुत इत्याह-  
स्वावयवव्यतिरेकेणैव-एकान्ततः तस्य-अवयविनोऽभ्युपगतत्वात् पैरः ।  
ततः किमित्याह-मूर्त्तत्वेन हेतुना-असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेन तस्य-अवय-

## ( विवरणम् )

१५ वृत्तिं लभन्ते, एवं च सर्वेषामप्यणूनां निरवयवत्वहानिः, दिग्भागभेदभावात् ।  
तथाहि-मध्यपरमाणुरेकेन देशेन प्राचीप्रतिवद्वाणुना सम्बन्धमनुभवति, एकेन च  
पश्चिमाशावर्तिपरमाणुना । एवमन्येनोत्तरांश्चित्परमाणुं स्पृशति, अन्येन च दक्षिणे  
प्रतिवद्वम्, अन्येनोर्द्धु-दिग्भागगतमन्येन चांघोभागवर्तिनसिति सप्रदेशता मध्याणोः ।  
एवं बहिर्वर्तिनामप्यणूनामनेनैव न्यायेन सप्रदेशता भावनीयेति ॥

२० ( १३ ) मूर्त्तत्वेन हेतुनेति । वैशेषिकाणां हि मतेऽन्य एव तन्तवोऽन्यश्च मूर्त्तस्व-  
भावः पटाख्योऽवयवीति ॥

मूर्त्तत्वेनेत्यस्य पर्यायमाह वृत्तिकारः- ( १३ ) असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेनेति ।  
असर्वगैतद्रव्यस्य पृथिवी-जल-ज्वलना-उनिलरूपस्य परिमाणं अणुमहत्वादिरूपं तस्य  
भावः-सत्ता तेन । मूर्त्तत्वेनेति कोर्थ्यः? असर्वगतद्रव्यपरिमाणभावेन । असर्वगत-  
२५ द्रव्यपरिमाणत्वेनेत्यर्थः । तथा चोक्तम्-असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिरिति । अस्यार्थः-  
वैशेषिकाणां मते नव द्रव्याणि पृथिवी-जल-ज्वलना-उनिल-नभः-काल-दिगा-ऽऽत्म-मनः-  
सञ्ज्ञानि । तत्राद्यानि चत्वारि मनश्चासर्वगतानि । अन्यानि तु सर्वगतानि । ततोऽसर्व-  
गतद्रव्यस्य पृथिव्यादेर्यत् परिमाणं तन्मूर्त्तिरिति उच्यते । ततश्च पटाख्यसवयवि द्रव्यं  
पृथिवीद्रव्यान्तरभेदस्वभावं मूर्त्तमेव । एवं च कथंयत्रैवाकाशखण्डे तन्तवो मूर्त्ताः स्थिताः  
३० तत्रैव पटाख्योऽवयवी मूर्त्तः स्थितिं ब्रह्मीयात्? । न हि यत्रैव प्रदेशो न भवति पटः? ॥

१ 'निरोधाद्' इति क-पाठः । २ 'भेदाभावात्' इति ख-पाठः । ३ 'श्रिल परऽ' इति ख-  
च-पाठः । ४ 'मूर्त्तत्वेन हेतुरिति' इति च-पाठः । ५ 'गतस्य द्रव्यस्य' इति ख-पाठः ।  
६ 'तत्रान्यानि' इति च-पाठः । ७ अत्र कश्चित् पाठप्रपात इति भाति ।

(मूलम्)

द्वारेण तत्तद्वृत्त्ययोगात् तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः अभ्युपगमादि-  
विरोधात् प्रकारान्तरेण च वृत्त्ययोगाद् वर्तन्त इति ब्रूम इति  
वचनमात्रत्वात् भिन्नदेशस्य चाग्रहणात् तथाऽनुभवाभावात् ५  
एवमपि तथाकल्पनेऽतिप्रसङ्गादिति ॥

(स्वो० व्या०)

विनः तदभिन्नदेशताऽनुपपत्तेः—स्वावयवाभिन्नदेशताऽनुपपत्तेः तथा देशका-  
र्त्त्यविकल्पद्वारेण तत्तद्वृत्त्ययोगात् तस्य—अवयविनस्तेषु—अवयवेषु वृत्त्य-  
योगात् । अयोगश्च तत्सदेशताऽनेकतापत्तेः । यदि देशनावयवेषु वर्ततेऽवयवी १०  
ततः सदेशतः अथ कास्त्व्येन ततोऽनेकतोति । ततः किमिल्याह—अभ्युपगमादि-  
विरोधात् सदेशतायामभ्युपगमविरोधः । ‘आदि’शब्दादनेकतायां प्रतीतिबाधा ।  
तथा प्रकारान्तरेण—देशकास्त्व्यातिरिक्तेन वृत्त्ययोगात् अवयवेष्ववयविनः  
अत एव वैर्तन्त इति ब्रूम इति वचनमात्रत्वात् तथा भिन्नदेशस्य  
चाग्रहणात् अवयवेष्योऽवयविन इति प्रकमः । अग्रहणं च तथाऽनुभवा- १५  
भावात् तद्विन्देशत्वेन । एवमपि—तथाऽनुभवाभावेऽपि तथाकल्पने-

(विवरणम्)

(१२) अनेकतायां प्रतीतिबाधेति । यदि ह्यवयवी स्वावयवेषु प्रत्येकं सामस्येन  
प्रवर्तते, तदा यावन्तोऽवयवास्तावन्त एवैकस्मिन्नप्यवयविनि अवयविनः प्राप्नुवन्ति ।  
तथा च प्रतीतिबाधा । न ह्यैकस्मिन्नेव पटे बहवः पटाः केनचित् प्रतीयन्त इति उप- २०  
लक्षणत्वाच्च प्रतीतिबाधयाऽभ्युपगमविरोधोऽपि दृश्यः । न हि वैशेषिकैरेकस्मिन् पटे  
बहवः पटाः समभ्युपगम्यन्त इति ॥

(१४) अत एव वर्तत इति ब्रूम इति वचनमात्रत्वादिति । वैशेषिको हि  
देशकार्त्त्यविकल्पद्वारेणावयवेष्ववयविनो वृत्तिप्रतिषेधे प्रतिपादिते बौद्धादिना इदमुत्त-  
रमुरीकुरुते यदुत वर्तत एवावयवेष्ववयवी कथञ्चनापि इति वयं ब्रूमः । नै त्वेतद- २५  
भिदध्मो यदुत देशेन सामस्येन वेति । एतच्च वचनमात्रमेव र्प्रसार्यपादार्थणप्रायमिति ॥  
योगाचारः प्राह—यद्यवयवाभिन्नदेशोऽवयवी न घटते तथापि भिन्नदेशो भवि-  
ष्यतीयाह—(१४-१५) भिन्नदेशस्य चाग्रहणादिति । न हि तन्तुभ्यो व्यतिरिच्य-  
मानमूर्त्तिर्भिन्नदेशः केनापि पटः समुपलभ्यत इति ॥

१ ‘क्रम इति’ इति क—पाठो ऋान्तिमूलकः । २ ‘देशस्यावग्रहणात्’ इति क—पाठः । ३ ‘वर्तत’  
इति च—पाठः । ४ ‘बोधः’ इति च—पाठः । ५ ‘वाधाया’ इति ख—च—पाठः । ६ ‘पादितबोधा-  
दिना’ इति च—पाठः । ७ ‘तत्त्वेतद०’ इति क—पाठः । ८ ‘प्रसार्यपादार्थणप्राय०’ इति ख—पाठः ।  
९ ‘मूर्त्तिभिन्न०’ इति च—पाठः ।

## ( मूलम् )

न चास्य स्वारम्भकावयवेभ्यो जन्मापि युक्त्युपपन्नम्, तन्नित्यत्वेन  
तज्जननस्वभावत्वानिवृत्तेः; प्राग्वत् पञ्चादपि तद्वावाभावात्, तेषा-  
५ मपि स्वभावनियतत्वेन तत्त्वतोऽजनकत्वात्, तथा तुलानतिविशेषा-

( स्वो० व्या० )

अवयवमित्रदेशकल्पने अवयविनः । किमिल्याह—अतिप्रसङ्गात् तदवयव्यन्तरस्यापि  
कल्पनादित्यवयव्यपि न युज्यत एव इति क्रिया ॥

इहैव दूषणान्तरमाह न चेत्यादिना । न च अस्य—अवयविनः स्वारम्भका-  
१० वयवेभ्यः सकाशात् जन्मापि युक्त्युपपन्नम्, उत्पादोऽपि घटत इत्यर्थः । कुत  
इत्याह—तन्नित्यत्वेन—अवयवनियत्वेन हेतुना तज्जननस्वभावत्वानिवृत्तेः—  
अवयविजननस्वभावत्वानिवृत्तेः कारणात् । किमिल्याह—प्राग्वत्—तज्जन्मकालात्  
पूर्ववदिति निर्दर्शनम् । पञ्चादपि—उत्तरकालमपि तद्वावाभावात्—अवयविभावा-  
भावात् । एतदुक्तं भवति—आकालमेकस्वभावा अवयवाः, ततश्च तेभ्यः कदाचित्  
१५ तदभावे आकालमभाव इति । तथा तेषामपि—अवयवानामण्वादीनां स्वभाव-  
नियतत्वेन—आत्मभावनियततया, हेतुत्वनियतत्वेनेत्यर्थः तत्त्वतः—परमार्थेन  
अंजनकत्वात् । त एव न कार्यभवन्ति भवति च कार्यमित्यभावस्य भावभवने  
कुतस्तज्जनकत्वमिति हेतुत्वनियता वाऽजनयन्तो न तद्वेतव इति कुतो वा तज्जनक-  
त्वमिति परिभावना । दूषणान्तरमाह तथेत्यादिना । इतश्च नास्य स्वारम्भकावयवेभ्यो

३०

( विवरणम् )

(१४-१५) कदाचित् तदभावे अकालभाव(?) इति । यदि ह्यवयविजनन-  
नियैकस्वभावा एव तेऽवयवास्तदा सर्वदाऽवयविप्रसूतिरनिवारितप्रेसरा युज्यते । अथ  
कथमित्वाप्नुपजनयन्ति तर्हि सैर्वदाऽपि मा जनयन्तु प्रतिनियतैकस्वभावत्वात् तेषामिति ॥

(१७-१८) त एव न कार्यभवन्ति भवति च कार्यमितीत्यभावस्य भाव-  
२५ जनने कुतस्तज्जनकत्वमितीति । त एव—परमाणवाद्यवयवा एव न—नैव कार्य-  
भवन्ति—कार्यरूपतया परिणतिं लभन्ते, परमाणवादिभ्यो भिन्नत्वेनाभ्युपगमात् तज्ज-  
न्यावयविलक्षणकार्यस्य । यदि त एव न कार्यभवन्ति तर्हि कार्यमेव न भविष्य-  
तीत्याह—भवति च—जायते पुनः कार्य पटादि भैवतां बाह्यार्थवादिनां मते । एवं

१ ‘पश्चान्यथादपि तद्वावा०’ इति क—पाठोऽनादरणीयः । २ ‘प्रसरोपयुज्यते’ इति स्व—पाठः ।  
च—पाठस्तु ‘प्रसरोनुपयुज्यते’ इति । ३ ‘सर्वेदाऽवयविप्रमां जनयन्तु’ इति क—पाठः । ४ ‘कार्य-  
स्मित्यभावस्य’ इति च—पाठः । ५ ‘भवत्यवाद्या०’ इति क—पाठः ।

## (मूलम्)

ग्रहणात् तस्यापि महत्त्वेनानुपलक्षणायोगात् जलमत्स्यादौ जला-

(स्वो० व्या०)

जन्मापि युक्तयुपपन्नं तुलानतिविशेषाग्रहणात् । यदि ह्यन्ये एवावयैऽपि वेभ्योऽवयवी जन्मासादयेत् ततः पञ्चभ्यः पलेभ्यः सूत्रादेः पटादिनिष्पत्तौ तत्-तोलने तुलानतिविशेषो गृह्णेत् सूत्रादेस्तादवस्थ्य एव तदधिकपटादिभावात्; न च गृह्णत इति । एतत्समर्थनायाह-तस्यापि-अवयविनो महत्त्वेन हेतुना अनुप-

## (विवरणम्)

सति यत् सम्पन्नं तदाह-इत्येवमभावस्य-तुच्छरूपस्य सतैः कार्यस्य प्रागवस्थायौ १० भावजनने-भावरूपतयोत्पत्तौ सत्यां कुतः-कस्माद्वेतोः, नैवेत्यर्थः तज्जनकत्वम्-अवयव्याख्यकार्यहेतुत्वमण्वादीनामिति । अयमत्राभिसन्धिः-यैर्वाहार्थवादिभिः अण्वादिभ्यो भिन्नमेव तज्जन्यं कार्यमिति कैक्षीक्रियते, तेषां मते अण्वादय एव कार्यरूपतया न परिणमन्ते, स्वाभ्युपगमप्रकोपात् । अथै चासमुपजायते कथञ्चनापि कार्यम् । एवं च सामर्थ्यादिदमापन्नं यदुत पूर्वं खरविषाणप्रख्यस्य सतैः कार्यस्य हेतु- १५ सम्पर्के सति तद्वावः; न च सत्कार्यं प्रतीत्य जनकत्वमङ्गीक्रियमण्वादीनां न्याय-मार्गमवतरति, अकिञ्चित्करत्वेनाम्बरारविन्दादीनामपि प्रतीत्य जनकत्वापत्तेरिति ॥

अजनकत्वमेव किञ्चिद्देवेनाह- (पृ. ६, पं. १८) हेतुत्वनियता वा ऽजनयन्तो न तद्वेतव इति । हेतुत्वे-विवक्षितकार्यजनकत्वे नियताः-प्रतिनियैतवृत्तयो येऽण्वाद्यवयवाः ‘वा’शब्दो विकल्पार्थः । अजनयन्तः सन्तो विवक्षितकार्यं न-नैव तद्वेतवः- २० विवक्षितकार्यहेतवो युज्यन्ते । यदि हि ते तस्मिन् जनयितव्ये प्रतिनियता ऐव, तर्हि सर्वदैव जनयन्तु । न च सर्वदैव जनयन्ति, कदाचिद्देव पटादिकार्योपलम्भात् । ततश्च किंदाचिजनकाः कदाचिद्जनका इत्यायातम् । एवंविधाश्च सन्तः किंवं तज्जनने ते प्रतिनियता एव ? । अपि तु अप्रतिनियता एव । अप्रतिनियताश्च कथं तज्जनकाः ? । एवं युक्त्या विचार्यमाणं न कथञ्चनापि अवयवानामवयविजनकत्वं २५ धटाकोटिसण्टङ्कमाटीकत इति ॥

१ ‘भावः भावने भाव०’ इति क-पाठश्चिन्त्यः । च-पाठस्तु ‘भावभवने भाव०’ इति ।  
 २ ‘कक्षीयते’ इति ख-पाठः । ३ ‘अथवा’ इति च-पाठः । ४ ‘नियतवृत्तयोऽ (?) एवावयवाः इति ख-पाठः; च-पाठस्तु ‘नियतवृत्तयोऽएवाद्यवयवाः’ इति । ५ ‘एवं तर्हि’ इति क-पाठः ।  
 ६ ‘कदाचित् तज्जनकाः’ इति क-पाठः । ७ ‘कथं अनेन से’ इति क- पाठः । ८ ‘धटाकोटी०’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

धिक्यातुलनस्य विजातीयेषु योगात् अवयविनेव आ अवयवं  
तैराजलमव्यासेः, तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन गुरुत्वप्रतिबन्धाभावात्

५

## ( स्लो० व्या० )

लक्षणायोगात् । तुलानतिविशेषस्य गुरुत्वानुविद्धमेतदित्यर्थः । तत्परिहारपरिहाराय  
आह-जलमत्स्यादौ 'आदि'शब्दात् तथाविधकाष्ठादिग्रहः जलाधिक्यातुलनस्य  
सति । किमित्याह-विजातीयेषु-मत्स्यादिषु योगात् कारणात् । योगश्च अवय-  
विनेव अवयवमिति व्यतिरेकदृष्टान्तः यथाऽवयविना आ अवयवं स्वावयवा-  
१० पेक्षया व्यासिरेवं तैः-मत्स्यादिभिराजलं-सकलजलमर्यादया अव्यासेः कारणात् ।  
यदि नामैवं ततः किमित्याह-तत्प्रयत्नप्रतिबन्धयोगेन-मत्स्यादिग्रयत्नप्रतिबन्ध-  
योगेन हेतुना । किमित्याह-गुरुत्वप्रतिबन्धाभावात् । न चायमवयविन्यपि

## ( विवरणम् )

( ६ ) गुरुत्वानुविद्धमेतदित्यर्थं इति । अत्र एतत्पटादैर्महत्त्वं गुरुत्वानुविद्धं  
१५ वर्तते, यैतस्तत्त्वायां नतिविशेषाग्रहणं न स्यादेवेत्यर्थः ॥

( ६ ) तत्परिहारपरिहारायेति । तस्य-अवयविवादिनः सम्बन्धी यः परिहारः  
स्वपक्षव्यवस्थापनरूपस्तत्परिहाराय-तन्निराकरणायाह-ब्रूते सूत्रकारः-योगाचारेणा-  
वयव्यपेक्षतया तुलानतिविशेषप्रहणेऽवयविवादिनं प्रति प्रसञ्जिते स एवं परिहार-  
माह-यथा जलभृतभाजनान्तर्गतस्य मत्स्यादैर्न जलादाधिक्येन तुलनं, एवमधि-  
२० कृतावयविनोदप्यवयवापेक्षया नाधिक्येन तुलनमिति । अत्रापि योगाचार एवं परि-  
हारं प्रतिपादयति-युक्तं तत्राधिक्यातुलनं मत्स्यादैः, सकलजलावयवानामव्यापक-  
त्वेन प्रतिहतसामर्थ्यत्वात् । यत्र हि सर्वावयवव्यासिः परस्परं भवति तत्र भवत्येव  
आधिक्येन तुलनं, यथा क्षीर-नीरयोर्मिलितयोः सतोः । मत्स्यस्तु न सर्वनीरावयव-  
व्यापक इति युक्ता तत्सामर्थ्यप्रतिस्खलना । अवयविना तु सर्वे एव स्वारम्भका-  
२५ अवयवा व्याप्ता इति क्षीरनीरन्यायादधिकतया तत्तुलनं स्थात् । प्रपञ्चितश्चायमर्थः  
स्वयमेव सूत्रकृताः सुखावबोधाय किञ्चिलिखितमिति ॥

१ 'तत्प्रति यत्कं प्रतिबन्धस्य वा त अपान्तरा०' इति क-पाठो विचारणीयः । २ 'तत्परिहा-  
रायाह' इति छ-पाठः । ३ 'तत्तुलायामनति०' इति च-पाठः । ४ 'स्थापनकास्तत्परि०' इति  
क-पाठः ।

## ( मूलम् )

अपान्तरालस्खलनेनावयविनि तदसिद्धेः । समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षोऽप्यवयविभावेन समाहार्यान्तरभावात् तदधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषतोऽघटमान एवेत्यपकर्णयितव्यः ॥<sup>५</sup>

न चासावमूर्तेः, अग्रहणप्रसङ्गात्, मूर्त्तानुवेदेऽपि स्वभावानुज्ञनात्, अन्यथा कथश्चित् तद्रूपतापत्तेरिति । न चार्थे सत्यपि तद्रहणोपायः संमस्ति, युक्त्ययोगात् । स हि संवेदनग्राह्यः स्यात् । तच्च

( खो० व्या० )

इत्याह—अपान्तरालस्खलनेन हेतुना अवयविनि तदसिद्धेः—गुरुत्वप्रतिबन्धा-१० सिद्धेरिति । तस्यापि महत्वेन अनुपलक्षणायोगादिति श्यितम् । समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षोऽपि सप्तपूल्यादौ । किमित्याह—अवयविभावेन हेतुना समाहार्यान्तरभावात् कारणात् तदधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषतः—अवयवाधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादिदोषात् कारणात् । ‘आदि’शब्दाद् भेदोपलब्धिप्रसङ्गग्रहः । किमित्याह—अघटमान एवेत्यपकर्णयितव्यः ॥<sup>१५</sup>

न चासौ—अवयवी अमूर्तेः । कुत इत्याह—अग्रहणप्रसङ्गादाकाशवत् मूर्त्तानुवेदेऽपि सति अवयवापेक्षया स्वभावानुज्ञनात्, अमूर्तलापरित्यागात् इत्यर्थः । अन्यथा—एवमनभ्युपगमे कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण तद्रूपतापत्तेः—मूर्त्तावयवरूपतापत्तेरित्यवयव्यपि न युज्यत एव इति श्यितम् । दूषणान्तरमाह न चेतादिना । न च अर्थे सत्यपि—परमाणवादिरूपे तद्रहणोपायः—अर्थग्रहणे-२०

## ( विवरणम् )

(११-१२) समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षोऽपीति । यथाहि सप्तानां पूलानां समाहार इति सप्तपूलीत्यत्र सप्तपूलीगुरुत्वव्यतिरिक्तं न किञ्चित् समाहारगुरुत्वमुपलभ्यते, ईवमवयविनोऽपि गुरुत्वमिति । एवंरूपो यः समाहारगुरुत्वानुपलब्धिपक्षः सोऽप्यघटमान इत्यपकर्णयितव्यः ॥<sup>२५</sup>

(१२-१३) अवयविभावेन हेतुना समाहार्यान्तरभावात् कारणादिति । अवयविभावेनेति कोऽर्थः समाहार्यान्तरभावात् कारणात् । अयमर्थः—सप्तानां पूलानां समाहार इति वाक्यसामर्थ्यात् सप्तपूलव्यतिरिक्तं समाहारभिधानं समाहार्यान्तरं प्राप्तमवयविकल्पम् । ततोऽत्रापि त एव तदधिकगुरुत्वोपलब्धिप्रसङ्गादयो दोषा इति ॥

१ ‘स्वभावान्तराभवनात् अन्यथा’ इति ग-पाठः । २ ‘समस्ययुक्त्ययोगात्’ इति क-पाठः । ३ ‘हार्यान्तराभावात्’ इति कृ-पाठः । ४ ‘प्रसङ्गः’ इति छ-पाठः । ५ ‘त्याह—घटमान’ इति छ-पाठः । ६ ‘एवमवयविन्यपि गुरु०’ इति क-पाठः । ७ ‘हार्यान्तराभावात्’ इति च-पाठः ।  
अनेकान्त० २

## ( मूलम् )

साकारमनाकारं वा । साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं वेति । यदि स्वाकारं तमेव तद् 'वेदयेत् कथमनेनार्थो गृहीतो नाम ? । अथ ५ अर्थाकारं जडरूपताऽस्य; अन्यथा तदाकारत्वाभावः । अनाकारत्वे तु प्रतिकर्मच्यवस्थाऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्त्वामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, प्रत्यासत्त्वे निबन्धनत्वात् तस्य सुसादिकल्पत्वात् इत्यसन्नेव बाह्योऽर्थं इति ॥

## ( स्वो० व्याठ० )

१० पायः समस्ति-विद्यते । न च कुत इत्याह-युक्त्ययोगात् कारणात् । एनमेष्टाभिधातुमाह-स हीत्यादि । स यस्मादर्थः संवेदनग्राह्यः स्यात्-विज्ञानग्राह्यो भवेत् । तच्च-संवेदनं साकारमनाकारं वा, सादिति वर्तते । साकारत्वेऽपि सति स्वाकारं विषयाकारं वेति । सर्वथाऽपि दोष इत्येतदाह-यदि स्वाकारं संवेदनं ततः तमेव स्वाकारं तत्-संवेदनं 'वेदयेत्'; कथमनेन-स्वाकारवेदिना १५ संवेदनेन अर्थो गृहीतो नाम ? नैवेत्यभिप्रायः । अथार्थाकारं, संवेदनमिति प्रक्रमः, जडरूपताऽस्य-संवेदनस्य; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदाकारत्वाभावः-अर्थाकारत्वाभावः । अस्य संवेदनस्य स्वरूपनियतत्वादिति भावः । अनाकारत्वे तु, संवेदनस्येति प्रक्रमः, किमित्याह-प्रतिकर्मच्यवस्थाऽनुपपत्तिः, सर्ववस्तुनां तदनाकारत्वाविशेषादित्यर्थः । अत एवाह-निबन्धनाभावात् । २० अभावश्च तत्सत्त्वामात्रस्य-अनाकारसंवेदनसत्त्वामात्रस्य सर्वत्राविशेषात्, प्रत्यासत्त्वे:-देशकृताया अर्थं प्रति अनिवन्धनत्वात् । अनिवन्धनत्वं च तस्य-अनाकारसंवेदनस्य सुसादिकल्पत्वात् । 'आदि'शब्दान्मत्तादिग्रहः । सुपस्य हि प्रत्यासन्नेतरयोर्न कश्चिद् विशेषस्तदवबोधं प्रेति इति भावनीयम् । इति-एवमसन्नेव बाह्योऽर्थं इति योगाचारमतम् । एतदिह पूर्वपक्षः ॥

२५

## ( विवरणम् )

(१८) प्रतिकर्मच्यवस्थाऽनुपपत्तिः कुत इत्याह-(१९) सर्ववस्तुनां तदनाकारत्वाविशेषादिति । अविद्यमान आकारो यत्र तदनाकारं तस्य भावोऽनाकारत्वं तस्य-ज्ञानस्यानाकारत्वं तदनाकारत्वं तस्याविशेषात् । केषां सम्बन्धी अविद्यमान आकारस्तत्रेत्याह-सर्ववस्तुनां-घटपटादीनाम् । विविक्षितघटज्ञानं हि न घटाकारं, नापि ३० पटाद्याकारम्, अतोऽनाकारत्वाविशेषात् कथं घटस्यैव तज्ज्ञानं, न तु पटाद्येरपीति ? ॥

१ 'वेदयते' इति क-पाठः । २ 'रूपता स्यात्, अन्यथा' इति ग-पाठः । ३ 'वेदयते' इति क-पाठः । ४ 'प्रतीयति भावः' इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

एतदप्ययुक्तम्, अनालोचिताभिधानात् । तत्र यदुक्तम्—‘पर-  
माणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते’ इत्यादि, एतदप्ययुक्तम्,  
विकल्पानुपत्तेः । तथाहि—किं सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोस्थित् ५  
कथञ्चित्? । यदि सर्वथा, तदसिद्धम्, कथञ्चित् प्रतीतेः, तेषां साधा-  
रणासाधारणरूपत्वात् चित्रखभावत्वात् प्रत्येकत्वैकत्वपरिणाम-  
भावात्, साधारणरूपप्रतीतेः तथाऽनुभवभावात्, विच्छिन्नार्थ-  
ग्रहणस्वभावसंवेदनावेदनात्, तस्मिन्नसत्यस्यासिद्धेः दुष्टकेशादि-  
ज्ञानस्य तदाभासत्वात्, तस्यापि तद्बलेनैव प्रवृत्तेः भिन्नदोषोप- १०  
‘योगापेक्षणात्, अन्यथा तदनुप(?)पत्तेःरिति । अनेन स्थूलाकार-

## ( स्वो० व्या० )

एतदशङ्काह—एतदपि—पूर्वपक्षोदितमयुक्तम् । कुत इत्याह—अनालोचि-  
ताभिधानात् । एतदेव दर्शयति तत्रेत्यादिना । तत्र यदुक्तं पूर्वपक्षे—  
‘परमाणवस्तावदध्यक्षेण न प्रतीयन्ते’ इत्यादि, एतदप्ययुक्तम् । कुत १५  
इत्याह—विकल्पानुपत्तेः । एनमेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्वत् । किं  
सर्वथा न प्रतीयन्ते, आहोस्थित् कथञ्चित् न प्रतीयन्ते? । यदि सर्वथा,  
तत्—एतदसिद्धम् । कुत इत्याह—कथञ्चित् प्रतीतेः—साधारणरूपतया । अत  
एवाह—तेषां—परमाणूनां साधारणासाधारणरूपत्वात् । एतचैवमित्याह—  
चित्रखभावत्वात् प्रत्येकत्वैकत्वपरिणामभावात् । एकत्वं स्कन्धपरिणामः २०  
एवं साधारणरूपप्रतीतेः । तेषां प्रतीतिश्च तथाऽनुभवभावात्—बहिर्मुखाव-  
भासतया । एनमेवाह—विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनावेदनात् तस्मिन्न-  
सति—विच्छिन्नेऽर्थं अस्यासिद्धेः—विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनस्य कथं तर्हि  
दुष्टकेशादिज्ञानमित्यमित्याशङ्काह—दुष्टकेशादिज्ञानस्य । ‘आदि’शब्दात् चन्द्रादि-  
ज्ञानग्रहः । तदाभासत्वात्—विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावसंवेदनवेदनाभासत्वात् । तथा २५  
तस्यापि—दुष्टकेशादिज्ञानस्य तद्बलेनैव—विच्छिन्नार्थबलेनैव प्रवृत्तेः । प्रवृत्ति-  
शैवं भिन्नदोषोपयोगापेक्षणात्, बोधातिरिक्ततिमिरायुपयोगापेक्षणादित्यर्थः ।  
अन्यथा—एवमनभ्युपगमे तदनुपत्तेः—दुष्टकेशादिज्ञानानुपत्तेः, न कारणाभेदे  
कार्यभेद इति भावनीयमिति । एतेन—अनन्तरोदितेन स्थूलाकारसंवेदनात्

१ प्रथमे पृष्ठे । २ प्रत्येकं त्वेकत्वं इति ग-पाठः । ३ ‘भाववेदनवेदनात्’ इति ग-पाठः ।  
४ ‘प्रतीतेः’ इति क-पाठः । ५ ‘योगात् क्षेपणात्’ इति क-पाठः । ६ प्रथमे पृष्ठे ।  
७ ‘एतदयुक्तम्’ इति छ-पाठः । ८ ‘ज्ञानमित्या०’ इति क-पाठः । ९ ‘कारणाभेदात् कार्य०’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

संवेदनात् तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं तत् प्रत्युक्तम्, तत्-  
साधारणरूपस्यैव तत्त्वतः स्थूलाकाररूपत्वात् तस्य तेष्वभावा-  
५ सिद्धेरिति । एवं च 'नाप्यनुमानस्य विषयः, अव्यभिचारिलिङ्गाभा-  
वात्' इत्याद्यपि यदुक्तं तदुक्तिमात्रमेव, तेषां कथश्चित् प्रत्यक्षसिद्ध-  
त्वात् प्रत्यक्षस्य चानुमेयत्वोपपत्तेः, तथाविधविज्ञानस्य तत्त्वाभाव-  
मन्तरेण सम्यग्न्यायतोऽयोगात्, अन्तर्वासनात् एव भावासिद्धेः,  
१० बोधमात्रतत्त्ववादिनस्तस्या एवायोगात्, तन्मात्रस्य सर्वबोधेषु  
भेदकाभावात्, तद्देवमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्वावेऽपि तथाकार्य-

( स्व० व्या० )

तस्य च तेष्वभावादित्याद्यपि यदुक्तं पूर्वपक्षे९ तत् प्रत्युक्तम् । कथमित्याह-  
तत्साधारणरूपस्यैव-परमाणुसाधारणरूपस्यैव तत्त्वतः स्थूलाकाररूप-  
१५ त्वात् तस्य-स्थूलाकारस्य तेषु-परमाणुषु अभावासिद्धेरिति । एवं च  
'नाप्यनुमानस्य विषयः, अव्यभिचारिलिङ्गाभावात्' इत्याद्यपि  
यदुक्तं पूर्वपक्षे९ तदुक्तिमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । तेषां-परमाणूनां कथ-  
श्चित्-केनचित् ग्रकारेण साधारणरूपतया प्रत्यक्षसिद्धत्वात् प्रत्यक्षस्य च-  
वस्तुनः अनुमेयत्वोपपत्तेः । एतदेवाह-तथाविधविज्ञानस्य-तत्साधारण-  
२० रूपप्रतिभासिनो विकल्पात्मकस्य तत्त्वाभावमन्तरेण तेषां-परमाणूनां तथाभावं-  
साधारणरूपतया भावमन्तरेण-विना । किमित्याह-सम्यग्न्यायतः-अतिगम्भीर-  
निरूपणान्यायेन अयोगात् कारणात् । अयोगश्च अन्तर्वासनात् एव भावा-  
सिद्धेः तथाविधविज्ञानस्य । असिद्धिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनः-वादिनः  
तस्या एव-अन्तर्वासनाया एव अयोगात् । अयोगश्च तन्मात्रस्य-बोधमात्रस्य  
२५ सर्वबोधेषु-भुवनान्तर्गतेषु भावात्-कारणात् । ततः किमित्याह-तत्त्वेन-  
परमार्थेन भेदानुपपत्तेः सर्वबोधानाम् । ततः किमित्याह-भिन्नजातीयकार्य-  
योगात् । अयोगश्च वस्तुतः-परमार्थेन भेदकाभावात्, तद्भेदमात्रस्य-  
बोधभेदमात्रस्य । किमित्याह-अप्रयोजकत्वात् । अप्रयोजकत्वं च तद्वावेऽपि-

१ द्रष्टव्यं प्रथमं पृष्ठं यत्र भावतोऽयमुलेखः, न तु शब्दशः । २ द्वितीये पृष्ठे । ३ 'प्रत्यक्षत्वसिद्ध०'  
इति क-पाठः । ४ 'ज्ञानस्य तथाभाव०' इति ग-पाठः । ५ 'भावादित्यपि' इति ढ-पाठः ।  
६ आद्ये पृष्ठे । ७ द्वितीये पृष्ठे ।

( मूलम् )

भेदासिद्धेः, बुद्धबोधभेदेषु तथाऽभ्युपगमादिति तद्वावोऽपि न तत्त्वतस्तदतिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेणेति वक्ष्यामः ॥

यच्चोत्तम्<sup>१</sup>—‘न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमाणा-५  
भावात्’ इत्यादि तदप्ययुक्तम्, तेषां साधारणासाधारणरूपत्वात्  
कात्म्लयेन निरावरणज्ञानैरेव ग्रहणात् । स्यादेतत्र तेषामकात्म्लयेन  
सत्तेति । सत्यमेवमेतत् । यद्येवं कथमर्वाग्रहश्चान् न तथैव ग्रहः? १०  
प्रतिबन्धकदोषात् । कथमेतदवगम्यत इति वाच्यम्, ज्ञानविशेषदर्श-  
नात् । कीदृशः पुनर्ज्ञानविशेषः? तद्वत्धर्मगोचरः । तथाहि—१०

( स्वो० व्या० )

बोधमात्रभेदभावेऽपि । किमित्याह तथाकार्यभेदासिद्धेः—विजातीयत्वेन कार्यभेदा-  
सिद्धेः । असिद्धिश्च बुद्धबोधभेदेषु—अनेकबुद्धसम्बन्धिषु तथाऽभ्युपगमात्—  
विजातीयत्वेन निरावरणज्ञानैरेव ग्रहणात्, न हि ततोऽशुद्धलक्षणजन्मेत्यभ्युपगमः । एवं  
तदुक्तिमात्रमेव इति शितम् । इहैवाभ्युच्यमाह—तद्वावोऽपि—बुद्धबोधभेदभावेऽपि १५  
न तत्त्वतः—प्रमाणेन तदतिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेण—बोधातिरिक्तवस्तुव्यतिरेकेण  
देशाद्यभावेनेति वक्ष्याम उपरिष्टत् ॥

यच्चोत्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव—‘न च योगिग्राह्या इति न्याय्यं वचः, प्रमा-  
णाभावात्’ इत्यादि तदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह—तेषां, प्रकमात् परमाणूनां,  
साधारणासाधारणरूपत्वात् । ततः किमित्याह—कात्म्लयेन—सम्पूर्णतया २०  
निरावरणज्ञानैरेव योगिभिर्ग्रहणात् । स्यादेतत्र तेषां—परमाणूनामकात्म्लयेन  
सत्तेति । एतदाशङ्काह—सत्यमेवमेतत्, नैव तेषामकात्म्लयेन सत्तेति । पराभिप्राय-  
माह यद्येवमित्यादिना । यद्येवं—न तेषामकात्म्लयेन सत्ता, ततः कथमर्वाग्रहश्चा-  
छङ्गस्थेन प्रमाणा न तथैव, यथा तत्सत्ता कात्म्लयेनेत्यर्थः, ग्रहः—परिच्छेदः? २५  
एतदाशङ्काह—प्रतिबन्धकदोषात्—कर्मापराधेन न तथाग्रहः । कथमित्यादि । २५  
कैथमेतदवगम्यते यदुत प्रतिबन्धकदोषान्न तथाग्रह इति वाच्यम् । एतदा-  
शङ्काह—ज्ञानविशेषदर्शनात्, प्रकमादणुष्वेव ज्ञानभेददर्शनांदेतदवगम्यते यदुत  
प्रतिबन्धकदोषान्न तथाग्रह इति । कीदृशः पुनर्ज्ञानविशेष इति पृष्ठः सन्नाह—  
तद्वत्धर्मगोचरः, प्रकमादणुगतधर्मविषयः । एवद्वावनायैवाह—तथाहीत्यादि ।

१ द्वितीये पृष्ठे । २ ‘दशां न’ इति ग-पाठः । ३ ‘भावेऽपि भवत्वतः पर०’ इति क-पाठः,  
ङ-पाठस्तु ‘भावेऽपि तत्त्वतः परमाणेन न तद०’ इति । ४ द्वितीये पृष्ठे । ५ ‘रायेन तथाग्रहः’  
इति ङ-पाठः । ६ ‘कथमेवं गम्यते’ इति ङ-पाठः! ७ ‘नादेतदेव गम्यते’ इति ङ-पाठः!

( मूलम् )

श्लेष्ममिश्रीकृतसर्षपयष्टौ दूरासन्नध्यामलामललोचनानां न न  
प्रतिभासभेदः । न चासौ न तन्निमित्तः । न च न निमित्तान्तरा-  
५ पेक्षः । न न सम्यग्रूप इति परिभावनीयम् । अतः प्रतिबन्धकाप-  
गमानुरूपा तत्प्रतिपत्तिरनवद्या च । योगिनोऽपि तत्साधारणाकारं  
गृह्णन्त्येवेति चेत्, को वा किमाह? । तद्वहणेनैव विरुद्धस्तदितरग्रह  
इति चेत्, न, तेनैवासौ कथंश्चित् । तद्वेदेकर्थं भिन्नेनैव स इति चेत्,  
न भिन्नेनैव । कर्थं तर्हि एतत् स्पष्टमभिधीयतामिति चेत्, कथंश्चिद-  
१० भिन्नेनेति । एतदुक्तं भवति—तौ साधारणेतराकारौ भेदाभेदेन व्यव-

( स्वोऽव्याख्या )

तथाहीत्युपप्रदर्शने । श्लेष्ममिश्रीकृतसर्षपयष्टौ विषयभूतायां किमित्याह—दूरा-  
सन्नध्यामलामललोचनानां—प्रमादृणां न न प्रतिभासभेदः । “द्वौ प्रति-  
षेधौ प्रकृतमर्थं गमयतः” इति कृत्वा, किन्तु प्रतिभासभेद एव । न चेत्यादि । न च  
१५ असौ—प्रतिभासभेदो न तन्निमित्तः—नाविकृतसर्षपादिनिमित्तः, किन्तु तन्निमित्त  
एव । न चेत्यादि । न च न निमित्तान्तरापेक्षः, अध्यामलत्वादिनिबन्धनमलादि-  
भावात् निमित्तान्तरसापेक्ष एव । न नेत्यादि । न न सम्यग्रूपः प्रतिभासभेदः,  
किन्तु सम्यग्रूप एव इति परिभावनीयम् । निगमयन्नाह—अत इत्यादि । अतः  
प्रतिबन्धकापगमानुरूपा चित्रलवात् तज्ज्ञानावरणीयादेः तत्प्रतिपत्तिः,  
२० प्रक्रमात् परमाणुप्रतिपत्तिः, अनवद्या च आलम्बनभावेनार्वाग्द्योऽपीति । सर्षप-  
यष्टौ सर्षपाः परमाणुकल्पाः सुखप्रतिपत्त्यर्थमुपन्यस्ताः साधारणासाधारणधर्मभात्तवेन ।  
योगिनोऽपि—निरावरणाः तत्साधारणाकारं—परमाणुसाधारणाकारं गृह्णन्त्येव ।  
इति चेत्, एतदाशङ्काह—को वा किमाह? गृह्णन्त्येवेत्यर्थः । तद्वहणेनैव—  
२५ साधारणाकारग्रहणेनैव विरुद्धस्तदितरग्रहः—असाधारणाकारग्रहः । इति चेत्,  
एतदाशङ्काह—न, तेनैव—साधारणाकारग्रहणेनैव असौ—असाधारणाकारग्रहः कर्थं  
श्चित्—केनचित् प्रकारेण । तद्वेदे—साधारणासाधारणाकारभेदे कर्थं भिन्नेनैव, ग्रहणे-  
नेति प्रक्रमः, सः—इतरग्रहः? । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न भिन्नेनैव—एकान्ततः ।  
कर्थं तर्हि स इतरग्रह एतत् स्पष्टमभिधीयताम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
३० कथंश्चिदभिन्नेन तद्वहणेनेति । इहैव भावनिकामाह एतदुक्तं भवतीत्यादिना ।  
तौ साधारणेतराकारौ—परमाणुगतौ भेदाभेदेन—अन्योन्यसंबलितौ व्यव-

१ ‘निमित्तान्तरापेक्ष एव’ इति छ—पाठः । २ ‘अभिन्नेनैव’ इति छ—पाठः । ३ ‘अन्योन्यसिंश्रितौ व्यव०’ इति छ—पाठः ।

## ( मूलम् )

स्थिताविति निरावरणेन तथैव गृह्येते । आसन्नामललोचनेनेव यथो-  
दितसर्षपयष्टौ सर्षपा रक्षादौ वा तद्गुणा इति । न ह्यसौ सर्षपान् न  
पश्यति तथाप्रतीतेः, न च तद्यष्टिमपि, अत एव हेतोः । न चान्यतर- ५  
दपि अत्र न, तदितराभावापत्तेः । न च परिकल्पितमपि, अत एव  
हेतोरिति । एवं रक्षादिगुणेष्वपि तज्ज्ञमाश्रित्य योजनीयम् ॥

स्यादेतदेवं योगिभिर्न ते विविक्ता एव गृह्यन्ते । न, क्वचिद् ग्रहणात्,  
विविक्तानामपि भावात्, पुङ्गलास्तिकायवैचित्र्यात्, वचनप्रामाण्यात् ।  
तथा चार्षम्—“खंधा खंधदेसा खंधपएसा परमाणुपोग्गला”<sup>१</sup> इति । <sup>१०</sup>

## ( स्वो० व्या० )

स्थिताविति कृत्वा निरावरणेन—योगिना तथैव गृह्येते यथा व्यवस्थितौ ।  
निर्दर्शनमाह—आसन्नामललोचनेनेव—प्रमात्रा यथोदितसर्षपयष्टौ अनन्तरो-  
पन्यस्तायां सर्षपाः साधारणसाधारणरूपा एव । न ह्यसौ सर्षपमात्रं यष्टिशून्यं यष्टि  
वा सर्षपशून्यं गृह्णति । निर्दर्शनान्तरमाह—रक्षादौ वा तद्गुणाः—रक्षगुणा इति । <sup>१५</sup>  
एतदपि भावयन्नाह—न ह्यसौ—आसन्नामललोचनः—सर्षपान् न पश्यति तथा-  
प्रतीतेः—सर्षपत्वेन प्रतीतेः । न च तद्यष्टिमपि—सर्षपयष्टिमपि न पश्यति; अत  
एव हेतोः—तथाप्रतीतिरेव । न चान्यतरदपि—सर्षपादि अत्र—यष्टौ न; तर्हि? <sup>२</sup>  
उभयमस्ति । कुत इत्याह—तदितराभावापत्तेः, अनुभूयमाननिषेधेनेति भावः ।  
न च परिकल्पितमपि अन्यतरत् सर्षपादि । कुत इत्याह—अत एव हेतोः— <sup>२०</sup>  
तदितराभावापत्तिलक्षणादिति । एवं रक्षादिगुणेष्वपि—शिरःशूलशमनादिप्रभावा-  
दिषु तज्ज्ञमाश्रित्य रक्षपरीक्षाकुशलं योजनीयम् । न ह्यसौ रक्षं न पश्यति  
तथाप्रतीतेः । न च न तद्गुणानप्यत एव हेतोरित्यादि ॥

स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे एवं—सर्षपयष्टिदृष्टान्तेन योगिभि-  
रपि—निरावरणैर्न ते, प्रक्रमात् सर्षपकल्पाः परमाणवो विविक्ता एव गृह्यन्ते । <sup>२५</sup>  
एतदाशङ्क्याह—न क्वचिद् ग्रहणाद् विविक्तानाम् । कथमित्याह—विविक्तानामपि  
भावात्, प्रक्रमात् परमाणूनाम् । कथं भाव इत्याह—पुङ्गलास्तिकायवैचित्र्यात्  
कारणात् । वैचित्र्यं च वचनप्रामाण्याद्वेतोः । वचनमाह तथा चार्षमित्यादिना-

१ छाया—स्कन्धा: स्कन्धदेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुङ्गलाः । २ ‘ततः प्रतीतेः’ इति क-  
पाठः । ३ ‘उभयमपि कुतः’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

अतो विविक्तास्ते गृह्यन्ते तथाखभावत्वात् प्रत्येकसर्षपवत् । स्थूला-  
कारस्य छद्मस्थेनापि ग्रहणानुग्रह्यतस्तु एवमुपन्यास इति । एवं च  
५ ‘अग्राह्या इत्यपि किं प्रमाणमिति चेत्’, इत्येतदाशङ्क्य यदुक्तम्—‘ननु  
तद्युक्त्ययोगः’ इत्येतदपि तुच्छमेव द्रष्टव्यम्, तद्युक्त्ययोगासिद्धेः ।  
आह—‘परमाणवो हि मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सत्यवश्यं दिग-  
भागभेदेन भाव्यम् । सति चास्मिन् सावयवत्वमहत्वैकत्वानेकत्व-  
विचाराक्षमत्वात् कुतस्ते’ इत्यादिना तद्युक्त्ययोग उक्तः । सत्यमुक्तः,  
१० अयुक्तस्तूर्कः, मूर्त्तत्वादेवाणूनामुक्तदोषाभावात्, तत्त्वतोऽभ्युप-

( स्वो० व्याठ० )

“खंधा खंधदेसा ‘खंधपपदेसा परमाणुपोऽगला’”<sup>१</sup> इति । अत्र स्कन्धा  
विशिष्टैकपरिणामपरिणिताः । स्कन्धदेशास्तु ज्ञादिविभागाः । स्कन्धप्रदेशात्तत्था  
एव परमाणवः । परमाणुपुद्गलाः प्रत्येकपरमाणुपरिणिता इति । अतो ये विविक्ताः  
१५ परमाणुपुद्गलास्ते गृह्यन्ते, अधिकृतकचिद्रहणे । कुत इत्याह—तथाखभावत्वात्  
तेषां—परमाणुपुद्गलानां प्रत्येकसर्षपवत् यष्टिर्वाह्या इति निर्दर्शनम् । स्थूलाकारस्य  
स्कन्धपरिणामरूपस्य छद्मस्थेनापि—प्रमात्रा ग्रहणानुग्रह्यतः पुनः कारणात् ।  
एवमुपन्यासः स्कन्धाः स्कन्धा देशा इत्यादिरूपसूत्र इति । एवं चाग्राह्या  
इत्यपि किं प्रमाणम् ? । इति चेत्, एतदाशङ्क्य यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे<sup>२</sup>—  
२० ‘ननु तद्युक्त्ययोगः’ इत्येतदपि तुच्छमेव—असारमेव द्रष्टव्यम् । कुत  
इत्याह—तद्युक्त्ययोगासिद्धेः, तेषां—परमाणूनां युक्त्ययोगासिद्धेरिति । आह—  
परमाणवो यस्मान्मूर्त्ता इष्यन्ते । मूर्त्तत्वे च सति तेषां किमिलाह—  
अवश्यं दिगभागभेदेन भवितव्यम् । ततः किमिलाह—सति चास्मिन्—  
दिगभागभेदे सावयवत्वमहत्वैकत्वविचाराक्षमत्वात् कारणात्  
२५ कुतस्ते—परमाणव इत्यादिना ग्रन्थेन तद्युक्त्ययोगः—परमाणुयुक्त्ययोग उक्तः ।  
एतदाशङ्क्याह—सत्यमुक्तः—नान्यथात्वम्; अयुक्तस्तूर्कः, अघटमान इत्यर्थः ।  
कुत इत्याह—मूर्त्तत्वादेव कारणादणूनामुक्तदोषाभावात् । अभावश्च तत्त्व-  
तोऽभ्युपगतत्वात् सावयवत्वादीनाम् । इथं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा

१ ‘ग्रहणादुग्राण्यतेस्तु’ इति क-पाठः । २ द्वितीये पृष्ठे । ३ द्वितीये पृष्ठे तृतीये च । ४ ‘इत्या-  
दिना यावद्युक्त्य०’ इति क-पाठः । ५ ‘खंधपदेसा’ इति उ-पाठः । ६ छाया—स्कन्धाः स्कन्धप्रदेशाः  
स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुद्गलाः । ७ ‘परिमाण०’ इति क-पाठः । ८ ‘बाह्यसर्षपवत्’ इति भाति ।  
९ ‘रूपस्तत्र’ इति उ-पाठः । १० द्वितीये पृष्ठे । ११ ‘युक्त्ययोग०’ इति क-पाठः । १२ द्रष्टव्ये  
द्वितीयं तृतीयं च पृष्ठे । १३ नान्यथा०’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

गतत्वात्, अन्यथा मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वादिति । न युक्तिबाधिता अप्यभ्युपगमा इष्टसिद्ध्यर्थम्, अतिप्रसङ्गात्, सर्व-सिद्ध्यापत्तेः, तन्मात्रनिबन्धनत्वात्, असमञ्जसत्वापत्तेरिति । नैतदे-५ वम्, अधिकृताभ्युपगमस्य युक्तिबाधितत्वासिद्धेः । तथाहि-परमाणवो मूर्त्ताः, अत एव द्रव्यसन्तस्थासतां च नियमात् क्वचिद-वस्थानम्, अवस्थाने चावश्यं दिग्भागभैदः, द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात्, अन्यथाऽवस्थानाभावात् । खात्मन्येवावस्थानमिति चेत्, न तत्रापि न सर्वत्र विच्छेदः । यदि नामैवं ततः किमिति चेत्, हन्त १०

## ( खो० व्या० )

सावयवत्वादभावे मूर्त्तत्वायोगादभ्युपगमानां चादोषत्वात् । न ह्यभ्युप-गमा एव वाधायै भवन्ति इति आह-न युक्तिबाधिता अप्यभ्युपगमाः । किमिलाह-इष्टसिद्ध्यर्थं भवन्ति । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात्-अतिप्रसङ्गेन सर्वसिद्ध्यापत्तेः । आपत्तिश्च तन्मात्रनिबन्धनत्वात्, इष्टसिद्धेरित्यर्थः । एव-१५ मसमञ्जसत्वापत्तेः ‘न युक्तिबाधिता अपि’ इत्यादि योजनीयमिति । एतदा-शङ्काह-नैतदेवं यदुक्तं परेण । कुत इत्याह-अधिकृताभ्युपगमस्य-प्रस्तुतः परमाणुगोचरस्य युक्तिबाधितत्वासिद्धेः । असिद्धिमेवाह तथाहीलादिना । तथाहि-परमाणवो मूर्त्ताः-रूपादिमन्तः; अत एव-मूर्त्तत्वादेव द्रव्यसन्तः-परमार्थसन्तो वर्तन्ते । तथासतां च द्रव्यसत्वेन नियमात् क्वचिदवस्थानम्; २० अवस्थाने चावश्यं दिग्भागभैदः । किमत्र युक्तिबाधितत्वम्? । कुत इत्याह-द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणात् । इत्यं चैतदङ्गीकर्तव्यम्, अन्यथा अवस्थानाभावात् सतोऽसर्वगतस्य सर्वत्र विच्छेदमन्तरेण कथमवस्थानमिति परि-भावनीयम् । खात्मन्येवावस्थानमिति चेत्, एकान्तनिरंशपरमाणुवादिमतमेतत् । एतदशङ्काह-न तत्रापि-खात्मन्यवस्थाने न सर्वत्र विच्छेदः, किन्तु विच्छेद २५

## ( विवरणम् )

(२२) द्रव्यसतः सर्वत्र विच्छेदात् कारणादिति । परमार्थसतोऽसर्वगतस्य पदार्थस्य सर्वासु दिक्षु विच्छेदेन पर्यन्तलक्षणेन भाव्यमिति ॥

(२३) सतोऽसर्वगतस्येति । सतः-परमार्थतो विद्यमानस्यासर्वगतस्य-प्रतिनियतदेशव्यापिनः, न त्वाकाशवत् सर्वगतस्य ॥

१ ‘प्रसङ्गे च सर्व०’ इति॒ङ्ग-पाठः ।

अनेकान्त० ३

## ( मूलम् )

तंत्तदिग्भागभेदसिद्धिः । का पुनरत्र भावनेति चेत्, पूर्वादिप्रदेशोषु  
तदभावः, नैतदप्रदेशोषु भाव्यत इति चेत्, तद्वावे समाधीयतां चेतः;  
५ नैवं सति स निरवयव एव । भवतु नामैवं ततः किम्? कथं नु तत्  
परमाणुत्वम्? । ननु तदल्पतराभावेन, कथं ततो नास्त्वपरः? सर्वा-  
ल्पस्य विवक्षितत्वात्, कथं तथादिग्भागभेदेन तत्? द्रव्यतोऽशक्य-  
भेदतया सत्त्वावस्थानाभ्यां च तत्रापि दिग्भागभेदात्, तस्यापि

( स्वो० व्याठ० )

१० एव । यदि नामैवं-सर्वत्र विच्छेदः, ततः किम्? । इति चेत्, एतदाशङ्काह-  
हन्त दिग्भागभेदसिद्धिः । का पुनरत्र-दिग्भागभेदसिद्धौ भावना? । इति  
चेत्, एतदाशङ्काह-पूर्वादिप्रदेशोषु वास्तवेषु तदभावः, प्रक्रमादण्वभावः ।  
१५ नैतदिल्यनन्तरोक्तं अप्रदेशोषु अणुषु भाव्यते । इति चेत्, एतदाशङ्काह-  
तद्वावे-भावनाभावे-समाधीयतां चेतः, नैवं सति सः-अणुर्निरवयव  
१५ एव । एतदाशङ्काह-भवतु नामैवं न निरवयव एव । ततः किम्? । अत्राह-  
कथं नु तत् परमाणुत्वं अनिरवयवत्वेन? । एतदाशङ्काह-ननु तदल्पतरा-  
भावेन तत् परमाणुत्वम् । आह-कथं ततः-अधिकृतादणोर्नास्त्वपरः? एतदा-  
शङ्काह-सर्वाल्पस्य विवक्षितत्वात्त्रास्त्वपर इति । आह-कथं तथादिग्भाग-  
भेदेन-पूर्वादिभेदेन तत्-सर्वाल्पत्वम्? । एतदाशङ्काह-द्रव्यतोऽशक्यभेद-  
२० तथा कारणेन तत् सर्वाल्पत्वं सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यां तत्रापि-द्रव्य-

( विवरणम् )

(१२) प्रक्रमादण्वभाव इति । अयमत्राभिप्रायः-मध्यप्रदेशो वर्तते परिपूर्णः  
परमाणुः; तद्विर्वर्तिषु प्राच्यादिप्रदेशोषु पुनर्न वर्तते परिपूर्णः । किं तर्हि? स्पृश-  
मात्रेणैव । ततो दिग्भागभेदसिद्धिरिति । कोऽर्थः? यत्राकाशप्रदेशो स्वयमवगाढस्त-  
२५ परिपूर्णमाकामति पूर्वादिप्रदेशांस्तत्र परिपूर्णान् स्पृशतीति व्यक्तैव सावयवताऽणोः ॥

(१९-२०) द्रव्यतोऽशक्यभेदतया कारणेन तत् सर्वाल्पत्वमिति । पर-  
माणुद्रव्यं यतो द्विधा कर्तुं न पार्यते, ततः सर्वाल्पमुच्यत इत्यर्थः ॥

(२०) सत्त्वावस्थानाभ्यां च कारणाभ्यामिति । दिग्भागभेदे साध्ये एतद्वेतु-  
द्रव्यमुपन्यस्तं सत्त्वमवस्थानं च । ततोऽयमर्थः-यत् सत्-विद्यमानमवस्थितं च तत्  
३० कापि तत्र दिग्भागभेदेन भवितव्यं, यथा घटादेः । सन्तोऽवस्थिताश्च परमाणवस्त-  
सादमीषामप्यस्ति “दिग्भागभेदः” । तत्सद्भावे च सावयवत्वसिद्धिरनिवारणीयेति ॥

१ ‘तदिग्भाग०’ इति क-पाठः । २ ‘नैतत् पूर्वादिप्रदेशोषु तदभाव(?)यन्यतरोक्तं अत्र प्रदेशोष्वनुषु  
भावः इति’ इति ड-पाठः । ३ ‘कथं तत्०’ इति ड-पाठः । ४ ‘दिग्भागभावभेदः’ इति क-  
पाठः, च-पाठस्तु ‘दिग्भागभेदः’ इति ।

## ( मूलम् )

तद्वर्मत्वात्, अतद्वर्मत्वे तत्तदभावप्रसङ्गात् तदभावे च सत्त्वाद्य-  
योगात् कथश्चिदमीषां सावयवत्वादिसिद्धिः, द्रव्यतो<sup>१</sup> निरंशादित्वेऽपि  
पर्यायतः सांशादित्वात्। न चैतदनार्षम्—“एंगपएसोगाढं सत्तपएसा<sup>५</sup>  
य से फुसण त्ति”, मुनीन्द्रवचनश्रवणात्। इतश्चैतदेवं तेषामेव रूपा-  
द्यात्मकत्वात्, अतदात्मकत्वेऽरूपादित्वेनासत्त्वप्रसङ्गात्। किं हि तत्  
मूर्त्त्वं सद् यद् रूपादि न भवति?। तदाधार इति चेत्, कोऽसावत-  
दात्मकः?। किं वाऽपतनधर्माणां तेन?। तद्वद्रव्यमेवेति चेत्, किं

## ( स्वो० व्या० )

१०

तोऽशक्यमेदै दिग्भागभेदात् कारणात् कथश्चिदमीषां सावयवलादिसिद्धिरिति  
सम्बन्धः। कुत इत्याह—तस्यापि—दिग्भागभेदसा तद्वर्मत्वात्, प्रकमादणधर्म-  
त्वात्। अतद्वर्मत्वे सति तस्मिन्—अणौ तदभावप्रसङ्गात्—दिग्भागभेदाभाव-  
प्रसङ्गात् तदभावे च—यथोदितदिग्भागभेदाभावे च सत्त्वाद्ययोगात् कारणात्  
कथश्चित्—केनचित् पर्यायप्रकारेण अमीषाम्—अणूनां सावयवत्वादिसिद्धिः,<sup>१५</sup>  
सावयवत्वैकत्वादिसिद्धिरित्यर्थः। कुत इत्याह—द्रव्यतो<sup>२</sup> “निरंशादित्वेऽपि सति  
अशक्यमेदतया पर्यायतः सांशादित्वात् कारणात्। न चैतत्—सांशत्व-  
मनार्षम्—अनागमिकम्—“एंगपदेसोगाढं सत्तपदेसा य से फुसण त्ति”  
मुनीन्द्रवचनश्रवणात्। एकप्रदेशावगाढं परमाणुद्रव्यं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शना  
सहावगाढप्रदेशेन, षट्किंश्चप्रदेशस्पर्शनात्। एवम्भूतमुनीन्द्रवचनश्रवणादिति।<sup>२०</sup>  
इतश्चैतदेवमित्यभ्युच्यमाह—तेषामेव—परमाणूनां रूपाद्यात्मकत्वात्, अत-  
दात्मकत्वे—अरूपाद्यात्मकत्वे अरूपादित्वेन हेतुना असत्त्वप्रसङ्गात् तेषाम्।  
एतद्वावनायाह—किं हि तत् मूर्त्त्वं सद् यद् रूपादि न भवति?। तदाधार  
इति चेत्, रूपाद्याधारस्तदिति। एतदाशङ्काह—कोऽसौ—आधारः अतदात्मकः—  
अरूपाद्यात्मकः? किं वाऽपतनधर्माणाम्—अमूर्ततया रूपादीनां तेन—आधारेण?<sup>२५</sup>

## ( विवरणम् )

(२५) किं वाऽपतनधर्माणाममूर्ततया रूपादीनां तेनाधारेणेति। अत्रैवं  
वैशेषिकमतमवबुध्यते—येऽमी रूपादयो गुणात्मे सर्वेऽप्यमूर्त्ता एव, यतः ‘असर्वगत-  
द्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिः’ इति वचनान्मूर्त्तिः परिमाणलक्षणो गुण एव, अतः कथं रूपा-

१ ‘निरंशात्वेऽपि’ इति क—पाठः। २ छाया—एकप्रदेशावगाढं सप्तप्रदेशा च तस्य स्पर्शनेति।  
३ ‘किञ्चापतन०’ इति क—पाठः। ४ ‘निरंशत्वादित्वे’ इति छ—पाठः। ५ छायार्थं द्रष्टव्यं द्वितीयं  
टिप्पणकम्।

## ( मूलम् )

तदरूपाद्यात्मकं यदतदाभया धिया गम्यते ? । द्रव्यधीगम्यमिति चेत्, काऽसावरूपाद्याभा ? कथं वा मूर्त्त्वस्तोऽरूपादि ? । मूर्त्त्वत्व-५ योगादिति चेत्, कथं मूर्त्त्वमूर्त्त्योर्योगः ? । तत्स्वरूपानापत्तौ वा तत्त्वम्, अतिप्रसङ्गात्, नभसोऽपि मूर्त्ततापत्तेः, भिन्नतद्वर्मयोगात् सर्वगतत्वादिति ॥

( स्तो० व्या० )

तद्रव्यमेव इति चेत्-रूपादिसम्बन्धि द्रव्यमेवेति चेदाधारः । एतदाशङ्क्याह-१० किं तत्-द्रव्यमरूपाद्यात्मकं यदतदाभया-अरूपाद्याकारया धिया-बुद्ध्या गम्यते ? न किञ्चिदित्यर्थः । द्रव्यधीगम्यमिति चेत्, एतदाशङ्क्याह-काऽसौ-द्रव्यधीः अरूपाद्याकारा ? न काञ्चिदिति भावः । कथं वा मूर्त्त्वं तत् स्वतः-आत्मना अरूपादि सत् ? । मूर्त्त्वत्वयोगादिति चेन्मूर्त्तम् । एतदाशङ्क्याह-कथं मूर्त्त्वमूर्त्त्योः-द्रव्य-मूर्त्तत्वयोर्योगः-सम्बन्धः ? । तत्स्वरूपानापत्तौ वा-१५ मूर्त्त्वस्वरूपानापत्तौ वा द्रव्यस्यामूर्त्तस्य तत्त्वं-मूर्त्तत्वं कथं च न स्यादित्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नभसोऽपि-आकाशस्यापि मूर्त्ततापत्तेः । आपत्तिश्च भिन्नतद्वर्मयोगाद् भिन्नेन-स्वरूपतस्याद्भर्मेण मूर्त्तत्वाद्येन योगात् । योगश्च सर्वगतत्वात् नभस इति । ‘असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्तिः’ इति यद्यप्येतन्न तद्वृण इष्यते तथापि गुण-गुणिनोर्मेदाविशेषादुक्तापत्तिरनिवार्येति भावनीयम् ॥

( विवरणम् )

दिषु गुणेषु वर्तते, निर्गुणत्वाद् गुणानाम् ? ततोऽमूर्त्ततयाऽपतनधर्माणां सतां रूपादीनां किमाधारकल्पनया ? यदुक्तम्—

“स्यादाधारो जलादीनां गमनप्रतिबन्धकः ।

अगतीनां किमाधारैर्गुणसामान्यकर्मणाम् ? ॥” इति ॥

२५ ( १२-१३ ) कथं वा मूर्त्तं तत् स्वतः-आत्मना अरूपादि संदिति ? । अस्यायम्-भिप्रायः-यदाधारभूतं द्रव्यं परिकल्प्यते पैरैः कथं तन्मूर्त्तं भवति, आत्मभूतरूपादिगुणाभावात् । लोके हि रूपादिगुणग्रामस्वभावा एव घटाद्यो मूर्त्ता दृश्यन्ते, न तु तद्रव्यतिरिक्ता आकाशाद्यः । अथेत्थमाचक्षीथाः-मूर्त्तत्वयोगान्मूर्त्तमिष्यते अस्माभिर्द्रव्यं गोत्वयोगादिव गौरिति । एतदपि न, मूर्त्तमूर्त्तयोः परस्परं सम्बन्धाभावात् । तथाहि-३० रूपाद्याधारद्रव्यं स्वरूपेणामूर्त्तं मूर्त्तत्वं तु मूर्त्तम्, अतः कथमनयोर्द्वयोरपि सम्बन्धः ? ॥

अत्र चान्यदपि दूषणं समस्ति । यथा—( १८-१९ ) असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्त्ति-

१ ‘मूर्त्तत्वापत्तेः’ इति उल्लः-पाठः ।

## ( मूलम् )

किञ्चास्यानेकगुणसम्बन्धस्वभावत्वे सति तदुपपत्तिः, अन्यथा अयोगात् । न चायमेक एव, उपाधिभेदाद् रूपादीनामनेकत्वात्, रूपसम्बन्धस्वभावस्यैव रसादिसम्बन्धस्वभावत्वे तदतत्त्वप्रसङ्गात्, ५ अन्यथा रूपसम्बन्धस्वभावत्वविरोधात् एकान्तैकत्वेन अस्याचित्र-

( स्वो० व्या० )

दूषणान्तरमाह किञ्चेत्यादिना । अस्येति प्रक्रमादणोरनेकगुणसम्बन्धस्वभावत्वे सति रूपाद्यपेक्षया तदुपपत्तिः, प्रक्रमाद् रूपाद्यात्मकत्वोपपत्तेः । कुत इत्याह—अन्यथा—अतत्स्वभावत्वे सति अयोगात् । न चायम्—अनेकगुणसम्बन्ध- १० स्वभावः प्रक्रमात् तस्याणोरेक एव । कुत इत्याह—उपाधिभेदात् । एनमेवाह—रूपादीनामुपाधीनामनेकत्वात् । रूपसम्बन्धस्वभावस्यैवाणुगतस्य रसादिसम्बन्धस्वभावत्वे सति किमिल्याह—तदतत्त्वप्रसङ्गात्, तस्य—रसादेरसादित्वप्रसङ्गादित्यर्थः । इत्थं चैतदद्विकर्तव्यमिल्याह—अन्यथेत्यादि । अन्यथा—एवमन्युपगम्यमाने रूपसम्बन्धस्वभावत्वविरोधादणोः रसादिसम्बन्धे सति १५ तत्स्वभावापत्तेरिति हृदयम् । किमिल्येतदेवमिल्याह—एकान्तैकत्वेन

( विवरणम् )

रिति यद्यप्येतत्र तद्दुण इष्यते तथापि गुण-गुणिनोर्भेदाविशेषादुक्तापत्तिरनिवार्येति भावनीयमिति । असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिरिति कृत्वा यद्यप्येतत्—मूर्तत्वं न तद्दुणः—नैवाकाशगुण इष्यते, तथापि गुण-गुणिनोः—मूर्तत्व-द्रव्याख्ययोर्भेदस्या- २० विशेषात् कारणादुक्तस्य—आकाशस्यापि मूर्ततापत्तिरिति । एवं लक्षणस्यार्थसापत्तिरनिवार्या । स्यादयमत्र परमार्थः—यद्यप्याकाशस्य सम्बन्धी गुणो नेष्यते मूर्तत्वं ‘असर्वगतद्रव्यपरिमाणं मूर्तिः’ इति वचनात्, तथापि यथाविवक्षितद्रव्यादैकान्तेन भिन्नमपि मूर्तत्वं तद्दुण इष्यते, एवं किमिति नाकाशस्यापि, भेदाविशेषादिति ? ॥

( १५-१६ ) रसादिसम्बन्धे सति तत्स्वभावापत्तेरिति । रसादिना सम्बन्धो २५ रसादिसम्बन्धस्तस्मिन् सति तत्स्वभावतापत्तेः—रूपादिसम्बन्धस्वभावतापत्तेः । रूपसम्बन्धस्वभावत्वस्य यदि हि रूपसम्बन्धस्वभावस्यैवाणुगतस्य रसादिसम्बन्धस्वभावत्व- [३५]मिति तर्हि रूपसम्बन्धस्वभावत्व]मन्युपगम्यते तदा रसादेः रूपान्तःप्रविष्टत्वादभाव एव स्यात् । अथ व्यत्ययोऽभ्युपगम्यते यदुत रसादिसम्बन्धस्वभावत्वमेव रूपसम्बन्धस्वभावत्वमिति, तर्हि रूपसम्बन्धस्वभावत्वस्य विरोधः, रूपरसाद्यन्तर्गतत्वेनाभावात् । ३०

१ ‘तत्स्वभावत्वापत्तेः’ इति छ-पाठः । २ ‘भावनीय असर्व०’ इति च-पाठः । ३ ‘भेदविशेषात्’ इति क-पाठः । ४ ‘पत्तेरिति’ इति च-पाठः । ५ ‘गुणोऽपेष्यते’ इति क-पाठः । ६ क-प्रतौ नास्त्वयं पाठः । ७ ‘विशेषः’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

त्वात्, चित्रत्वे 'चैकत्वायोगादिति, स्वभावैचित्र्यादू रूपादिचै-  
चित्र्यमेवास्तु । यथाऽहुन्न्यायवृद्धाः-

५ “कारणमेव तदन्त्यं नित्यः सूक्ष्मस्तु भवति परमाणुः ।  
एकरसगन्धवणों द्विस्पर्शः कार्यलिङ्गश्च ॥”

एवं च रूपादीनामेवैकत्वपरिणामोऽयमिति सावयवत्वादिसिद्धिः ॥

अन्ये तु प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति मन्यन्ते तदप्य-  
युक्तम्, असम्भवात्, तेषां हि मूर्त्तत्वेन स्पर्शादिभावः, अन्यथा

१० ( स्व० व्या० )

हेतुनाऽस्य-अधिकृतस्याणुस्वभावस्य अचिन्त्यस्यागत्वात् चित्रत्वे च अस  
एकत्वायोगात् सर्वथा इति-एवं स्वभावैचित्र्यादणोः रूपादिचैचित्र्य-  
मेवास्तु । न च स्वभावैचित्र्यमन्तरेण तद्योगसिद्धिरिति भावनीयम् । अतो रूपादि-  
चैचित्र्यमेवास्तु यथाऽहुन्न्यायवृद्धाः-कारणमित्यादि । कारणमेव तदन्त्यं-  
१५ पर्यन्तवैर्त्तिं द्व्यषुकादीनां नित्यः-सदा स्वसत्ताऽपरित्यागेन सूक्ष्मः च भवति पर-  
माणुर्द्रव्यतः अशक्यमेदः एकरसस्तिकाद्यपेक्षया, एकगन्धः सुरभ्याद्यपेक्षया,  
एकवर्णः कृष्णाद्यपेक्षया, द्विस्पर्शः शीतमृदुत्वाद्यविरुद्धभावेन कार्यलिङ्गश्च-  
घटादिकार्येण लिङ्गयते । उपसंहरन्नाह-एवं चेत्यादि । एवं च-उक्तनीतिः रूपादी-  
नामेवैकत्वपरिणामः अयम्-अणुरिति सावयवत्वादिसिद्धिः अस्य ॥

२० अन्ये त्वित्यादि । अन्ये तु-सौगतविशेषाः प्रत्येकं रूपादिरूपा एव  
परमाणव इति-एवं मन्यन्ते । एतदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह-असम्भ-  
वात् प्रत्येकं रूपादिरूपपरमाणनाम् । असम्भवमाह-तेषां यस्मान्मूर्त्तत्वेन हेतुना

( विवरणम् )

(२०-२१) प्रत्येकं रूपादिरूपा एव परमाणव इति । सौत्रान्तिका हि अन्ये  
२५ रूपाणवोऽन्ये रसाणवोऽन्ये गन्धाणवो न्यतिरिक्ताश्च स्पर्शपरिमाणव इति प्रतिपन्नाः,  
न त्वेकैकं एवाणूरूपरसगन्धस्पैश्चभाव इति ॥

(२२) मूर्त्तत्वेन हेतुनेति । यद् यन्मूर्त्तं तस्य तस्य स्पर्शादिभिर्भाव्यम्, यथा  
घटस्य । मूर्त्तश्च परमाणवो इति तेषामपि स्पर्शादिभिः समुदैर्भाव्यम् । न च वाच्यं  
घटेऽपि न्यतिरिक्ता एव स्पर्शादिपरमाणव इति, प्रतीतिवादितत्वात् । तथाहि-य(?)त  
३० एव स्पृश्यन्ते दृश्यन्ते रस्यन्ते ग्रायन्ते चेति प्रतीतिवादिनी समुपलभ्यत इति ॥

१ 'वैकत्वात्' इति ग-पाठः । २ 'वैरित्वात् द्व्यषु' इति क-पाठः । ३ 'प्रत्येकं रूपा एव  
परमाणव इव इत्येवं' इति उ-पाठः । ४ 'रसाणवो भिन्ना गन्धात्' इति च-पाठः । ५ 'स्पर्श-  
स्वभाव' इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

मूर्त्तिवाभावात्, अमूर्त्तिवै चैषां सदैवाग्रहणम्, भूयसामप्य-  
मूर्त्तिवानतिक्रमात्, तथाभूतेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तौ युक्त्यभावः,  
हेत्वन्तराभावात् । न चैकस्तदन्ययोगाद् रूपादिमान्, सङ्घातात्म- ५  
कत्वेन तदणुत्वविरोधात् । देशकात्मर्यविकल्पद्वारेण तत्त्वयोगानुप-  
पत्तेः देशयोगपक्षे सदेशत्वादनुषुत्वम्, व्याप्तितो रूपादिमत्त्वा-

## ( स्व० द्या० )

मूर्त्तिः परमाणव इति कृत्वा । किमिलाह—स्पर्शादिभावः, अन्यथा—एवमनभ्यु-  
पगमे मूर्त्तिवाभावात्, अमूर्त्तिवै चैषां—परमाणूं सदैवाग्रहणं सञ्चया- १०  
वस्थायामपि । कुत इलाह—भूयसामप्यमीषाम् अमूर्त्तिवानतिक्रमादिति ।  
तथाभूतेभ्यः—अदृश्यस्वभावेभ्योऽतथाभूतोत्पत्तौ—दृश्योत्पत्तौ इष्यमाणायां  
युक्त्यभावः । कथमिलाह—हेत्वन्तराभावात् कारणात् । न च हेतुभेदम-  
न्तरेण कार्यभेदो न्याय इति भावनीयम् । न चैकः—अणुः तदन्ययोगात्—  
रूपाण्वादियोगाद् रूपादिमान् । कुत इलाह—सङ्घातात्मकत्वेन हेतुना तद- १५  
णुत्वविरोधात् । दोषान्तरमाह—देशकात्मर्यविकल्पद्वारेण च । किमिलाह—  
तत्त्वयोगानुपपत्तेः तस्य—अणोस्तैः—रूपाण्वादिभिर्योगादुपत्तेः । एतद्वावनायैव  
आह—देशयोगपक्षे रूपाण्वादीनां मूलाणुना । किमिलाह—सदेशत्वात् कारणात्

## ( विवरणम् )

(१०-११) सञ्चयावस्थायामपीति । यदि परैहौकैकोऽणुः स्पर्शादिच्छुष्ट्यस्वभावो २६  
नाश्रीयते, तदानीममूर्त्ति एव ते परमार्थतोऽभ्युपगता इति प्राप्तम् । तादृशानां  
न कदाचिद् ग्रहणम् । नहि कैवल्यः स्पर्शाणुः केनापि क्वापि च कदाचिदपि दृश्यते ।  
एवं रूपाण्वयुष्वपि योऽयम् । ततो यथा प्रत्येकावस्थायां न ग्रहणमणूनामेवं सञ्चया-  
वस्थायामपि न स्यात्, भूयसामप्यकैकस्वभावत्वेनामूर्त्तिवानतिक्रमादिति ॥

(१५) रूपादिमानिति । अयमभिप्रायो भविष्यति कदाचित् परस्य यदुतैक एव २५  
परमाणुः रूपाण्वादियोगाद् भवति रूपादिमान् । तथाहि—स्पर्शाणुः रूपाणुयोगाद्  
रूपवान्, रैसाणुसम्बन्धनाद् रसयुक्तः, गन्धपरमाणुसम्पर्कच्च गन्धवान् । एवं च स  
एव स्पृश्यते दृश्यते रसयते ग्रायते चेति । एतच्चासम्बद्धमेव, अणुत्वविरोधात् । एवं  
द्वैकोऽपि स्पर्शाण्वयू रूपाध्यादिसङ्घातस्वभावः प्राप्त इति कृत्वा ॥

१ ‘नणुरूपत्वम्’ इति ग-पाठः । २ ‘अवश्यस्व०’ इति क-पाठः । ३ ‘रसाणुबन्धात्’ इति  
अ-पाठः ।

## ( मूलम् )

भावश्च, कात्स्र्वयोगपक्षे त्वितरेतररूपापत्तेः, अन्यथा कात्स्र्वयोगाभावाद् रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः । एतेनामूर्त्तरूपादियोगः प्रत्युक्तः । अमूर्त्तत्वेऽपि तद्वस्तुत्वेनोक्तवद् विकल्पदोषानतिक्रमात्, अन्यथा तद्वस्तुत्वाभावः, अतः स्वगतरूपादिपरिणामापेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते इति स्थितम् । एवं च ‘न च निरवयवत्वादमीषामयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात्’ इत्यादि यदुक्तं तदप्यबाधकमेव, तत्त्वतस्तथेष्टः ॥

१०

## ( स्वो० व्या० )

अनणुत्वं मूलाणोः, तथा व्यासितो रूपादिमत्त्वाभावश्च मूलाणोः । कात्स्र्वयोगपक्षे तु रूपादिमूलाणान्नामितेरतररूपापत्तेः कारणात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथा कात्स्र्वयोगाभावात् न्यायतः । किमित्याह—रूपादिमत्त्वानुपपत्तिः कात्स्र्वयेन । एतेनेत्यादि । एतेन—रूपाण्वादियोगनिराकरणेन किमित्याह—अमूर्त्तरूपादियोगः प्रत्युक्तः । कथमित्याह—अमूर्त्तत्वेऽपि सति तद्वस्तुत्वेन तेषां—रूपादीनां वस्तुत्वेन हेतुना । किमित्याह—उक्तवद् विकल्पदोषानतिक्रमात् । तथाहि—देशयोगपक्षे सदेशत्वादनणुत्वमित्यादि समानमत्र । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथा तद्वस्तुत्वाभावः तेषाम्—अमूर्त्तत्वरूपादीनां वस्तुत्वाभावः । न चैतदेवमिति, अतः स्वगतरूपादिपरिणामापेक्षया रूपाद्यात्मकास्ते—परमाणव इति स्थितम् । एवं च ‘न च निरवयवत्वादमीषामयमदोषः, मूर्त्तत्वेन निरवयवत्वायोगात्’ इत्यादि यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे<sup>१</sup> तदप्यबाधकमेव । कथमित्याह—तत्त्वतः—परमार्थेन तथैवेष्टः कारणात् ॥

## ( विवरणम् )

२५ (११) व्यासितो रूपादिमत्त्वाभावश्चेति । यदि हेकेन देशेन मूलाणुरूपाणुना सह सम्बन्धमनुभवति तदा तस्मिन्नेव देशे असौ रूपवान्, न तु परिपूर्ण इति व्यास्या रूपवत्त्वाभावः । एवं रसाद्यणुभिरपि सह द्रष्टव्यमिति ॥

(१५) अमूर्त्तरूपादियोग इति । वैशेषिका हि अमूर्तेः रूपादिभिर्गुणैर्योगः परमाणोरिति प्रतिज्ञानते ॥

<sup>१</sup> ‘गतपरिणामा०’ इति ग—पाठः । २—३ तृतीये पृष्ठे ।

## (मूलम्)

यच्चोक्तम्—‘एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तस्तेषामेव नैरन्तर्यावस्थानस्य तत्समूहत्वात् निरवयवानां च तत्त्वतो नैरन्तर्यावस्थानायोगात् सर्वत एकस्य तदपरभावापत्तेः, एवं च निरवयवत्वविरोधात्’ इत्यादि<sup>५</sup> एतदपि यथोदितपरमाणुसमाश्रयणे निरवकाशमेव। तथाहि—तत्त्वैरन्तर्यावस्थानमेव तेषां तथाखभावतया कथश्चिदपृथग्भूततथाविधैकपरिणामवत् तत्समूहः। तदेव च द्रव्यम्, तेषामेव तत्त्वात् तत्समानधर्मत्वात् तथा तथा तद् द्रवणात् तद्वावाव्ययत्वात्। स्यादेतत् तेषां तथाखभावतयेति। कोऽर्थः?। उच्यते—परमाणुनामेवायं खभावो<sup>६</sup> येन ‘ते तत्त्वात्कालाद्यपेक्षया तत्र तत्र तैस्तर्मिथो नैरन्तर्येण विशिष्टसंस्थानवता अवतिष्ठन्ते बादरीभवन्ति च। आह—किमिदं बादर-

(स्वो० व्या०)

यच्चोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं<sup>७</sup> एव—एतेन तत्समूहः प्रत्युक्तस्तेषामेव—अणूनां नैरन्तर्यावस्थानस्य। किमित्याह—तत्समूहत्वान्निरवयवानां च तत्त्वतो<sup>८</sup> नैरन्तर्यावस्थानायोगात्। अयोगश्च सर्वत एकस्य—अणोः तदपरभावापत्तेः। एवं च निरवयवत्वविरोधादित्यादि। एतदप्ययुक्तं यथोदितपरमाणुसमाश्रयणे सति। किमित्याह—निरवकाशमेव। तद्वावनायैवाह—तथाहीत्युपप्रदर्शने। तत्त्वैरन्तर्यावस्थानमेव तस्य—अधिकृताणोनैरन्तर्येण—सर्वतोऽवस्थानं नैरन्तर्यावस्थानमेतदेव। तेषाम्—अणूनां तथाखभावतया<sup>९</sup> कारणेन कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण अपृथग्भूतश्चासौ [भूतः] तथाविधैक—[त्व]परिणामश्चेति समाप्तः। भूतः—अपरिकल्पितः सोऽसास्तीति तद्वत् नैरन्तर्यमेव तत्समूहः—अणुसमूहः। तदेव च—तत्त्वैरन्तर्यमेव द्रव्यम्। कुत इत्याह—तेषामेव—अणूनां तत्त्वात्—तद्वावत्वात्, तत्वं च तत्समानधर्मत्वात्—परमाणुसमानधर्मत्वाद् द्रव्यस्य तथा तथा—तेन तेन चित्रसंस्थानस्त्रपेण तद्वणात् तेषामेव—परमाणुनां द्रवणात्—गमनात्, द्रवणं च तद्वावाव्ययत्वात्—विशिष्टपरमाणुभावाव्ययत्वेन। तदेव च द्रव्यमिति वर्तते। स्यादेतदित्यादि। सादेतत् तेषाम्—अणूनां तथाखभावतयेति। कोऽर्थः?। एतदाशङ्क्याह—उच्यते—परमाणुनामेवायं खभावो येन ते—परमाणवस्तत्त्वात्कालाद्यपेक्षया तत्र तत्र—क्षेत्रे तैस्तैः—परमाणुभिर्मिथः—परस्परं नैरन्तर्येण। किंविशिष्टेनेत्याह—विशिष्टसंस्थानवता—३०।

१ तृतीये पृष्ठे चतुर्थे च। २ ‘वस्य तस्य’ इति क—पाठः। ३ ‘पृथग्भूतं तथा०’ इति ग—पाठेऽशुद्धः। ४ ‘ते तत्काला०’ इति ग—पाठः। ५ तृतीये पृष्ठे चतुर्थे च। ६ ‘तपरिभावना’ इति छ—पाठः। ७ ‘नैरन्तर्येणापि किं०’ इति छ—पाठः।

## ( मूलम् )

त्वम् ? । उच्यते—तथा समुदितानामि न्द्रियग्राह्यस्वभावता, स्थूरत्व-  
मित्यर्थः । कथं सूक्ष्माणां सत्ताऽनुपचये तत् ? तत्तत्स्वभावतया ।  
५ इयमेव तदनुपचये अन्याय्या, न, तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेः । अनिदर्शनमभिधानमात्रमेतदिति चेत्, न, निदर्शनभावात् । किं तदेव-  
विधं लौकिकमिति वाच्यम् । ननु वज्रभाण्डादिभावः । तत्र हि  
तुल्ये तौल्ये प्रकटोऽल्पमहत्त्वादिभेदः । न च तदणवो न तुल्याः,  
तौल्याभेदात् । न च हीनाधिका तत्सत्ता, अत एव हेतोः । न  
१० चाभिन्नपरिणामाऽसौ, दर्शनादिभेदात्, न चातत्स्वभावत्वेऽयम्,  
अतिप्रसङ्गात् । इति बादरभावसिद्धिः ॥

( स्व० व्या० )

घटादिसंस्थानवता अवतिष्ठन्ते । न केवलमेतद् बादरीभवन्ति च ते परमाणवः ।  
आह—किमिदं बादरत्वं नाम ? । उच्यते—तथा—सौक्ष्म्यपरित्यागादिना प्रकारेण  
१५ समुदितानां सतामि न्द्रियग्राह्यस्वभावता । किमुक्तं भवति ? स्थूरत्व-  
मित्यर्थः । आह—कथं सूक्ष्माणां सतां सत्ताऽनुपचये सति तत्—स्थूरत्वम् ? ।  
एतदाशङ्काह—तत्तत्स्वभावतया तेषामेव—अणूनां तत्स्वभावतया कारणेन । आह—  
इयमेव—तत्तत्स्वभावता तदनुपचये तेषाम्—अणूनामनुपचये सति अन्याय्या ।  
एतदाशङ्काह—न—नैतदेवम् । कुत इत्याह—तत्तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेः—अणुख-  
२० भाववैचित्र्योपलब्धेः । आह—अनिदर्शनम्—अनुदाहरणमभिधानमात्रं—वचन-  
मात्रमेतद् यदुत तत्स्वभाववैचित्र्यसिद्धेरिति । एतदाशङ्काह—न, निदर्शनभा-  
वात् । किं तत्—निदर्शनं एवंविधम्—अभिग्रेतार्थसाधकं लौकिकं लोके भवमिति  
एतद् वाच्यमिति परः । ननु वज्रभाण्डादिभाव एवंविधं लौकिकं निदर्शन-  
मित्याचार्यः । तदेव भावयन्नाह—तत्र हीत्यादि । तत्र—वज्रभाण्डादौ यस्मात्  
२५ तुल्ये तौल्ये कर्षाद्यपेक्षया प्रकटः—सर्वलोकसिद्धेः । कोऽसावित्याह—अल्पमह-  
त्वादिभेदः । ‘आदि’शब्दात् सारत्वादिग्रहः । न च तदणवः—वज्रभाण्डाणवो  
न तुल्या एव । कुत इत्याह—तौल्याभेदात् कारणात् । न च हीनाधिका  
तत्सत्ता—वज्रभाण्डाणुसत्ता । कुत इत्याह—अत एव हेतोः—तौल्याभेदादेव । न  
३० चाभिन्नपरिणामाऽसौ, तत्सत्तेति प्रक्रमः । कुत इत्याह—दर्शनादिभेदात् ।  
अनुभवसिद्धोऽयमशक्यापलापः । न चातत्स्वभावत्वे सति अणूनामयं—भिन्नः

१ ‘तदेवविधौ लौकिक०’ इति क-पाठः । २ ‘भेण्डादि०’ इति छ-पाठः । ३ ‘भेण्डादौ’  
इति छ-पाठः । ४ ‘भेण्डाणवः’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

एवं च 'इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन तदग्रहणतो व्यवहारायोगात्'<sup>१</sup> इति प्रत्युक्तम्, उक्तवत् तेषां तथाख्यभावतया सर्वथेन्द्रिया-ग्राह्यत्वासिद्धेः, तेषामेव तथाभवनादिति । आह-एवमन्यूनानति-<sup>५</sup> रिक्ततत्सत्ताभावे न "उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सत्" इति न्याद्यं वचः, तत्र तत्त्वत उत्पादव्ययाभावात्, सत्तालेशस्यापि व्ययायोगात्, असतश्चोत्पादानुपपत्तेः; अन्यथा यो व्येति<sup>६</sup> तस्य निरन्वयो व्ययः, यश्चोत्पद्यते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ता तस्याः कूटस्थनित्यतैवेति कथमुत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सदिति ? ।<sup>१०</sup> अत्रोच्यते-अन्याद्यमिदं वचः, तत्सम्पूर्णसत्ताया एव परिणामित्वात्

( स्व० व्या० )

परिणामः । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात्, चेतनादिपरिणामापत्तेरित्यर्थः । इति-एवं बादरभावसिद्धिरण्णाम् ॥

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वा इन्द्रियाग्राह्यसमूहत्वेन हेतुना तदग्रहणतः,<sup>१५</sup> प्रक्रमादप्वग्रहणेन, व्यवहारायोगादिति-एवं तत् पूर्वपक्षोक्तं प्रत्युक्तमिति । कथमिलाह-उक्तवत् तेषां-परमाणुतां तथाख्यभावतया कारणेन । किमिलाह-सर्वथा-एकान्तेन इन्द्रियाग्राह्यत्वासिद्धेः कारणात् । असिद्धिश्च तेषामेव-अणूनां तथाभवनात्-इन्द्रियग्राह्यतया भवनादिति । आह परः-एवम्-उक्तनीत्या अन्यूनानतिरिक्ततत्सत्ताभावे-अधिकृताणुसत्ताभावे सति ।<sup>२०</sup> किमिलाह-न "उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सत्" इति एतन्याद्यं वच इति । कथमन्याद्यमिलाह-तत्र-अन्यूनानतिरिक्ततत्सत्ताभावे तत्त्वतः-परमार्थेन । किमिलाह-उत्पादव्ययाभावात् । अभावश्च सत्तालेशस्यापि कस्यचिद् व्ययायोगाद् भावाभावाभवेन । तथा असतश्च-सत्तालेशस्य कस्यचिदुत्पादानुपपत्तेः अभावभाव(?)भावेन । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-अन्यथेत्यादि ।<sup>२५</sup> अन्यथा-एवमनभ्युपगमे यो व्येति-विनश्यति भावः तस्य निरन्वयो व्ययः-विनाशः, यश्चोत्पद्यते तस्याप्यसत एवोत्पादः, या च तत्रापरा सत्ताया नोत्पद्यते न विनश्यति तस्या अमुना प्रकारेण कूटस्थनित्यतैव-एकान्तेन इति-एवं कर्थं "उत्पादव्ययध्रौव्ययुक्तं सत्" इति ? । एतदाशङ्गाह-अत्रोच्यते-अन्याद्यमिदं वचो यदुक्तं भवता । कुत इत्याह-तत्सम्पूर्णसत्ताया<sup>३०</sup>

<sup>१</sup> द्रष्टव्यं चतुर्थं पृष्ठम् । <sup>२</sup> 'विनश्यति' इत्याधिकः क-पाठः । <sup>३</sup> 'कूटस्थितिनित्यतैवेति'

इति ग-पाठः । <sup>४</sup> 'दिल्लतपूर्वे०' इति छ-पाठः । <sup>५</sup> 'अभावसावाभावेत्तु' इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

परिणामित्वे च तत्तत्कालाद्यवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य कथश्चित् क्ष(?)व्ययोगात्, अन्यथा तत्तादवस्थापन्न्या सदा तद्भावेन वर्तमानतादिप्रसङ्गः । युक्तिवाधितश्चायं तत्कार्यासिद्धेरिति व्यययोगः समयान्तराद्यवस्थानलक्षणस्य च तत्सत्त्वस्वभावस्य कथश्चिदसत एवोत्पादः । सर्वथा सत्त्वे प्रागपि तद्भावात् तदा तद्भावविरोधः । अस्ति चायम्, समयान्तराद्यवस्थानयोगादिति भावाधारौ चैतौ, वान्धयेयादावसम्भवादनयोः । तत्स्वभाववैकल्ये

१०

( स्वो० व्या० )

एव तेषां—परमाणूनां सम्पूर्णसत्ताया एव । किमिलाह—परिणामित्वात् सैव तेन तेनाकारेण । परिणामित्वे च सति किमिलाह—तत्तत्कालाद्यवस्थानलक्षणस्य तत्सत्त्वस्वभावस्य—प्रस्तुताणुसत्त्वस्वभावस्य कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण व्यययोगात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा—एवमनभ्युपगमे तत्तादवस्थापन्न्या तस्य—तत्सत्त्वस्वभावस्य तादवस्थ्यं तत्तादवस्थ्यं तस्यापत्तिस्याहे हेतुभूतया । किमिलाह—सदा तद्भावेन—तत्सत्त्वस्वभावभावेन । किमिलाह—वर्तमानतादिप्रसङ्गः । आकालं तदेककालादिसम्बन्धस्वभावाप्रच्युत्येति भावनीयम् । युक्तिवाधितश्चायं—वर्तमानतादिप्रसङ्गः, तत्कार्यासिद्धेः—वर्तमानतादिकार्यासिद्धेः । इति—एवं व्यर्थयोगस्तसत्त्वस्वभावस्य समयान्तराद्यवस्थानलक्षणस्य च २० 'आदि'शब्दात् क्षेत्रान्तरादिग्रहः, तत्सत्त्वस्वभावस्य—अधिकृताणुसत्त्वस्वभावस्य । किमिलाह—कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण असत एवोत्पादः । सर्वथा—एकान्तेन सत्त्वे । किमिलाह—प्रागपि तद्भावात्—समयान्तरादवस्थानलक्षणतत्त्वभावभावात् । किमिलाह—तदा—समयान्तरादौ तद्भावविरोधः—समयान्तराद्यवस्थानादिलक्षणतत्त्वभावविरोधः । अस्ति चायं—भावः । कुत इत्याह—समयान्तराद्यवस्थानयोगादिति । भावाधारौ चैतौ—व्ययोत्पादौ । कुत इत्याह—वान्धयेयादावसम्भवादनयोः—व्ययोत्पादयोः । तत्स्वभाववैकल्ये च—यथोदितव्ययोत्पादस्वभाववैकल्ये च सति । कस्येताह—तत्सत्त्वस्य—अधिकृताणुसत्त्वस्य तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वस्य

( विवरणम् )

(२७) तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वस्यैति । तयोः—उत्पाद—व्यययोः सत्त्वं—स्वरूपं तत्सत्त्वम्, तत्सत्त्वं स्वभावो यस्य तत् तत्सत्त्वस्वभावम्, तच तत् सत्त्वं च—ध्रौव्यलक्षणोऽशः

१ 'तत्तत्कालाद्यवस्थानव्यययोत्पादयोः योगादिति, भावाधारौ चैतौ' इति क—पाठे सति पाठप्रपातः ।  
२ 'सेवते नातना (?)कारणेन' इति छ—पाठः । ३ 'तत्सत्त्व' इति छ—पाठः । ४ 'भावादिप्रसङ्गः' इति क—पाठः । ५ 'भावप्रच्युत्येति' इति छ—पाठः । ६ 'योगस्तसत्त्वस्वभावस्य' इति छ—पाठः ।

( मूलम् )

च तत्सत्त्वस्यासम्भव एवेति भावनीयम् । आह—एवमपि किञ्चित् तत्रासदेवोत्पद्यत इतीष्टं तद्वत् । तत् प्रतीत्य तदपरभावे को दोषः? । उच्यते—हष्टहान्यहष्टपरिकल्पनाख्यः । तथाहि—भावाश्रितमसद् ५ भवद् हृष्टं मृद्घटादिसंस्थानादिवत्, तत्समयान्तराद्यवस्थानादितत्त्यागे हष्टहानिः । न हृष्टं चातदाश्रयं वान्ध्येयबालाद्याकारवत् मृदभावघटाकारवद् वा । तदङ्गीकरणेऽहष्टपरिकल्पना । न च तत्तथा-भावाभावे असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः । तत् प्रतीत्य तद्वाब

( खो० व्या० )

१०

वा असम्भव एवोक्तनीत्या इति भावनीयम् । आह परः—एवमपि—यथा भवतोक्तं तथापि किञ्चित्—समयान्तराद्यवस्थानादि तत्र—अधिकृताणुसत्त्वे असदेवोत्पद्यत इति—एवमिष्टं तद्वदिति निर्दर्शनम् । तत् प्रतीत्य—अधिकृताणुसत्त्वे तदपरभावे—तदन्योत्पादे यन्नोत्पद्यत इतीष्यते तत्र को दोषः? पर्यायवद् द्रव्यमपि स्वहेतुं प्रतीत्योत्पद्यतमिति । एतदाशङ्गाह—हष्टहान्यहष्टपरिकल्प- १५ नाख्यः, दोष इति वर्तते । अक्षरगमनिका सुज्ञेया । भावार्थं त्वाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युप्रदर्शने । भावाश्रितं सत् असत्—अविद्यमानं भवद् हष्टम् । निर्दर्शनमाह—मृद्घटादिसंस्थानादिवत् मृद्घटादिसंस्थानादि तद्वत् । किं हृष्टमित्याह—(तत्)समयान्तराद्यवस्थानादितत्त्यागे—भावाश्रितासत्सङ्खवनत्यागे । किमित्याह—हष्टहानिः । तथा न हृष्टं चेत्यादि । न हृष्टं च अतदाश्रयं न २० तदाश्रयमतदाश्रयम्, अभावाश्रयमित्यर्थः । निर्दर्शनमाह—वान्ध्येयबालाद्याकारवदिति निर्दर्शनं सुज्ञानं सुखप्रतिपत्त्यर्थम् । एवमयमसद्वाद इति च ख्यापनार्थं निर्दर्शनान्तरमाह—मृदभावघटाकारवद् वा मृदभावे घटाकार इति समाप्तस्तद्वत् । ‘वा’शब्दो विकल्पान्तरप्रदर्शनार्थः । तदङ्गीकरणे च—अभावाश्रयासत्सङ्खवनाङ्गीकरणे च । किमित्याह—अहष्टपरिकल्पनं यन्न हृष्टं प्रत्यक्षानुमानान्यामसङ्खवनं तत् २५ परिकल्पनम् । इत्यरेकाशेषनिरासायाह—न च तत्तथाभावाभावे तस्यैव—हेतोः प्रक्रमाद् विशिष्टस्य भावस्य, तथा—कार्यरूपेण विवक्षितपर्यायात्मना भावाभावे सति

( विवरणम् )

तत्सत्त्वस्वभावसत्त्वं तस्य । उत्पादव्ययसम्बन्धिसत्त्वस्वभावं हि धौव्यम् । ततो यदि यथोदिततदुव्ययोत्पादस्वभाववैकल्यमभ्युपगम्यते धौव्यस्य, तदा न सम्भवत एवो- ३० त्पाद-व्ययौ, निरावरत्वात् । तस्मादुत्पादव्ययस्वभावं धौव्यमङ्गीकर्तुमुचितमिति ॥

१ ‘रादिवस्तुत्यागे हृष्ट० इति क—पाठः । २ ‘भावासदं’ इति छ—पाठः । ३ ‘भावासदा’ इति छ—पाठः । ४ ‘श्वेऽसत्सद्भवना०’ इति छ—पाठः ।

## (मूलम्)

इत्यपि कल्पनाऽयुक्ता, पुष्कलबीजाभावात् । इति तदुपादानमन्तरे-  
णैव स्यात् तद्भावः, यद्यसदेव सद् भवेत् । न चासावतो यदपि  
५ किञ्चित् तत्र असदुत्पद्यते तदपि भावाश्रयत्वात्, तत्तथाशक्ति-  
योगात् तस्यैव तथाभवनात्, अन्यथोक्तवद्योगान्नासदेव । किं तर्हि ?  
कथञ्चित्, पूर्वभवनभूतान्यथाभूतभवनात्मकत्वादुत्पादस्य । एतेनै-  
तत्स्वभाव एव तत्त्वतो व्यय इत्यर्थत उक्तं एव, यतोऽस्यायमर्थः-

(स्त्रो० व्याठ०)

१० असत् सद् भवतीति न्यायवादिनः-एवं न्यायवादिनः । किमिलाह-तत्  
प्रतीत्य-कारणं तद्भावः-कार्यभाव इत्यपि कल्पना युक्ता न च । कुत इत्याह-  
पुष्कलबीजाभावात् । एकान्तेनैवासतः सद्भावेन सर्वथा तदनुपयोगादिति गर्भः ।  
इति-एवं सर्वथाऽसद्भावेन किमिलाह-तदुपादानमन्तरेणैव, प्रक्रमात् कार्यो-  
पादानमन्तरेणैव, स्यात् तद्भावः-कार्यभावः । कथमिलाह-यद्यसदेव सद्  
१५ भवेत् न तसासतः कारणसत्त्वा कश्चित् ग्रतिबन्धः । न चासौ-कार्यभावो  
भवति, अतो यदपि किञ्चित् तत्र-अधिकृताणुभावे असदुत्पद्यते तदपि  
भावाश्रयत्वात् कारणात्, नासदेवेति सम्बन्धः । भावाश्रयत्वं च तत्तथा-  
शक्तियोगात् तस्य-भावस्य तथा-प्रतिनियतकार्यकर्तृत्वशक्तियोगात् । तथा  
शक्तियोगश्च तस्यैव तथाभवनात् तस्यैव-कारणभावस्य तथा-कार्यभावरूपेण  
२० भावभवनात् । इत्थं चैतदज्ञीकर्तव्यमिलाह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तवत्  
अयोगात् कारणात् नासदेव उत्पद्यते । किं तर्हि ? कथञ्चिदसदिति । कुत  
इत्याह-पूर्वभवनभूतान्यथाभूतभवनात्मकत्वात् कारणात् । कस्येताह-  
उत्पादस्य । एतेन-उत्पादलक्षणेन एतत्स्वभाव एव-भावस्वभाव एव यद्योत्पाद-  
धर्म एव तत्त्वतः-परमार्थेन व्यय इत्यर्थतः-सामर्थ्येन उक्तं एव व्ययः ।  
२५ इहैव भावार्थमाह यतोऽस्यायमिलादिना । यतोऽस्यायमर्थः । उत्पादलक्षण-  
वाक्यस्य पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम्-आत्मा यस्य स तथाविधस्तद्भावस्तस्मात्

(विवरणम्)

(२६) पूर्वभवनभूतमन्यथाभूतं भवनम्-आत्मा यस्य स तथाविधस्तद्भ-  
भावस्तस्मादिति । अयं सुखावबोधाय वृत्तिकृता समाप्तः कृतः पूर्वभवनभूतान्यथा-  
१० भूतभवनात्मकत्वादिति वाक्यस्येति ॥

१ ‘एतेनैव स्वभाव’ इति क-पाठः । २ ‘सर्वथा असंत्स(?)द्भावेन’ इति छ-पाठः । ३ ‘कारण-  
भावस्य’ इति छ-पाठः । ४ ‘इत्यर्थः सामर्थ्योनोक्त एव’ इति छ-पाठः ।

## (मूलम्)

पूर्वभवनेन भूतत्वमुत्पादतया अन्यथाभूतं तु भवनं व्ययतया  
तदेतदुभयमात्मा यस्येत्यन्यपदार्थेनोत्पादः सम्बद्धते व्ययाविना-  
भूतः, व्यपदेशस्त्वस्य पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मक इति ।<sup>५</sup>  
तच्चैवम्, तत्त्वतस्तथास्त्रभावत्वात्, यथाक्षयोपशमं तत्रैव व्यय-

(स्तो० व्या०)

तत्र पूर्वभवनेन-कारणसम्बन्धिना भूतत्वम्-अतीतत्वं उत्पादतया तत्प्राग-  
भावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेः । अन्यथाभूतं तु भवनं कारणगतमेव  
व्ययतया तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभावः, तदेतदुभयम्-अनन्तरोदितं आत्मा<sup>१०</sup>  
यस्येत्यन्यपदार्थेन उत्पादः सम्बद्धते । किंविशिष्ट इत्याह-व्ययाविना-  
भूत इति निर्दर्शितमेतत् । व्यपेदशस्त्वस्य-व्ययस्य पूर्वभवनाभूतान्यथा-  
भूतभवनात्मक इति । पूर्वभवनेनाभूतं अन्यथाभूतं भवनं-आत्मा यस्य स तथा-  
विध इति । इहैव भावनामाह तच्चैवमित्यादिना । तच्च-भवनमेवं पूर्वभवनाभूता-  
न्यथाभूतभवनात्मकम् । कुत इत्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन तथास्त्रभावत्वात् ।<sup>१५</sup>

(विवरणम्)

(८) उत्पादतयेति । उत्पादरूपतया वस्तुन उत्पद्यमानत्वेनेत्यर्थः । घटरूपं हि  
वस्तु पिण्डादिकारणरूपे अतीत एवोत्पद्यते, उत्पादस्य व्ययाविनाभूतत्वात् ।  
कुत इत्याह-(८-९) तत्प्रागभावानिवृत्तौ प्राग्वत् तद्भावानुपपत्तेरिति । तत्प्राग-  
भावस्य-कार्यप्रागभावस्य कारणस्वरूपलक्षणस्यानिवृत्तौ-अविनाशे सति प्राग्वत्-<sup>२०</sup>  
कारणावस्थायामिव तद्भावानुपपत्तेः-कार्योत्पादस्याघटनात् । कार्यस्य हि कारणकालः  
प्रागभावः “क्षीरे दध्यादि यन्नात्मि प्रागभावः स कथ्यते” इति वचनात् ।  
प्रागभावे चानिवृत्तौ नोत्पद्यत एव कार्यम् । नहि मृत्पिण्डावस्थायां समुत्पद्यमानः  
समुपलभ्यते घटः, किन्तु तदभाव एवेति ॥

(९) अन्यथाभूतं तु भवनमिति । अन्यथास्वरूपम् ॥

२५

(१०) व्ययतयेति व्ययरूपतया, वस्तुनो व्ययमानत्वेनेत्यर्थः । व्ययो ह्युत्पादा-  
विनाभावी, यतः ॥

(१०) तदभावेऽन्यथाभूतत्वाभाव इति । तस्य-व्ययस्याभावेऽन्यथाभूतत्वस्य-  
अन्येन रूपेणोत्पादलक्षणस्याभावो वैर्तते, यतः ॥

(१३) पूर्वभवनेनाभूतमिति । पूर्वरूपतया असम्पन्नम् ॥

२०

(१३) अन्यथाभूतमिति । अन्यथा रूपतया सञ्चातम् ॥

१ ‘तत्रैव तत्त्व०’ इति छ-पाठः । २ ‘तथैव’ इति ग-पाठः । ३ ‘तदभावा०’ इति क-  
पाठः । ४ ‘रूपो अतीत०’ इति च-पाठः । ५ ‘वर्तीते पूर्व०’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

प्रतीतेः । ततुच्छाभवनस्य तु व्ययत्वे सर्वज्ञादिशेषात् स्यात् तद्-व्ययबुद्धिः । न च भवति, तथाऽप्रतीतेः ॥

५ एवमनयोस्तत्त्वे सर्वथा भावाविच्छेदात् ध्रौद्यमपि सिद्धमेव, भावाविच्छेदे सख्येतदनुपपत्तेः तद्वर्मत्वात्, अतद्वर्मत्वे तंतत्त्वायोगात् सर्वथा तुच्छत्वादिति, अतः तच्चित्रस्वभावत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः तदुत्पादादिबुद्धिभेदवेदनात्, निमित्तभेदमन्तरेण तदयोगात्, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्, अन्यतरभ्रान्तत्वकल्पनायां प्रमाणा-

१० ( स्व० व्या० )

पूर्वभवनाभूतान्यथाभूतभवनात्मकस्वभावत्वात् । तथाखभावत्वं च यथाक्षयोपशमं यस्य यथा क्षयोपशमः, क्षयोपशमानुरूपेणेत्यर्थः । तत्रैव-अधिकृतभवने किमिलाह-व्ययप्रतीतेः । तथाहि-कपालादिष्वेव घटादिव्ययप्रतीतिः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-ततुच्छेत्यादि । ततुच्छाभवनस्य तु, प्रकमाद् भावतुच्छाभवनस्यैव १५ व्ययत्वे । किमिलाह-सर्वज्ञाविच्छेषात् कारणात् ततुच्छाभवनस्य । किमिलाह-स्यात् तद्व्ययबुद्धिः-विशिष्टभावव्ययबुद्धिः, निमित्ताविशेषादित्यभिग्रायः । न च भवति । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः कारणात् ॥

एवम्-उक्तनीत्या अनयोः-उत्पाद-व्यययोस्तत्त्वे-तद्वावे सति । किमिलाह-सर्वथा भावाविच्छेदात् कारणात् ध्रौद्यमपि सिद्धमेव । कुत इत्याह-२० भावाविच्छेदे सति । किमिलाह-एतदनुपपत्तेः-उत्पादव्ययानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तद्वर्मत्वात्-भाववर्मत्वात् तयोः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-अतद्वर्मत्वे, अभाववर्मत्वे इत्यर्थः । किमिलाह-तत्तत्त्वायोगात् तयोः-उत्पाद-व्यययोः तत्वायोगात् । अयोगश्च सर्वथा तुच्छत्वादिति । अत इत्यादि । अतः स्थितमेतत्-यद्वाऽतः-असाद्देतोः तच्चित्रस्वभावत्वात्, प्रकमात् तस्य-भावस्य २५ चित्रस्वभावत्वात्, उत्पादाद्यपेक्षया “उत्पादव्ययध्रौद्ययुक्तं सत्” इति कथमन्याय्यं वच इति योगः । तच्चित्रस्वभावत्वं च अन्यथा-उत्पादाद्यपेक्षया तच्चित्रस्वभावत्वमन्तरेण तदनुपपत्तेस्तस्य-अविकृतभावसानुगतिस्तदनुपपत्तिस्ततः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-तदुत्पादादिबुद्धिभेदवेदनात् तस्मिन्-भावे उत्पादादिबुद्धिभेदवेदनमिलानुभवस्तस्मात् निमित्तभेदमन्तरेण, प्रकमादधिकृतभावे तदयोगात्-उत्पादादिबुद्धिभेदवेदनायोगात् । अयोगश्च अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्

१ ‘तत्त्वस्यायोगात्’ इति ग-पाठः । २ ‘सर्वयाऽनुविच्छेत्वादित्यतः’ इति क-पाठः । ३ ‘तच्चित्रत्वं च’ इति छ-पाठः । ४ ‘भवभवस्तस्मात्’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

भावात् । एवमपि तत्कल्पने सर्वत्रानाश्वासप्रसङ्गात् “उत्पादव्यय-  
श्रौद्धयुक्तं सत्” इति कथमन्यायं वचः? । प्रतिविहितं चात्र पूर्वा-  
चायैरिति न प्रयासः ॥

एवं च विशिष्टबादरभावसिद्धौ तत्तत्स्वभावतयैव विशिष्ट-  
संस्थानभावोपपत्तेः याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यतापत्तिचोदना  
साऽप्यनवकाशैव, विशिष्टसंस्थानवत्त्वात् तदेकत्वपरिणामस्य,  
तच्चित्रस्वभावतया तद्वास्तवत्वोपपत्तेः, अविगानतस्तथोपलम्भात्

( स्तो० व्या० )

१०

अन्यथा—निमित्तभेदमन्तरेण तदुत्पादादिबुद्धिभेदवेदनेऽप्तिप्रसङ्गात्—तद्वदनुत्पादादि-  
बुद्धिभेदापत्तेरिति । अन्यतरेत्यादि । अन्यतरभ्रान्तत्वकल्पनायां, प्रक्रमादन्य-  
तरोत्पादादिबुद्धिभेदभ्रान्तत्वकल्पनायां प्रमाणाभावात् । उत्पादव्ययबुद्धिप्रान्ता  
यद्वा श्रौद्धयबुद्धिरित्यत्र न वस्तुशित्या प्रमाणमस्तीतर्थः । एवमपि—प्रमाणाभावेऽपि  
तत्कल्पने—भ्रान्तत्वकल्पने । किमिलाह—सर्वत्रानाश्वासप्रसङ्गात् भ्रान्तबुद्धि-  
भेदवदभ्रान्तत्वाभिमतेऽप्यनाश्वासः, प्रमाणाभावाविशेषादिति भावनीयम्, अत एवम्  
“उत्पादव्ययश्रौद्धयुक्तं सत्” इति कथमन्यायं वचः? । ननु न्याय-  
मेव प्रतिविहितं चात्र पूर्वाचायैः—अजितयशःप्रभृतिभिरिति न प्रयासः॥

श्रृङ्गतमधिकृत्याह—एवं चेत्यादि । एवं च विशिष्टबादरभावसिद्धौ सत्यां  
किमिलाह—तत्तत्स्वभावतयैव तेषाम्—अधिकृताणूनां तत्स्वभावतयैव—विशिष्ट-  
संस्थानभवनस्वभावतयैव । किमिलाह—विशिष्टसंस्थानभावोपपत्तेर्घटशरावाद्य-  
पेक्षा(या) याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वापत्तिचोदना पूर्वपक्षे ग्रन्था-  
न्तरे च साऽप्यनवकाशैव वेदितव्या । कुत इलाह—विशिष्टसंस्थानवत्त्वात्  
कारणात् तदेकत्वपरिणामस्य, प्रक्रमादेवैकत्वपरिणामस्य, तच्चित्रस्वभाव-

( विवरणम् )

२५

(२२) घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वापत्तिचोदना पूर्वपक्षे ग्रन्थान्तरे चेति ।  
घटशरावादयो हि वस्तुभेदा एकाकारैः परमाणुभिरारब्धत्वादैकाकारामेव बुद्धि-  
जनयन्त्वत्यभिप्रायेणापि परैः प्रेरणा कृता पूर्वपक्षेऽत्रैव ग्रन्थे उपलक्षणद्वारेण,  
न तु साक्षात् । ग्रन्थान्तरे च क्वापि सौक्ष्मादेवोक्ता साऽपि निरवकाशैव ॥

१ ‘त्वापत्तिबोधनात् पूर्व०’ इति च-पाठः । २ ‘द्वारेण तु साक्षात्’ इति च-पाठः । ३ ‘साक्षा-  
देवोक्त्वा साऽपि’ इति कृ-पाठः ।  
अनेकान्त० ५

## ( मूलम् )

निमित्तान्तराभावात् । बोधमात्रतत्त्ववादे तु वासनाद्ययोगात् अस्य  
चोक्तत्वादभिधीयमानत्वाच्च । अविशिष्टरूपादिनिवन्धनवादिनस्त्वेष  
५ दोषोऽनिवारित एव, अवैशिष्ट्येन तेषामेकस्वभावत्वात् घटशरावादि-  
संस्थानानुपपत्तेः, तदव्यतिरिक्तत्वेन तन्मात्ररूपत्वात्, तत्तत्स्व-  
भावत्वे तद्वर्मभेदोपपत्तेः, रूपादित्वाविशेषे तद्विशेषाभावात्,

## ( स्वो० व्या० )

तथा—अप्वेक्तपरिणामचित्रस्वभावतया कारणेन तद्वास्तवत्वोपपत्तेः—विशिष्ट-  
१० संस्थानभाववास्तवत्वोपपत्तेः । तथा अविगानतः—अविगानेन तथोपलम्भात्—  
विशिष्टसंस्थानवत्वेनोपलम्भात् निमित्तान्तराभावात् । एकत्वपरिणाममात्राधिक-  
संस्थानभावेन वासनाऽस्य निमित्तमिति निराकरणायाह—बोधमात्रतत्त्ववादे  
तु—पुनरेकान्तेन वासनाच्चयोगात्, अस्य च—वासनाद्ययोगस्य उक्तत्वात्  
अभिधीयमानत्वाच्च ऊर्ध्वं ‘याऽपि घटशरावादिबुद्धितुल्यत्वापत्तिंचोदना साऽप्य-  
१५ नवकाशैव’ इति क्रियायोगोऽनुवर्तते । अविशिष्टरूपादिनिवन्धनवादिनस्तु—  
घटादिबुद्धेः सौत्रान्तिकस्य । किमित्याह—एष दोषोऽनिवारित एव घटशरा-  
वादिबुद्धितुल्यत्वापत्तिलक्षणः। कुतइत्याह—अवैशिष्ट्येन हेतुना तेषामेकस्वभाव-  
त्वात् परपरिकल्पितरूपादीनाम् । किमित्याह—घटशरावादिसंस्थानानुपपत्तेः  
२० तत्त्वतस्तदव्यतिरिक्तत्वेन—रूपादिव्यतिरिक्तत्वेन हेतुना । किमित्याह—तन्मात्र-  
रूपत्वात्—रूपादिमात्ररूपत्वात् तत्तत्स्वभावत्वे तेषां—रूपादीनां तत्स्वभावत्वे,  
प्रक्रमाद् घटशरावादिसंस्थानभवनैकस्वभावत्वे तद्वर्मभेदोपपत्तेः—रूपादिर्वर्म-  
भेदोपपत्तेः । तथा रूपादित्वाविशेषे सति तद्विशेषाभावात् प्रक्रमादेव घट-

## ( विवरणम् )

( १५—१६ ) अविशिष्टरूपादिनिवन्धनवादिनस्तु घटादिबुद्धेः सौत्रान्ति-  
२५ कस्येति । अविशिष्टान् रूपादीन् निवन्धनं—कारणं वदतीत्येवंशीलो यः ‘सौत्रान्तिकः  
३० तत्स्व । अविशिष्टान् रूपादीन् निवन्धनं वदतीत्याह—घटादिबुद्धेः—घटपटइत्यादिकाया  
मतेः । मृदाद्यात्मक( ? त्वे ) एव सत्यमीषामिति । घटाख्यो ह्यवयवी मृदात्मक  
३५ एव, मृत्परमाणुभिरारब्धत्वात् । ततो मृदात्मक एव सन् असौ मृदात्मकेभ्यो-  
ऽवयवेभ्यः पृथग्मूल इति वैशेषिकाः प्रतिपन्ना इति । एवं पटादिष्वपि योज्यम् ॥

१ ‘निमित्यामिति निरा०’ इति छ—पाठः । २ ‘वेदना’ इति क—पाठः । ३ द्रष्टव्यं ३३तमं  
पृष्ठम् । ४ इत्याह—‘अविशिष्टो न हेतुना’ इति क—पाठः; छ—पाठस्तु ‘इत्याहवैशिष्ट्येन हेतुना’  
इति । ५ ‘सौत्रान्तिकस्या अपि विशिष्टान्’ इति ख—पाठः ।

( मूलम् )

भावे त्वस्मदभ्युपगमसिद्धेः, अन्यथा तथा तत्सन्निवेशित्वायोगात् ॥

न चेयमविकल्पिकाऽतुल्यैव, रूपादिस्खलक्षणालम्बनत्वात्, विकल्पिकाया अपि तथाभेदानुपपत्तेः, अस्या अपि तत्त्वतोऽविकल्प-<sup>५</sup> कालम्बनत्वात्, प्रत्यक्षपृष्ठभावित्वेनाध्यवसिततद्भावतो गृहीत-ग्राहित्वेन विकल्पिकाया अप्रामाण्याभ्युपगमात्, अन्यथा गृहीत-ग्राहित्वानुपपत्तेः, अविशिष्टतद्वोधमात्रात् तद्भेदायोगात्, विषय-भेदमन्तरेण च तद्विशिष्टानुपपत्तेः, तद्भेदाभ्युपगमे चास्मदभ्युपगत-द्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः, अन्यथा तथा तद्भेदायोगात्, भेदका-<sup>१०</sup>

( स्वो० व्या० )

शरावादिसंस्थानभवनविशेषाभावात् । भावे पुनस्तद्विशेषभावस्य अस्मदभ्युपगम-सिद्धिः । अन्यथा—अस्मदभ्युपगमसिद्धिमन्तरेण किमिल्याह—तथा—घटशरावादि-संस्थानभवनेन तत्सन्निवेशित्वायोगात् तेषां—रूपादीनां सन्निवेशित्वायोगात् । ‘अविशिष्टरूपादिनिबन्धनवादिनस्त्वेष दोषोऽनिवारित एव’<sup>१</sup> इति क्रियायोगोऽनुवर्तते ॥ १५

न चेयमिल्यादि । न चेयमिति <sup>२</sup>दीर्घतरप्रक्रमाद् घटशरावादिबुद्धिर्गृह्णते अविकल्पिकाऽतुल्यैव, रूपादिस्खलक्षणालम्बनत्वात् कारणात् । कुत इत्याह—विकल्पिकाया अपि तथा—घटशरावादिप्रतिभासभेदेन भेदानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्चापि अस्या अपि विकल्पिकाया घटशरावादिबुद्धेः तत्त्वतः—परमार्थेन । किमिल्याह—अविकल्पिकालम्बनत्वात् अविकल्पिकालम्बनं रूपादिस्खलक्षणं २० आलम्बनं यस्याः सा अविकल्पिकालम्बना एकालम्बनशब्दलोपेन तद्भावस्तस्मात् । एतदेवाह प्रत्यक्षेत्यादिना । प्रत्यक्षपृष्ठभावित्वेन हेतुनाऽध्यवसिततद्भावतः परिच्छिन्नप्रत्यक्षालम्बनतया गृहीतग्राहित्वेन एव विकल्पिकाया बुद्धेः अप्रामाण्याभ्युपगमात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिल्याह—अन्यथा गृहीतग्राहित्वानुपपत्तेः । तथा अविशिष्टतद्वोधमात्रात्—रूपादिस्खलक्षणबोधमात्रात् २५ तद्भेदायोगात् विकल्पिकाया बुद्धेभेदायोगाद् घटशरावादिबुद्धित्वेन तथा विषय-भेदमन्तरेण च ताँत्त्विकं तद्विशिष्टानुपपत्तेः, प्रक्रमात् तत्त्विबन्धनभूताया अविकल्पिकाया वैशिष्ट्यानुपपत्तेः । तद्भेदाभ्युपगमे च—विषयभेदाभ्युपगमे च किमिल्याह—अस्मदभ्युपगतद्रव्यसंस्थानाभ्युपगमः । अन्यथा—एवं तदभ्युपगमाभावे तथा—घटशरावादिविकल्पबुद्धिजनकत्वेन तद्भेदायोगात्, प्रक्रमात् ३०

<sup>१</sup> ‘अस्मादभ्युपगमसिद्धिः’ इति डू-पाठः । <sup>२</sup> द्रष्टव्यं ३४४मं पृष्ठम् । <sup>३</sup> ‘दीर्घतवप्रक्रमोदघटः’ इति डू-पाठः । <sup>४</sup> ‘अविशिष्टः’ इति डू-पाठः । <sup>५</sup> ‘तात्त्विकः तद्वैः’ इति डू-पाठः । <sup>६</sup> ‘प्रमत् अविं’ इति डू-पाठः ।

( मूलम् )

भावात्, व्यक्तिभेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात् तद्वावेऽपि तथाबोध-  
भेदासिद्धेः, समानजातीयेभ्योऽतुल्येतरबुद्ध्यभावादिति रूपादीनाम-  
नेकस्वभावत्वसिद्धिः ॥

स्यादेतत् सिद्धसाधनमेतदुक्तमेव नः पूर्वाचार्यैः—“द्विविधा हि  
रूपादीनां शक्तिः सामान्या प्रतिनियता च । तत्र सामान्या  
यथा घटसन्निवेशिनामुदकाद्याहरणादिकार्थकरणशक्तिः, प्रतिनि-  
यता यथा चक्षुर्विज्ञानादिकार्थकरणशक्तिरिति” । अत्रोच्यते—  
१० उक्तमिदमयुक्तं तूक्तं, पूर्वाभ्युपगमविरोधात्, एकान्तैकस्वभाव-  
वस्तुवादिनो भवन्तः, स्वलक्षणानां निरंशत्वप्रतिज्ञानात्, तत्  
कथमिदमित्थमभिधातुं युज्यत इति ? ॥

( स्व० व्या० )

अविकल्पिकबुद्धिभेदायोगात् । अयोगश्च भेदकाभावात् अविशिष्टरूपादिस्वलक्षणा-  
१५ लम्बनत्वेन, व्यक्तिभेदमात्रस्य अधिकृताविकल्पकबुद्धिनां किमित्याह—अप्र-  
योजकत्वात् । एतदेवाह—तद्वावेऽपि—व्यक्तिमात्रभेदभावेऽपि तथा—भिन्नविकल्प-  
बुद्धिजनकत्वेन बोधभेदासिद्धेः । असिद्धिमेवाह—समानजातीयेभ्यः रूपाद्य-  
विकल्पबोधभेदेभ्यः । किमित्याह—अतुल्येतरबुद्ध्यभावात् । अतुल्याश्च ता  
इतरबुद्ध्यश्च अविकल्पबोधभेदानामितरबुद्ध्यो विकल्पिका गृह्णन्ते, तासामभावस्त-  
२० सात् । न हि नीलस्वलक्षणबोधभेदेभ्यो नीलानीलविकल्पबुद्धिभाव इति भावनीयम् ।  
इति—एवं रूपादीनामनेकस्वभावत्वसिद्धिः ॥

स्यादेतत् सिद्धसाधनमेतद् यदुक्तं भवता । कुत इत्याह—उक्तमेव  
नः—अस्माकं पूर्वाचार्यैः—धर्मपाल-धर्मकीर्त्यादिभिः द्विविधा यस्माद्  
रूपादीनां शक्तिः सामान्या एका प्रतिनियता च अपरा । तत्र सामान्या  
२५ शक्तिः यथा घटसन्निवेशिनां—रूपादीनां उदकाद्याहरणादिकार्थकरण-  
शक्तिः, यतः सौंवरेव धैर्येतत् क्रियते । प्रतिनियता तु रूपादीनां शक्तिर्थाच  
चक्षुर्विज्ञानादिकार्थकरणशक्तिरिति । रूपं हि चक्षुर्विज्ञानमेव जनयति, न  
रसादिविज्ञानम्; एवं रसादयोऽपि रसादिविज्ञानान्येवेति । एतदाशङ्क्याह—अत्रो-  
च्यते—उक्तमिदं वः पूर्वाचार्यैः अयुक्तं तूक्तम् । कुत इत्याह—पूर्वाभ्युपगम-  
३० विरोधात् । विरोधश्च एकान्तैकस्वभाववस्तुवादिनो भवन्तः—बौद्धाः ।  
कुत इत्याह—स्वलक्षणानां निरंशत्वप्रतिज्ञानात् कारणात् तत् कथमिदं—

१ ‘त्याह प्रयोजक०’ इति छ—पाठः ।

## ( मूलम् )

किञ्च किमिदं सामान्यप्रतिनियतशक्तिमद्भ्यो रूपादिभ्योऽन्य-  
दुतानन्यदिति ? । अन्यत्वे सङ्गायोगः, अनन्यत्वे रूपादिभ्यस्तदे-  
क्त्वादि । त एव तदिति चेत्, कथमेकस्वभावास्तदुभयभाजः ? । ५  
परिकल्पितं तदिति चेत् निर्हेतुकं तर्हि तत्कार्यम् । रूपादिभ्य एव  
तदिति चेत्, कथमेकस्वभावेभ्योऽनेकम् ? । तत्स्वभावत्वादिति  
चेत्, न तदचित्रतायामेतदित्युत्क्रप्रायम् ॥

एवं सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनो रूपादय एव घट इत्ययुक्तम् ।  
रूपादय एव रूपादय इति वाक्यार्थापत्तेः भिन्नशब्दप्रयोगायोगात्, १०  
प्रवृत्तिनिमित्ताभावात्, कार्यमेदानुपपत्तेः, तस्य च प्रतिक्षेपा-

( स्व० व्या० )

द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिरित्यादि इत्थमभिधातुं युज्यत इति, शक्तिद्वैविधे  
एकस्वभावत्वानुपपत्तेरित्यर्थः ॥

अभ्युच्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च किमिदं-सामान्यप्रतिनियतशक्तिद्वयं १५  
शक्तिमद्भ्यः रूपादिभ्यः अन्यदुतानन्यदिति विकल्पद्वयम् । किञ्चातः ?  
उभयथाऽपि दोष इत्याह-अन्यत्वे लंयोगायोगः, सम्बन्धाभाव इत्यर्थः ।  
अनन्यत्वे शक्तिद्वयस्य रूपादिभ्यस्तदेकत्वादि तयोः-शक्तयोरेकत्वम् । एक-  
सादृ रूपादेरनन्यत्वात् तत्स्वरूपवद् रूपादिभेदो वेत्यादि शब्दार्थः । तैँ एवे-  
त्यादि । त एव-रूपादय एव तत्-शक्तिद्वयम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथ- २०  
मेकस्वभावाः-रूपादयः तदुभयभाजः, तच्छक्तिद्वयभाज इत्यर्थः । परिक-  
ल्पितं तत्-शक्तयुभयम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-निर्हेतुकं तर्हि तत्कार्य-  
शक्तिद्वयकार्यमुदकाद्याहरणादि । रूपादिभ्य एव तत्-कार्यम् । इति चेत्, एत-  
दाशङ्काह-कथमेकस्वभावेभ्यो रूपादिभ्यः अनेकं कार्यमुदकाद्याहरणादि चक्षु-  
विज्ञानादि च ? । तत्स्वभावत्वात् तेषां-रूपादीनां अनेककार्यजननस्वभाव- २५  
त्वात् । इति चेत् अनेकं कार्यम् एतदाशङ्काह-न तदचित्रतायाम्-अधि-  
कृतस्वभावचित्रतायामेतत्-तत्स्वभावत्वमित्युत्क्रप्रायं-प्रायेणोक्तम् ॥

एवं च कृत्वा सर्वथैकस्वभाववस्तुवादिनः-बौद्धस्य रूपादय एव घट  
इत्येतदप्ययुत्क्रम् । कथमित्याह-रूपादय एव रूपादय इति-एवं वाक्यार्था-  
पत्तेः कारणात् । आपत्तिश्च भिन्नशब्दप्रयोगायोगात् भिन्नौ चैतौ रूपादय ३०

१ ‘तदैति’ इति आन्तमूलकः क-पाठः । २ ‘भावेभ्यः अनेकान्ततत्स्व’ इति ग-पाठोऽना-  
दरणीयः । ३ ‘तयेवेत्यादि’ इति उ-पाठः ।

## ( मूलम् )

योगात् सकललोकसिद्धत्वात् उदकाद्याहरणज्ञानादिभावात् । एवं च तदग्रहे तद्बुद्ध्यभावादिति युक्तिरप्ययुक्तिरेव, तद्रहणस्यैव तद्बुद्धित्वेन तद्वेदाभिधानायोगात्, तद्वेदाभिधाने च रूपादिबुद्ध्यविनाभूता घटबुद्धिरिति बलादापद्यते । एवं च भवन्ती नियमत एवेयं तत्प्रतिबद्धं निमित्तान्तरमुपदर्शयतीति यथोदिततत्परिणामसिद्धिः । अवश्यं चैतदित्थमङ्गीकर्तव्यम्—यदि तु रूपादय एव घटस्ततस्तदतिरिक्ततत्त्वान्तराभावाद् घटस्य रूपादय इति व्यतिरेकाभिधायी

१०

( स्वो० व्या० )

एव घट इति च । अयोगश्च प्रवृत्तिनिमित्ताभावात् । न हि यदेव रूपादिशब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तं तदेव घटशब्दस्यापि भवितुमर्हत्यतिप्रसङ्गादिति भावनीयम् । इतश्चायुक्तं रूपादय एव घट इत्येतत् कार्यभेदानुपपत्तेः कारणात्, नैकान्तेन एकस्वभावेभ्यः कार्यभेदो न्यायः, तस्य च—कार्यभेदस्य प्रतिक्षेपायोगात् । १५ अयोगश्च सकललोकसिद्धत्वात् कार्यभेदस्य । अत एवाह—उदकाद्याहरणज्ञानादिभावात् उदकाद्याहरणादि सामान्यशक्तिकार्यं ज्ञानादि च प्रतिनियतशक्तिकार्यमिति । एवं चेत्याद्यभ्युज्ञार्थम् । एवं च कृत्वा तदग्रहे—रूपाद्यग्रहे तद्बुद्ध्यभावात्—घटबुद्ध्यभावादिति युक्तिरपि रूपादीनां घटत्वे साध्ये । किमिलाह—अयुक्तिरेव । कुत इत्याह—तद्रहणस्यैव—रूपादिग्रहस्यैव तद्बुद्धित्वेन—घटबुद्धित्वेन हेतुना तद्वेदाभिधानायोगात् तयोः—रूपादिघटग्रहबुद्ध्योभेदेनाभिधानं तस्यायोगात् । तद्वेदाभिधाने च सति किमिलाह—रूपादिबुद्ध्यविनाभूता । केत्याह—घटबुद्धिरिति एतद् बलादापद्यते । एवं च भवन्ती रूपादिबुद्ध्यविनाभावेन नियमत एवेयं—घटबुद्धिः तत्प्रतिबद्धं—रूपादिप्रतिबद्धं निमित्तान्तरमुपदर्शयतीति कृत्वा । किमिलाह—यथोदिततत्परिणामसिद्धिः । यथोदितश्चासौ, प्रक्रमात् तत्परिणामश्च—अप्वादिपरिणामश्चेति समासः, तस्य सिद्धिरिति । अभ्युच्यमाह—अवश्यं चैतदित्थमङ्गीकर्तव्यमनन्तरोदितम् । विषक्षे वाधामाह यदि त्विलादिना । यदि तु रूपादय एव घटः ततस्तदतिरिक्ततत्त्वान्तराभावात्—रूपाद्यतिरिक्ततत्त्वान्तराभावात् कारणात् घटस्य रूपादय इति—एवं व्यतिरेकाभिधायी—भेदाभिधायी व्यपदेशो

१ ‘बन्धनिमित्ताऽ’ इति क—पाठोऽनादरणीयः । २ ‘रूपादिग्रहघटो बुद्धो०’ इति छ—पाठः ।  
३ ‘तस्य योगात्’ इति छ—पाठः ।

## ( मूलम् )

व्यपदेशो न स्यात् । स्यादेतत् तथा कृतसङ्केतत्वाद् ये यथा शब्दा नियुज्यन्ते तथा वाचका इत्यव्यतिरेकेऽप्येवं व्यपदेशो युक्त एव, केवलं प्रयोजनानपेक्षो न भवति तदप्यस्त्येव यथाऽह न्याय- ५ वादी—“रूपादयो घटस्येति तत्सामान्योपसर्जनास्तद्व्यक्तिभेदाः ख्याप्यन्ते” इति । अयमत्रार्थः—रूपादयो घटस्येति व्यपदेशो घटसामान्यविशेषणा रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते, प्रतिनियतशक्तिस्वभावाः सन्तः सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत् । एतदप्ययुक्तम्, वचनमात्रत्वात् । एवं हि प्रतिनियत- १० चक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्त उद्काद्याहरणकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त इत्येतदापन्नम् । एतच्चैवमभिधीयमानं असति वास्तवे तत्स्वभाववैचित्र्ये नीलादिविज्ञानकार्यकरणभावस्वभावा-

## ( स्वो० व्या० )

न स्यात्, अस्ति चायं घटस्य रूपादय इति । स्यादेतदित्यादि । तथा—तेन १५ प्रकरेण कृतः सङ्केतो येषां, प्रक्रमाच्छब्दानां, ते तथाविधास्तद्वावस्तस्यात् ये यथा शब्दा नियुज्यन्ते वाचकत्वेन ते तथा वाचका इति कृत्वा अव्यतिरेकेऽपि—अभेदेऽपि एवं घटस्य रूपादय इति व्यपदेशो युक्त एव, केवलमन्यत्र प्रयोजनानपेक्षो न भवति तदप्यस्त्येव इह प्रयोजनं व्यपदेशे यथाऽह—न्यायवादी धर्मकीर्तिः—रूपादयो घटस्येति—एवं तत्सामा- २० न्योपसर्जनाः—रूपादिसामान्योपसर्जनास्तद्व्यक्तिभेदाः—रूपादिव्यक्तिभेदाः ख्याप्यन्त इति । अयमत्र—ग्रन्थे भावार्थः—रूपादयो घटस्येति व्यपदेशोऽस्मिन् घटसामान्यविशेषणास्तुपुसर्जनभावेन रूपादिशक्तिभेदाः प्रतिनियता उच्यन्ते । प्रतिनियतशक्तिस्वभावाः सन्तो वस्तुस्थित्या सामान्यशक्तिस्वभावाः ख्याप्यन्त इति यावत् । एतदाशङ्काह—एतद- २५ प्ययुक्तम् । कुत इत्याह—वचनमात्रत्वात् । एतदेवाह एवं हीत्यादिना । एवं यस्यात् प्रतिनियतचक्षुर्विज्ञानादिकार्यकरणस्वभावाः सन्तो रूपादय उद्काद्याहरणकार्यकरणस्वभावाः ख्याप्यन्त इत्येतदापन्नं नीत्या । एतच्चैवमभिधीयमानं सत् असति वास्तवे—तात्त्विके तत्स्वभाववैचित्र्ये तेषां—रूपादीनां स्वभाववैचित्र्ये । किमित्याह—नीलादिविज्ञानकार्यकरण(भाव)- ३०

१ ‘देशो यथाऽह’ इति उपाठः ।

## ( मूलम् )

नीलादयः पीतादिविज्ञानकार्यकरणस्य भावाः ख्याप्यन्त इत्यस-  
न्दिग्धं तुल्यमनेन, अन्यतरशब्दादेः प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविशेषात्  
५ एकान्तैकस्य भावत्वात् । तत्स्य भाववैचित्र्याभ्युपगमे तु न विप्रति-  
पत्तिरावयोः, सर्वत्र निरूपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः तत्तपरि-  
णामापेक्षया तथा तथोपसर्जनादिभावेन विचित्रक्षयोपशमयोग-  
तस्तत्तच्छब्दादिसिद्धेरिति ॥

एतेन चन्दनस्य गन्ध इत्यत्रापि न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं  
१० किञ्चिद् द्रव्यमस्ति । किं तर्हि? अनेकात्मकस्य गन्धस्य चन्दनस्य भावो  
यो गन्धः स तथा निर्दिश्यते इति यदुच्यते परैस्तदपि प्रत्युक्तमेव,  
सर्वथैकस्य भावत्वे सति अस्याप्यनुपपत्तेः । तथाहि—चन्दनस्य भावो

## ( स्वो० व्याठ० )

स्य भावा नीलादयः पीतादिविज्ञानकार्यकरणस्य भावाः ख्याप्यन्त  
१५ इति—एवं असन्दिग्धं तुल्यमनेन । कथमित्याह—अन्यतरशब्दादेनील-  
पीताद्यपेक्षया प्रवृत्तिनिमित्ताभावाविशेषात् । अविशेषश्च एकान्तैकस्य-  
भावत्वात् रूपादीनाम् । एवं चैककार्यपरिकल्पनावीजमप्यस्तु कार्यान्तरपरिकल्पना-  
वीजमप्यस्तु । कार्यान्तरपरिकल्पनावीजं तु न तत्र युज्यते इत्यभिप्रायः । तत्स्य भाव-  
वैचित्र्याभ्युपगमे पुनः किमित्याह—न विप्रतिपत्तिरावयोः । कुत इत्याह—  
२० सर्वत्र—चक्षुविज्ञानादिकार्यादौ निरूपचरितप्रवृत्तिनिमित्तोपपत्तेः मुख्य-  
शक्तिद्वयभावेन । एतदेवाह तत्तदित्यादिना । तत्तपरिणामापेक्षया—चक्षुविज्ञाना-  
दिकार्यकरणपरिणामापेक्षया तथा तथा—तेन तेन प्रकारेण उपसर्जनादिभावेन—  
अविवक्षितादिरूपेण विचित्रक्षयोपशमयोगतः कारणात् तत्तच्छब्दादि-  
सिद्धेः—रूपादिवटादिशब्दविज्ञानादिसिद्धेरिति ॥

२५ एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन वस्तुना चन्दनस्य गन्ध इत्यत्रापि—  
भेदाधिकारे न चन्दनं नाम गन्धव्यतिरिक्तं किञ्चिद् द्रव्यमस्ति । किं  
तर्हि? अनेकात्मकस्य गन्धस्य कुङ्गमाद्यपेक्षया चन्दनस्य भावो यो गन्धः  
स तथा—तेन चन्दनोपलक्षणप्रकारेण निर्दिश्यते चन्दनस्य गन्ध इति—एवं  
यदुच्यते परैः—एकस्य भाववस्तुवादिभिः तदपि प्रत्युक्तमेव—परिहृतमेव ।  
३० कथमित्याह—सर्वथैकस्य भावत्वे सति वस्तुनः तस्याप्यनुपपत्तेः । यदुच्यते

१ ‘इत्यत्रापि चन्दनं नाम न गन्ध०’ इति ग—पाठः । २ ‘अचन्दन०’ इति छ—पाठः ।

## ( मूलम् )

यो गन्ध इत्यनेन गन्धविशेषणाभिधानात्, अन्यथा गन्धस्वभावो  
यो गन्ध इति प्राप्नोति, तन्मात्रस्य वैशिष्ट्यायोगेन विशेषणानुप-  
पत्तेरित्यलं प्रसङ्गेन ॥

अवयविपक्षोत्तदूषणानि तु तथातदनभ्युपगमात् नो बाधायै ।  
न ह्यवयवेभ्योऽन्य एवावयवीत्यभिदधति जैनाः । किं तर्हि ? कथ-  
श्चिदनन्यः, तदेकत्वपरिणाम एवासाविति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यं तथा-  
प्रतीतेः, तदग्रह एव सर्वथाऽग्रहणात्, समन्धकारे तदनुपलब्धेः ।  
नेयमवयवाग्रहणत इति चेत्, कुतस्तर्हीति वाच्यम् । समन्ध- १०  
कारेण तद्ग्रहणावरणादिति चेत् स्यात् तदभावे तद्वेदग्रहः । अस्त्वे-

## ( स्तो० व्या० )

परैरिति एनामेव भावनिकयाऽऽह तथाहीत्यादिना । चन्दनस्वभावो यो गन्ध  
इत्यनेन-ग्रन्थेन गन्धविशेषणाभिधानात् चन्दनस्वभावतया, अन्यथा  
गन्धस्वभावो यो गन्ध इति प्राप्नोति, न चन्दनस्वभाव इति । कुत इत्याह- १५  
तन्मात्रस्य-गन्धमात्रस्य वैशिष्ट्यायोगेन हेतुना विशेषणानुपपत्तेः ।  
चन्दनस्वभावो य इत्येवमित्यलं प्रसङ्गेन-इति प्रकृतोपसंहारः ॥

अवयविपक्षोत्तदूषणानि तु पूर्वपक्षग्रन्थे तथा-तेनावयवभिन्नत्वादिना  
प्रकारेण तदनभ्युपगमात्-अवयव्यनभ्युपगमात् कारणात् न नो बाधायै-  
नासाकं बाधायै । एतदेवाह न हीत्यादिना । न यस्माद् अवयवेभ्यः सकाशात् २०  
अन्य एव-एकान्तेन अवयवीत्यभिदधति-भण्निति जैनाः । किं तर्हि ? कथ-  
श्चिदनन्यः । कुत इत्याह-तदेकत्वपरिणाम एव-अवयवैकत्वपरिणाम एवासौ-  
अवयवी इति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-तथाप्रतीतेः-अवयवैकत्वपरि-  
णामत्वेन प्रतीतेः । प्रतीतिश्च तदग्रह एव-अवयवाग्रह एव सर्वथाऽग्रहणाद-  
वयविनः । एतदेव भावयति समन्धकारेऽवयवाग्रहणेन एतदनुपलब्धेः-अव- २५  
यव्यनुपलब्धेः । नेयमवयव्यनुपलब्धिः, अवयवाग्रहणतः । इति चेत्, एतदा-  
शङ्काह-कुतस्तर्हीति वाच्यम् । इयमवयव्यनुपलब्धिः समन्धकारेण हेतुना  
तद्ग्रहणावरणात्-अवयविग्रहणावरणात् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-स्यात्  
तदभावे-समन्धकाराभावे तद्वेदग्रहः-अवयवमेदेन ग्रहोऽवयविनः । अस्त्वेवाय-

१ 'इति कृतोप०' इति क-पाठः । २ 'तद्ग्रहणात्' इति क-पाठः ।

( मूलम् )

वायमिति चेत्, न, प्रतीतिविरोधात् । असिद्धोऽयमिति चेत्, क्योपपत्त्येति वाच्यम्, न ह्यनेकेषु क्वचिदेकबुद्धिः । को वा किमाऽहेत्यविप्रतिपत्तिरत्र । अस्ति चेयमनेकावयवेऽवयविनि । सत्यम्, न तु तद्गम्भेति भाव्यताम् । तद्गम्भेति कोऽर्थः? कथश्चित् तद्व्याप्तिमिका । यदि नामैवं ततः किम्? तत्तदेकत्वपरिणामता । यदि श्यासौ तदन्य एव स्यात् तत्स्तदन्यान्यबुद्धिवदतद्व्यग्रहणा(?)त्प्रकैव भवेत् । न चेयमित्यम्, तथाऽननुभवात् । न ह्यमृदादिग्रहणरूपा घटादिबुद्धिः अनुभूयते । न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या । न ह्यस्यां प्रभवन्त्यां कस्यचिदसिद्धिर्नाम । न चामृदाद्यात्मकत्वं एवामीषां तद्वेद् एष,

( स्वो० व्या० )

मिति चेत् तद्वेदग्रहः । एतदाशङ्काह—न, प्रतीतिविरोधात् । न ह्येवंभूता प्रतीतिः । असिद्धोऽयमिति चेत् प्रतीतिविरोधः । एतदाशङ्काह—क्योपपत्त्या १५ असिद्ध इति वाच्यम् । न यसादनेकेषु—भावेषु क्वचिदेकबुद्धिरितीयमेवोपपत्तिः । एतदाशङ्का सामान्येनाह—को वा किमाहेत्यविप्रतिपत्तिरत्र—वस्तुनि यद्गुत नानेकेषु क्वचिदेकबुद्धिरिति । अत्राह—अस्ति चेयमनेकावयवेऽवयविनि एकबुद्धिर्वयोऽयमित्यादिरूपा । एतदाशङ्काह—सत्यमस्ति, न तु तद्गम्भेति भाव्यताम्, प्रक्रमात् न पुनरनवयवगम्भेति । अत्राह—तद्गम्भेति कोऽर्थः? २० इहोत्तरम्—कथश्चित् तद्व्याप्तिमिका, प्रक्रमादनेकावयवग्रहणात्मिकेति । यदि नामैवं ततः किमिति परः । तत्तदेकत्वपरिणामतेत्युत्तरम् । तस्य—अवयविनः तदेकत्वपरिणामता, अत एवाद्यवयवैकत्वपरिणामतेति । एतदेव भावयति यदीत्यादिना । यदि हि असौ—अवयवी तदन्य एव तेभ्यः—अवयवेभ्योऽन्यः स्यात् ततः किं स्यादित्याह—तत्स्तदन्यान्यबुद्धिवत् तेभ्यः—घटावयवेभ्योऽन्यो घटावयवीति तदन्यस्तस्मादन्यः पटाद्यवयवीति तद्बुद्धिवदिति निर्दर्शनम् । अतदात्मकैव—मृदात्मिकैव भवेद् घटावयवैकत्वबुद्धिः । न चेयमित्यमधिकृतैकत्वबुद्धिः । कुत इत्याह—तथाऽननुभवात् । एतदेवाह—न यसादमृदादिग्रहणरूपा घटादिबुद्धिरनुभूयते । किं तर्हि? मृदादिग्रहणरूपैव । न चानुभवविरुद्धा कल्पना न्याय्या । किमित्यत आह—न यसादस्यां प्रभवन्त्यामनुभवविरुद्ध—२५ कल्पनायां कस्यचिदसिद्धिर्नाम, तत्प्रसादतः सर्वसिद्ध्यापत्तेः । न चामृदा-

१ ‘नवतद्वगम्भेति’ इति ग-पाठः । २ ‘किं तत्, तदेक०’ इति ग-पाठः । ३ ‘न तद्गम्भेति वाच्यतां’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

‘देशाद्यभेदानुपपत्तेः । इति यथोदित एवायं प्रतीतिन्यायाविरुद्धः । तथाहि—अस्ति तावदियं विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावप्रतिभासा स्थूलाकारा प्रतीतिः । न चायं स्थूलः तत्तत्स्वभावतया समानजातीया- ५ वयवैकत्वपरिणामरूपः तत्तत्सहकारियोगात् तथाभवन् विरुद्ध्यत इति । न चात्रावयविपक्षोक्तदूषणावकाशः, ततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्, कथञ्चित् स्वावयवात्मकत्वेन सर्वथा तदृश्यतिरेकासिद्धेः । एतेन मूर्त्तत्वेन तदभिन्नदेशाताऽनुपपत्तिः प्रत्युक्ता, तत्स्वभावतया ‘तेषामेव तथाभवनात्, अत एव वृत्त्ययोगदूषणासम्भवात् अर्था- १० न्तरभूतस्यैवाद्वृत्तेः । “भिन्नदेशस्य चाग्रहणात्” इत्यप्यनङ्गीकरणाद-

( स्वो० व्या० )

व्यात्मकत्व एव सति अमीषां—घटाद्यवयविनां तद्देव एव—मृदाद्यात्मकावयवेभ्यो भेद एव । कुत इत्याह—देशाद्यभेदानुपपत्तेः—सामान्यतो देशकालस्वभावभेदानुपपत्तेः । इति—एवं यथोदित एवायम्—अवयवी प्रतीतिन्याया- १५ विरुद्धः । इहैव भावार्थमाह तथाहीत्यादिना । तथाहि अस्ति तावदियं विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभावप्रतिभासा, बहिर्मुखावभासेसर्थः, स्थूलाकारा प्रतीतिः प्रतिग्राण्यनुभवात्मिका । न चायम्—आकारः स्थूलः तत्तत्स्वभावतया, प्रक्रमादणूनां स्थूलरूपभवनस्वभावतया, समानजातीयावयवैकत्वपरिणामरूपः सन् तत्तत्सहकारियोगात्—कालाद्यादिसहकारियोगात् तथा—तेन २० प्रकारेण भवन् विरुद्ध्यत इति । न चात्र—यथोदितैकत्वपरिणामेऽवयविपक्षोक्तदूषणावकाशः । कुत इत्याह—ततोऽस्य जात्यन्तरत्वात्—अवयविनो जात्यन्तरत्वात् । अवयविनो जात्यन्तरमयमेकत्वपरिणामः । जात्यन्तरत्वं च कथञ्चित् स्वावयवात्मकत्वेन हेतुना सर्वथा—एकान्तेन तदृश्यतिरेकासिद्धेः कारणात् । एतेनेत्यादि । एतेन—कथञ्चित् स्वावयवात्मकत्वेन यथोदितैकत्व- २५ परिणामस्य मूर्त्तत्वेन तदभिन्नदेशाताऽनुपपत्तिः—अवयवाभिन्नदेशाताऽनुपपत्तिरवयविनः पूर्वपक्षोदिता प्रत्युक्ता । कथमित्याह—तत्स्वभावतया—तथैकत्वभवनस्वभावतया तेषामेव—अण्वाद्यवयवानां तथाभवनात्—कथञ्चिदभिन्नैकत्वपरिणामेन भवनात्, अत एव अनन्तरोदितादेकत्वपरिणामाद् वृत्त्ययोगदूषणासम्भवात् कारणात् । असम्भवश्च अर्थान्तरभूतस्यैव, अवयवेभ्य इति ३०

१ ‘देशादिभेदाऽ’ इति क—पाठः । २ ‘तथोदित एवायं’ इति क—पाठः । ३ ‘न्यायविरुद्धः’ इति क—पाठः । ४ ‘तेषामेव’ इति पाठो ग—प्रतौ न विद्यते । ५ दृष्ट्यं पञ्चमं पृष्ठम् । ६ ‘वा प्रहणा०’ इति ग—पाठः । ७ दृष्ट्यं चतुर्थं पृष्ठम् ।

## ( मूलम् )

बाधकम् । न हि तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावस्तद्भिन्नदेश  
उपादानशून्यो वा, कथश्चित् तंदद्वयतिरेकात्, हेतुनां च परनीत्या  
५ स्वभावनियतत्वेन तत्त्वतोऽहेतुत्वोपपत्तेः । एवं तुलानतिविशेषा-  
ग्रहणमपि न दोषकृत्, तत्त्वतो विशेषाभावात्, तेषामेव तथापरि-  
णतेः धर्मोत्पादद्वययभावेऽपि वस्तुनस्तुल्यत्वात् । एवं च ‘नं चासाव-  
मूर्त्तोऽग्रहणप्रसङ्गात्’ इत्यपि यथोक्तावयविवादिनो न बाधायै तत्-  
तथाभावस्य तदेकत्वपरिणामतया तथाविकल्पनायोगादिति ॥

१०

( स्वो० व्या० )

प्रकमः, अवृत्तेरधिकृतैकत्वपरिणामस्य । नायमवयवी सर्वशा अवयवेभ्यो भिन्न एवेति  
कथं तद्वेषसम्भव इति भावना । तथा भिन्नदेशस्य चाग्रहणादित्यपि पूर्वपक्षो-  
दितमनङ्गीकरणाद् हेतोः । किमिलाह—अबाधकम् । एतद्वावनायाह न ही-  
त्यादिना । न यस्मात् तत्स्वभावतया तेषामेव तथाभावः—अनन्तरोदित-  
१५ स्वरूप एकत्वपरिणाम इत्यर्थः, तद्विनाम्नादेशः—अण्वाद्यवयवभिन्नदेश उपादान-  
शून्यो वा । कुत इत्याह—कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण तदद्वयतिरेकात्,  
तथाभाविनामण्वादीनामभेदादिति भावः । दूषणान्तरमाह—हेतुनां च अण्वादीनां  
परनीत्या—वैशेषिक-न्यायतः स्वभावनियतत्वेन—‘नियततया तत्त्वतः—  
परमार्थेन अहेतुत्वोपपत्तेः । न हैधिकृतस्वभावान्तरस्य हेतव इति भावनीयम् ।  
२० एवम्—उक्तनीत्या तुलानतिविशेषाग्रहणमपि पूर्वपक्षोक्तं न दोषकृत्—न  
दोषकरणशीलम् । कथमिलाह—तत्त्वतो विशेषाभावाद् यथोदितैकत्वपरिणामे ।  
कुत इत्याह—तेषामेव—अण्वादीनां तथा—एकत्वेन परिणतेः । तथापि धर्मोत्पाद-  
व्ययौ स्त एव तत्र इत्यरेकानिरासायाह—धर्मोत्पादद्वययभावेऽपि सत्यण्वा-  
दीनां वस्तुनस्तुल्यत्वात् तत्स्वभावतयैव । एवं च न चासावमूर्त्तोऽवयवी  
२५ अग्रहणप्रसङ्गादित्यपि पूर्वपक्षोक्तं यथोक्तावयविवादिनः, अनन्तरोक्तैकत्व-  
परिणामावयविवादिन इत्यर्थः । किमिलाह—न बाधायै तत्तथाभावस्य तेषाम्—  
अण्वाद्यवयवानोमेकत्वेन भवनस्य तदेकत्वपरिणामतया कारणेन तथा—  
पूर्वपक्षोदितप्रकारेण विकल्पनायोगादिति ॥

१ ‘तदद्वयति०’ इति ग—पाठः । २ द्रष्टव्यं नवमं पृष्ठम् । ३ द्रष्टव्यं पञ्चमं पृष्ठम् । ४ ‘नित्यतया०’  
इति छ—पाठः । ५ ‘द्यविकृत०’ इति क—पाठः । ६ द्रष्टव्यं षष्ठं पृष्ठं सप्तमं च । ७ द्रष्टव्यं नवमं  
पृष्ठम् ।

## ( मूलम् )

यज्ञोक्तम् १- 'न चार्थं सत्यपि तद्ग्रहणोपायः समस्ति, युक्तययोगात् । स हि संवेदनग्राह्यः स्यात् । तच्च साकारमनाकारं वा । साकारत्वेऽपि स्वाकारं विषयाकारं चेति । यदि स्वाकारं तमेव तद् वेदयते । कथमने- ५ नार्थो गृहीतो नाम' इति ? । एतदप्यग्रुक्तम्, तदर्थग्रहणपरिणामस्यैव स्वाकारत्वादर्थग्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेवौधमात्रावेदनात् । सति चास्मिन् कथमनेनार्थो न गृहीतो नाम ? तद्वेदनस्यैव तद्ग्रहणस्यात् । तत्स्वाकारवेदनमेव हर्थग्रहणरूपं तथाप्रतीतेरिति ॥

आह-वचनमात्रमेतत्, बोधमात्रतत्त्वस्य स्वभावनियतात्मनो- १० अर्थानुपरक्तस्य तद्ग्रहणरूपत्वायोगात्, नियमहेत्वनुपपत्तेः, अतिप्रस-

## ( स्व० व्या० )

यज्ञोक्तमित्यादि । यज्ञोक्तं पूर्वपक्षग्रन्थं एव । किमित्याह-न चार्थं सत्यपि तद्ग्रहणोपायः-अर्थग्रहणोपायः समस्ति-विद्यते । कुत इत्याह-युक्तययोगात् । अयोगमाह स हीत्यादिना । स यस्मादर्थः संवेदनग्राह्यो भवेत् । तच्च- १५ संवेदनं साकारमनाकारं चेति विकल्पद्वयम् । साकारत्वेऽपि सति स्वाकारं विषयाकारं चेति विकल्पद्वयमेव । इह दोषमाह यदीत्यादिना । यदि स्वाकारं विज्ञानं ततः किमित्याह-तमेव-स्वाकारं तत्-विज्ञानं वेदयते । कथमनेन-विज्ञानेनात्मवेदिनाऽर्थो गृहीतो नामेति ? । एतदपि-पूर्वपक्षोदित-मयुक्तम् । कथमित्याह-तदर्थेत्यादि । तस्य-विज्ञानसार्थग्रहणपरिणामः तदर्थ- २० ग्रहणपरिणामः तस्यैव स्वाकारत्वात् कारणात् अर्थग्रहणपरिणामता चास्य तथाप्रतीतेः-बहिर्मुखावभासितयाऽनुभवात् । इत्थं चैतदज्ञीकर्तव्य-मित्याह-बोधमात्रावेदनात् । नार्थग्रहणर्गभविकलं बोधमात्रं वेदत इत्यनुभवः । सति चेत्यादि । सति च अस्मिन् तदर्थग्रहणपरिणामे कथमनेन-विज्ञानेन अर्थो न गृहीतो नाम ? किन्तु गृहीत एव । कुत इत्याह-तद्वेदनस्यैव, प्रक्रमात् २५ स्वाकारवेदनस्यैव, तद्ग्रहणस्यात्-अर्थग्रहणरूपत्वात् । एतदेव भावयति-तत्स्वाकारवेदनमेव-विज्ञानस्वाकारवेदनमेव तस्मादर्थग्रहणरूपं तथाप्रतीतेरिति ।

आह-वचनमात्रमेतत्-अनन्तरोदितम् । कुत इत्याह-बोधमात्रतत्त्वस्य-बोधमात्रसरूपस्य स्वभावनियतात्मनः तदतिरिक्तायोगेन अर्थानुपरक्तस्य अर्थेनानुपरक्तमर्थानुपरक्तं तस्यैवम्भूतस्य सतो विज्ञानस्य तद्ग्रहणरूपत्वा- ३०

१-२ नवमे वृष्टे दशमे च । ३ 'यस्मादर्थ०' इति उ-पाठः ।

## ( मूलम् )

ज्ञादिति, न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव तथास्वभावत्वात्, अर्थक्षयोपशमस-  
निधानतः तथा तथा चैतन्यविक्रियोपपत्तेः, स्वस्वभावनियतात्मकत्वे-  
५ उप्यस्योक्तार्थाविरोधात्, तच्छक्तिवैचित्र्यात्, तथाविधतच्छक्तेरेव च  
तत्त्वतोऽर्थोपरागत्वात्, अधिकयोगाभावेनान्यथा तदसिद्धेः। इत्यर्थ-  
क्षयोपशमसन्निधानस्यैव नियमहेतुत्वोपपत्तेः अतिप्रसङ्गदोषोऽप्य-  
नवकाश एव, तथाविशिष्टविचित्रज्ञार्थग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच्च। इति  
विशिष्टचैतन्यविक्रियाज्ञानपक्षे न कश्चिद् दोषः परिभाव्यतामेतत्॥

१० स्यादेतदसत्यर्थे स्वग्रादिषु तथाविशिष्टविचित्रज्ञार्थग्रहणरूप-

## ( स्वो० व्या० )

योगात्—अर्थग्रहणरूपत्वायोगात्। अंयोगश्च नियमहेत्वनुपपत्तेनीलार्थग्रहण-  
रूपतया सर्वथाऽसंस्पर्शितयेति भावः। अनुपपत्तिमेवाह—अतिप्रसङ्गादिति ।  
अर्थानुपरक्तमपि नीलार्थग्रहणरूपं न पीतार्थग्रहणरूपमित्यतिप्रसङ्गः। एतदाशङ्काह-  
१५ न; बोधमात्रतत्त्वस्यैव। किमिलाह—तथास्वभावत्वात्—अर्थग्रहणस्वभाव-  
त्वात्। तथास्वभावत्वं च अर्थक्षयोपशमसन्निधानतः। अर्थश्च क्षयोपशमश्च  
तयोः सन्निधानं ततः। तथा तथा—चित्ररूपतया चैतन्यविक्रियोपपत्तेः  
२० स्वस्वभावनियतात्मत्वेऽप्यस्य—विज्ञानस्य उक्तार्थाविरोधात्, तदेवनस्यैव  
तद्रूपत्वाविरोधादित्यर्थः। अविरोधश्च तच्छक्तिवैचित्र्यात्, प्रकमाद् बोधमात्र-  
तत्त्वस्यैव शक्तिवैचित्र्यात् तथाविधतच्छक्तेरेव च—विशिष्टाया बोधमात्रतत्त्व-  
शक्तेरेव च तत्त्वतः—परमार्थेन अर्थोपरागत्वात्। अधिकयोगाभावेन-  
२५ उपरक्षकसम्बन्धाभावेन अन्यथा तदसिद्धेः—अर्थोपरागत्वासिद्धेः। नेति सर्वत्र  
क्रियायेमोऽनुवर्तते, न, बोधमात्रतत्त्वस्यैव तथास्वभावत्वादित्यतः। इति—एवं  
अर्थक्षयोपशमसन्निधानस्यैव नियमहेतुत्वोपपत्तेः कारणात् अति-  
३० प्रसङ्गदोषोऽप्यनवकाश एव य उक्तः पूर्वम्, तथाविशिष्टविचित्रज्ञार्थ-  
ग्रहणरूपविज्ञानवेदनाच्च कारणात्। इति—एवं विशिष्टचैतन्यविक्रिया-  
ज्ञानपक्षे। किमिलाह—न कश्चिद् दोष इति परिभाव्यतामेतत्—  
अनन्तरोदितमिति ॥

स्यादेतदित्यादि। स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे—असत्यर्थे स्वग्रादिषु, ‘आदि’-  
३० शब्दात् तैमिककेशग्रहः, तथा—बहिर्मुखावभासितया विशिष्टविचित्रज्ञार्थ-

१ ‘अयोगो नियम०’ क्र.—पाठः। २ ‘भावत्वस्यैव’ इति ऊ—पाठः। ३ तसे पछे।

## ( मूलम् )

विज्ञानवैदनोपपत्तेर्यत्किञ्चिदेतदिति परिभावितमेव । न परिभावितम्, तत्तदाभासविवेकानवगतेः । इह यदसत्यप्यर्थे स्वमादिज्ञानं तत्तदाभासम्, अतोऽन्यद् यथार्थमेव, अन्यथा आन्तेतरव्यवस्थाऽयोगः, भेदकहेत्वभावात् । स्यादेतत् पृथग्जनज्ञानमखिलं आन्तमेव, ग्राह्यग्राहकाकारोपष्ठवरूपत्वात्, अभ्रान्तं तु तद्विकलं योगिनामिति न आन्तेतरव्यवस्थाऽयोगो भेदकहेत्वभावश्च । एतदप्यसत्, प्रमाणाभावात्, योगिज्ञानप्रमाणत्वे तद्यथोक्त्वाभावः, ग्राहकाकाराद्यापत्तेः, तद्विकलतत्तदवगमायोगात् । अचिन्त्या योगिनां शक्तिरित्य-

## ( स्वोपज्ञानम् )

ग्रहणरूपविज्ञानवैदनोपपत्तेः यत्किञ्चिदेतत्-आनन्तरोदितमिति परिभावितमेव । एतदाशङ्काह-न परिभावितम् । कुत इत्याह-तत्तदाभासविवेकानवगतेः । तदित्यनेनाधिकृतयथार्थज्ञानग्रहः, तदाभासत्वं-यथार्थस्वमादिज्ञानं अनयोविवेकानवगतेः कारणात् परिभावितमिति । एतद्वावनायैवाह-इहेत्यादि । इह-लोके यदसत्यप्यर्थे वाह्ये स्वज्ञादौ-सदे तिमिरभावे च ज्ञानं भवति, तत्तदाभासं-यथार्थभासम्, अयथार्थ, आन्तमित्यर्थः । अतः-तदाभासात् अन्यद् यत् सत्यर्थे जायते तिमिराद्यभावे च तद् यथार्थम्-आन्तमेव नियमतः । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे किमित्याह-आन्तेतरव्यवस्थाऽयोगः-आन्ताआन्तव्यवस्थाऽयोगः । कुत इत्याह-भेदकहेत्वभावात् । पराभिप्रायमाह स्यादेतदित्यादिना । स्यादेतत्-पृथग्जनज्ञानं-तत्त्वपृथग्भूतसत्त्वज्ञानं अखिलं आन्तमेव-एकान्तेन । कुत इत्याह-ग्राह्यग्राहकाकारोपष्ठवरूपत्वात्, असदभिनिवेशवदिति कृत्वा । अभ्रान्तं पुनर्ज्ञानं तद्विकलं-ग्राह्यग्राहकाकारोपष्ठवरूपविकलं योगिनां-वीतरागाणामिति-एवं न आन्तेतरव्यवस्थाऽयोगः, किन्तु योग एव, भेदकहेत्वभावश्च न, किन्तु भेदकहेतुरपि ग्राह्याद्युपष्ठवरूपोऽस्ये-वेति अभिप्रायः । एतदाशङ्काह-एतदपि-आनन्तरोदितमसत्-अशोभनम् । कुत इत्याह-प्रमाणाभावात् । नाधिकृतार्थव्यवस्थाकारि तात्त्विकं प्रमाणमस्तीलर्थः । योगिज्ञानं प्रमाणमित्यारेकानिरासायाह-योगिज्ञानस्य प्रमाणत्वं तस्मिन्ब्रह्म्युपगम्यमाने । किमित्याह-तद्यथोक्त्वाभावः तस्य-योगिज्ञानस्य यथोक्त्वाभावः । कुत इत्याह-ग्राहकाकाराद्यापत्तेः । आपत्तिमेवाह-तद्विकलस्य-ग्राहकाकारादि-

१ ‘अयं च’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

वगम इति चेत्, नाव्र प्रमाणम्, अन्यत्र पक्षपातात् । अपि च येन  
तेन प्रकारेणैतदवगमेऽस्य च तथा भावगतावर्थतो ग्राहकाकारादयो  
५ नियमेन, अन्यथोभयायोगादिष्टासिद्धिः । बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च  
सर्वत्र तद्वावे तदधिकाभावेनोपष्ठवासिद्वेश्वेति प्रपञ्चयिष्यामः ।  
कथमनयोर्भ्रान्तेतरभेदावसायः ? सत्क्षयोपशमादितः अनाविला-  
नुभवसंवादादेराविद्वदङ्गनादिलोकसिद्ध एवेति । एवं च यदुक्तम्—‘अ-  
थार्थाकारं जडरूपताऽस्य, अन्यथा तदाकारत्वाभावः, अनाकारत्वे तु  
१० प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः, निबन्धनाभावात्, तत्सत्त्वामात्रस्य सर्व-

## ( स्वो० व्याठ )

विकलस तत्तदवगमायोगात् तयोः—अधिकृतज्ञानयोः ग्रान्तेतरत्वावगमायोगात् ।  
अचिन्त्या योगिनां शक्तिरिति कृत्वा अवगम इति चेत्, अधिकृतज्ञानयो-  
र्भ्रान्तेतरभावसेति सामर्थ्यम् । एतदाशङ्काह—नाव्र—अनन्तरोदिते वस्तुनि प्रमाणम्,  
१५ अन्यत्र पक्षपातात्—पक्षपातं मुक्त्वा । अभ्युच्यमाह अपि चेत्यादिना । अपि च  
येन तेन प्रकारेण—अचिन्त्यया चिन्त्यया वा शक्त्या एतदवगमे, प्रक्रमादधि-  
कृतज्ञानयोर्भ्रान्तेतरत्वावगमे ‘योगिज्ञानेन अस्य च—योगिज्ञानस्य तथा भावगतौ—  
अधिकृतज्ञानयोर्भ्रान्तेतरव्यवस्थाकारित्वावगताविति प्रक्रमः । किमिलाह—अर्थतः—  
२० सामर्थ्याद् ग्राहकाकारादयो नियमेन—अवश्यन्तया येन केनचित् प्रकारेण  
गृह्णाति तदसावस्य ग्राहकाकारः, येन च तदेवम्भूतमिति ज्ञायते स पुनर्गीर्ह्याकार  
इति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा—एवमनभ्युपगमे उभयायोगात्  
२५ तेन तदवगमसत्तथाभावावगमश्वेत्युभयं तदयोगादिष्टासिद्धिर्भवत इति भावनी-  
यम् । अभ्युच्यमाह—बोधमात्रतत्त्ववादिनश्च—वादिनः सर्वत्र ग्रान्तेतरज्ञान-  
योस्तद्वावे सति—बोधमात्रभावे सति । किमिलाह—तदधिकाभावेन हेतुना  
उपष्ठवासिद्वेश्व इष्टासिद्धिः इति प्रपञ्चयिष्याम ऊर्ध्वम् । पर आह-  
कथमनयोः—यथार्थायथार्थयोरधिकृतज्ञानयोर्भ्रान्तेतरभेदावसायः—ग्रान्ताग्रा-  
न्तविशेषावगमः ? । अत्रोत्तरम्—सत्क्षयोपशमादितः कारणात् । ‘आदि’-  
शब्दाङ्गुभोदयग्रहः अनाविलानुभवसंवादादेः, द्वानुभवसंवादादेरित्यर्थः ।  
आविद्वदङ्गनादिलोकसिद्ध ऐव तयोर्भ्रान्तेतरभेदावसाय इति । एवं च सति

१ ‘नान्यथो’ इति ग-पाठः । २ ‘दिष्टसिद्धिः’ इति ग-पाठः । ३ द्रष्टव्यं दशमं पृष्ठम् ।

४ ‘रूपता स्यादन्यथा तथाकार०’ इति ग-पाठः । ५ ‘योगिज्ञानयोर्भ्रान्तेतरत्वावगमे’ इत्यधिकः  
क-पाठः । ६ ‘एवानशोर्भ्रान्तेतर०’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

ब्राविशेषात्, प्रत्यासत्तेरनिबन्धनत्वात् तस्य सुसादिकलपत्वादिति, एतदुपन्यासमात्रफलमेव, तथाऽर्थाकारताऽनभ्युपगमात्, यथाऽभ्युपगमं तु जडरूपतासिद्धेः, तदर्थग्रहणपरिणामस्यैवार्थाकार- ५ त्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः, अर्थलेशास्य कस्यचित् तत्रानुप्रवेशायोगादिति निलोऽठितमिदं सर्वज्ञसिद्धौ । यदा च तस्यैवार्थग्रहणशक्तिरर्थाकारस्तदा न तदाकारत्वाभाव इति कथं प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः? निबन्धनोपपत्तेः, तयोरेव तत्स्वभावत्वेन तच्छक्तिविशेषभावादिति । यद् यद् ग्रहणशक्तिमत् तदेव तद्वाहकमितरदेव च १० तद्वाह्यमिति न तत्सत्तामात्रस्य सर्वत्राविशेषः तत्तथास्वभावत्वेन

## ( स्वो० व्या० )

यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे<sup>१</sup>-अर्थार्थाकारमित्यादि यावत् तस्य सुसादिकलपत्वादिति, एतत्-पूर्वपक्षग्रन्थोक्तम् । किमित्याह-उपन्यासमात्रफलमेव, निरर्थकमित्यर्थः । कथमित्याह-तथा-तेनोक्तदूषणप्रकारेण । किमित्याह-अर्थाकारताऽन- १५ भ्युपगमात् ज्ञानस्य । यथाऽभ्युपगमं तु-यथाऽभ्युपगमं पुनरर्थाकारतायाः तथा जडरूपतासिद्धेः, ज्ञानस्यैवेति प्रक्रमः । एनामेवाह-तदर्थग्रहणपरिणामस्यैव तस्येति विज्ञानस्य अर्थग्रहणपरिणामस्तस्यैव अर्थाकारत्वाद् विज्ञानस्य अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तदनुपपत्तेः-अर्थाकारताऽनुपपत्तेविज्ञानस्य । अनुपपत्तिश्च अर्थलेशास्य कस्यचित् तत्र-विज्ञानेऽनुप्रवेशायोगात् । न च तच्छन्य- २० सार्थग्रहणपरिणामाद्यते तदवस्थस्य ज्ञानस्यार्थाकारता नामेति भावनीयमेतदिति निलोऽठितमिदं सर्वज्ञसिद्धौ । यदा च तस्यैव-विज्ञानस्य अर्थग्रहणशक्तिः स्वगतैवाऽर्थाकारस्तदा न तदाकारत्वाभावः-अर्थाकारत्वाभाव इति-एवं कथं प्रतिकर्मव्यवस्थाऽनुपपत्तिः? किन्तुपपत्तिरेव । कथमित्याह- २५ निबन्धनोपपत्तेः तदर्थग्रहणशक्तिरेव निबन्धनम् । एतदेवाह तयोरेवेत्यादिना । तयोरेव, प्रक्रमात् ज्ञानार्थयोः तत्स्वभावत्वेन हेतुना तच्छक्तिविशेषभावात् तयोः-ज्ञानार्थयोः शक्तिविशेषभावात् । भावार्थमाह यद् यदित्यादिना । यज्ज्ञानं यद् ग्रहणशक्तिमत् नीलाद्येपक्षया तदेव-ज्ञानं तद्वाहकं-नीलादिग्राहकं इतरदेव च-नीलादि तद्वाह्यं तस्य-ज्ञानस्य विशिष्टस्यैव ग्राह्यमिति-एवं न तत्सत्ता-

१ ‘कर्यवादिति’ इति क-पाठः । २ ‘तत्सत्ता’ इति क-पाठः । ३ ‘सर्वथा विरोधः तत्तथा०’ इति क-पाठः । ४ दशमे पृष्ठे ।

( मूलम् )

प्रत्यासत्तेः सनिवन्धनत्वात् । इति बोधस्याविशेषतः सुसकल्पत्वम-  
सिद्धम्, अर्थक्षयोपशमसन्निधानजस्योक्तवद् वैशिष्ट्यसिद्धेरिति ॥  
५. स्यादेतदेवमप्यात्ममात्रवेदिना व्यतिरिक्तवेदनमयुक्तमेव । सत्य-  
मयुक्तं तद्वत् तद्वावेन, न पुनर्ज्ञस्या, ज्ञानान्तराज्ञानप्रसङ्गात् ।  
एवं च न सन्तानान्तरावगम इति चिन्त्यतां देशनादेर्विषयः, यथा

( स्व० व्या० )

मात्रस्य-ज्ञानसत्तामात्रस्य । किमिलाह-सर्वत्राविशेषः, किन्तु विशेष एव ।  
१० कथमिलाह-तत्तथास्यभावत्वेन तयोरेव-ज्ञानार्थयोर्विशिष्टयोस्तथास्यभावत्वेन-  
उक्तप्रकारप्रतिनियतस्यभावत्वेन हेतुना प्रत्यासत्तेः कारणात् सनिवन्धनत्वात् ।  
इति-एवं बोधस्याविशेषतः सुसकल्पत्वमसिद्धम्, अर्थक्षयोपशम-  
सन्निधानजस्य एव उक्तवत्-यथोक्तं तथा वैशिष्ट्यसिद्धेरिति ॥

स्यादेतदेवमपि-उक्तनीत्या आत्ममात्रवेदिना, ज्ञानेनेति प्रक्रमः, व्यति-  
१५ रिक्तवेदनमयुक्तमेव, व्यतिरिक्तशार्थ इति हृदयम् । एतदाशङ्काह-  
सत्यमयुक्तम् । कथमिलाह-तद्वत्-ज्ञानवत् तद्वावेन-ज्ञानसत्तयैव, न पुन-  
र्ज्ञस्या-ज्ञानेन । अयुक्तं व्यतिरिक्तवेदनम् । कुत इलाह-ज्ञानान्तराज्ञान-  
प्रसङ्गात् । एवं च ज्ञानान्तराज्ञाने सति न सन्तानान्तरावगम इति-एवं  
चिन्त्यतां देशनादेर्विषयः, देशनाज्ञानस्य प्रवृत्त्यादिज्ञानस्य चेत्यर्थः । यथा

२०

( विवरणम् )

( १६-१७ ) तद्वत्-ज्ञानवत् तद्वावेन-ज्ञानसत्तयैव, न पुनर्ज्ञस्येति । यथाहि-  
ज्ञानं स्वात्मानं तद्वावेन-ज्ञानसत्तयैव ज्ञायमानाकारैकत्वपरिणयेत्यर्थः, परिच्छिनत्ति,  
तथैव यैदि बाह्यमर्थं परिच्छिन्न्यात्, स्यात् तदाऽयं भवदुक्तो दोषः । यैदा तु ज्ञाया-  
घटादिपदार्थप्रतिवद्वज्ञायमानत्वधर्मलक्षणया अर्थपरिच्छेदं करोति ज्ञानं, तदोप-  
२५ पद्यत एव स्वात्मवेदिनोऽपि तस्य बाह्यार्थवेदनस्मिति ॥

( १८ ) देशनाज्ञानस्य चे(?)ति । देशनायां ज्ञानं देशनाज्ञानं कैर्थं कस्य यद् भवति  
यद्वियस्मै च दिश्यते यद्य दिश्यते तयोर्ज्ञाने सति सम्भवति । यदा तु ज्ञानं सन्तानान्तरा-  
वगमं प्रति निर्व्यापारमेव, तदा कथं देशना ? तथा प्रदर्शकप्रवर्त्तकप्रापकज्ञानानामपि  
को विषयः परसन्तानानवगमे सति इति सम्यक् पर्यालोच्य मुच्यतां कदाग्रहः ॥

१ 'तथा' इति क-पाठः । २ 'पतेत्यर्थः' इति ख-च-पाठः । ३ 'यदि वा स्वमर्थं इति  
ख-पाठः । ४ 'परिच्छिन्न्या स्यात्' इति च-पाठः । ५ 'यदाऽनुज्ञास्या' इति क-पाठः । ६ 'ज्ञानस्य  
वेदेति' इति च-पाठः । ७ 'कथयस्य यद्' इति ख-पाठः; च-पाठस्तु 'कथय स्वयद्वद्वद्विद्वि-  
तद्वियस्यैव दिश्यते' । ८ 'देशनां तथा' इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

कथश्चित् तदवगमे कः खलु तथैवार्थं तद्विरोधः? । अर्थस्यैवा-  
भावादिति चेत्, कुतस्तदभावनिश्चयः? । ज्ञानानुभवादिति चेत्,  
केन ज्ञानान्तरानुभवः? । ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, किमत्र भवतः ५  
प्रमाणम्? । लोकानुभव एवेति चेत्, नासौ नार्थेऽपीति चिन्त्य-  
ताम् । न चार्थो युक्तिबाधित इति न्यायम्, तथाविधयुक्त्य-  
भावात् । न चाभिहिता एव तास्तथाविधा इति, तासां जाति-  
युक्तित्वात् । न चैतद् वचनमात्रमेव, तद्वावस्य दर्शितत्वात् । न  
चैवं भूताज्ञानेऽपि न सन्ति, प्रायः सर्वत्रगत्वादिति । तच्च वक्ष्यामः॥ १०  
एतेन “सहोपलम्भनियमादभेदो नील-तद्वियोः द्विचन्द्रादिवत्”

( स्वो० व्या० )

कथश्चित्—तत्त्वमावत्वादिना तदवगमे—सन्तानान्तरावगमे कः खलु तथैव—  
तेनैव प्रकारेण अर्थे—रूपादौ तद्विरोधः—अवगमविरोधः? । अर्थस्यैवाभावात्  
इति चेत् अवगमविरोधः । एतदाङ्गाह—कुतस्तदभावनिश्चयः—अर्थाभाव- १५  
निश्चयः? ज्ञानानुभवात् एव इति चेत्, न तद्वदर्थोऽनुभूयत इत्यभिप्रायः । एतदा-  
शङ्काह—केन ज्ञानान्तरानुभवः, केनचित् सन्तानान्तरवर्तिन इति भावः न  
ज्ञानत्वात् तेनैवेति चेत्, एतदपि स्वसंविदितमेवेति भावना । एतदाशङ्काह—  
किमत्र भवतः प्रमाणम्? न किञ्चित् तत्त्वनीयेति भावः । लोकानुभव  
एवेति चेत् प्रमाणम् । एतदाशङ्काह—न असौ—लोकानुभवो नार्थेऽपीति २०  
चिन्त्यताम् । किं तर्हि? ज्ञानान्तरे इवास्त्वेव । इहैव भज्यन्तरमाह—न चार्थो  
युक्तिबाधित इति न्यायम्, वच इति शेषः । कुत इत्याह—तथाविध-  
युक्त्यभावात्—अर्थबाधिकाया युक्तेः अभावात् । न चाभिहिता एव पूर्व-  
ताः—युक्त्यः तथाविधाः—अर्थबाधिका इति । कुत इत्याह—तासां जाति-  
युक्तित्वादभिहितयुक्तीनाम् । न चैतद् वचनमात्रमेव तासां जातियुक्तित्वम्। २५  
कुत इत्याह—तद्वावस्य—जातियुक्तिभावस्य दर्शितत्वात् । न चैवं भूताज्ञानेऽपि  
न सन्ति जातियुक्त्यः, किन्तु सन्त्वेव । कुत इत्याह—प्रायः सर्वत्रगत्वात्  
जातियुक्तीनामिति । एतच्च—सर्वत्रगत्वं जातियुक्तीनां वैक्ष्याम ऊर्ध्वमिति ॥  
एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन ग्रन्थेन सहोपलम्भनियमात् हेतोः

१ ‘युक्तत्वात्’ इति ग-पाठः । २ ‘तत्त्वमाव०’ इति डू-पाठः । ३ ‘रानुभवेन केन’ इति  
क-पाठः । ४ ‘भावः नकेन०’ इति डू-पाठः । ५ ‘जात्या’ इत्यधिको डू-पाठः ।

( मूलम् )

तथा

५ “दर्शनोपाधिरहितस्याग्रहात् तद्रहे ग्रहात् ।  
दर्शनं नीलनिर्भासं नार्थो बाह्योऽस्ति केवलः ॥”<sup>१</sup>

इत्याद्यपि यदुच्यते परैस्तत् प्रतिक्षिप्तमेव, विच्छिन्नार्थग्रहणस्य-  
भावसंवेदनवेदनपक्षेऽस्यानवकाशत्वात् । विच्छिन्नार्थग्रहणमर्थप्रत्य-  
क्षीकरणं तत्खभावविज्ञानानुभवे सति अर्थप्रत्यक्षतयोभयभाव-  
सिद्धेरनवकाशत्वमिति ॥

१० किञ्चेदमयुक्तिसङ्गतमेव । तथाहि—अब्र नील-तद्वियोरभेदः साध्यः  
सहोपलम्भनियमेन । सोऽयमनयोः सतोरसतोर्वा साध्येत । सत्त्वे

( स्वो० व्या० )

अभेदो नील-तद्वियोः—नील-नीलबुद्ध्योद्दिचन्द्रादिवदिति निदर्शनं, तथा  
दर्शनोपाधिरहितस्य—दर्शनविशेषणशून्यस्य अग्रहात् कारणात् तद्रहे—  
१५ दर्शनोपाधिग्रहे ग्रहात् । किमिलाह—दर्शनं नीलनिर्भासं—नीलाकारं नार्थो  
बाह्योऽस्ति नीलादिः केवल इत्याद्यपि यदुच्यते परैः—विज्ञानवादिभिः तत्  
प्रतिक्षिप्तमेव—निराकृतमेव । कुत इत्याह—विच्छिन्नार्थग्रहणस्यभावसंवेदन-  
वेदनपक्षेऽस्य परोदितस । किमिलाह—अनवकाशत्वात् कारणात् । तत्र वि-  
च्छिन्नार्थग्रहणमर्थप्रत्यक्षीकरणं तत्खभावविज्ञानानुभवे सति—अर्थ-  
२० प्रत्यक्षतास्यभावविज्ञानानुभवे सति अर्थप्रत्यक्षतया कारणेन उभयभावसिद्धेः—  
अर्थज्ञानद्वयसत्तासिद्धेः । किमिलाह—अनवकाशत्वमनन्तरोदितस्येति भावनीयम् ॥  
२५ किञ्चेदमिलादि । किञ्चेदं—संवेदनमनन्तरोदितं अयुक्तिसङ्गतमेव । कथं न  
युक्तिसङ्गतमिलाह—तथाहीलादि । तथाहि—अब्र—अनन्तरोदिते नील-तद्वियो-  
रभेदः साध्यः । केन हेतुनेलाह—सहोपलम्भनियमेन । सोऽयम्—अभेदः  
अनयोः—नील-तद्वियोः सतोः—विद्यमानयोरसतोर्वा साध्येत । किञ्चातः? ॥

( विवरणम् )

(१३) द्विचन्द्रादिवदिति निदर्शनमिति । यद् येन सहोपलभ्यते तत्  
तस्मादभिन्नमभ्युपेयं यथा चन्द्रद्वितयम्, शशधरयुग्मज्ञानात् । उपलभ्यते च नीलादिः  
पदार्थो नीलादिबुद्ध्या सहेति स्वभावहेतुः ॥

३० (१४) दर्शनविशेषणशून्यस्येति । दर्शनं ज्ञानं तदेव विशेषणम्, ज्ञैयस्य  
विशेषकत्वात्, तेन शून्यस्य । ज्ञानलक्षणे प्रतीयमाने एवार्थः प्रतीयत इत्यर्थः ॥

१ अनुष्टुप् । २ ‘भावे’ इति कं-पाठः ।

## ( मूलम् )

न सतः सदन्तरापत्तिरित्यभेदासिद्धिः । असत्त्वान्यतरसत्त्वे च  
वस्तुधर्मत्वादभेदस्येति । नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थं इति चेत्,  
अन्यस्य तद्वावे को विरोधः ? । असतस्तद्वावानुपपत्तिरिति चेत्, <sup>५</sup>  
स्यादेतत् तदसत्त्वसिद्धौ । अननुभवात् तत्सिद्धिरेवेति चेत्, भवेदियं  
ध्यन्तराभावे, तत् सानुभववदेवेति चेत्, अन्योऽपि स्वसत्तावानेव ।

## ( स्वो० व्या० )

उभयथाऽपि दोष इत्याह—सत्त्वे नील-तद्वियोः किमित्याह—न सत् एकस्य  
सदन्तरापत्तिरिति कृत्वा । किमित्याह—अभेदासिद्धिः । न हि सत् सदन्तरं <sup>१०</sup>  
भवति । द्वितीयं विकल्पमधिकृत्याह—असत्त्वं चान्यतरसत्त्वं च, नील-तद्वियोरिति  
प्रक्रमः, असत्त्वान्यतरसत्त्वं तर्सिश्चाभेदासिद्धिः । कुत इत्याह—वस्तुधर्म-  
त्वादभेदस्येति । तत्त्वायमुभयान्यतराभावे । नीला धीरेवेति प्रतिज्ञार्थः  
अभेदार्थः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—अन्यस्येत्यादि । अन्यस—धियो भिन्नस्य  
तद्वावे—नीलभावे को विरोधः ? न कथिदित्यर्थः । असत इत्यादि । असतः <sup>१५</sup>  
अन्यस तद्वावानुपपत्तिः—नीलत्वानुपपत्तिः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
स्यादेतदित्यादि । सादेतत्—अनन्तरोक्तं तदसत्त्वसिद्धौ धियोऽन्यसासत्त्व-  
सिद्धौ । अननुभवादिति । अननुभवात् कारणाद् धियोऽन्यसेति प्रक्रमः, तत्-  
सिद्धिरेव—तदसत्त्वसिद्धेः सिद्धिरेव । इति चेत्, एतदाशङ्काह—भवेदित्यादि ।  
भवेदियं—तत्सिद्धिर्ध्यन्तराभावे, अधिकृतधियोऽन्या धीः ध्यन्तरं तदभाव इत्यर्थः, <sup>२०</sup>  
तदपि नानुभूयत एवेति कृत्वा । तदित्यादि । तत्—ध्यन्तरं सानुभववदेव ध्यन्तर-  
त्वात् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—अन्योऽपीत्यादि । अन्योऽपि धियः नीलादिः ।

## ( विवरणम् )

(१२) तर्सिश्चाभेदासिद्धिरिति । यदि हि नीलस्य बाध्यवस्तुनोऽसत्त्वमभ्युपगम्य  
नीलधिया सहाभेदः साध्यते, तदा न तर्सिद्ध्यरेवासौ, वस्त्ववस्तुनोरभेदासिद्धेः । <sup>२५</sup>  
न हि खरविषाणस्य केनचिद् घटादिना पदार्थेन सहाभेदः कापि साध्यत इति ॥

(१३) तत्त्वायमुभयान्यतराभावे इति । तत्—तस्मात्रैवायम्—अभेदो भवति ।  
कस्मिन् सतीत्याह—उभयस्य—नीलविषयनीलबुद्धिलक्षणस्य युग्मस्य मध्यादन्यतरस्य—  
एकस्य कस्यचिदभावे—तुच्छत्वे सति ॥

१ ‘प्रतिज्ञार्थत्वात्’ इति क—पाठः । २ ‘नीलादि’ इति छ—पाठः । ३ ‘नीलविभ्रमनील०’ इति  
ख—पाठः ।

## ( मूलम् )

न च स्वात्मना अननुभवाविशेषे तच्चेतनाचेतनत्वे तेन तत्त्वव्यवस्थितौ कथश्चिदाधिक्येनाङ्गतां प्रतिपद्येते, परोक्षत्वाविशेषात् ६ स्वानुमानाप्रवृत्तेः तत्त्वक्षणायोगात् सर्वध्यन्तराणां तत्त्वतासिद्धेः, अतुल्यानुमित्तौ चान्यसिन्नप्यविरोधः सत्त्वादिना कथश्चित् तथातुल्यत्वोपपत्तेः ॥

परसिद्धभेदव्यवच्छेदः साध्यार्थै इत्यप्ययुक्तम्, विकल्पानुपपत्तेः । स ह्यस्य प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वा स्यात् । प्रमाणसिद्धत्वे

१०

( स्वो० व्या० )

किमिलाह—खसत्तावानैव पदार्थत्वादिति भावना । एतदेव द्रढ्यन्नाह—न चेत्यादि । न च स्वात्मना—विवक्षितैकविज्ञानापेक्षया अननुभवाविशेषे सति तयोः—ध्यर्थयोः चेतनाचेतनत्वे स्वगते तेन—समात्रवेदिना तदनुभवरहितेन ज्ञानेन तत्त्वव्यवस्थितौ सलां, ध्यर्थयोरिति प्रक्रमः, कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण आधिक्ये १५ न—विशिष्टतया अङ्गतां प्रतिपद्येते चेतनाचेतनत्वे च । कुत इत्याह—परोक्षत्वाविशेषात् । ध्यर्थयोरिति ज्ञानं हि परस्य स्वसंवेदनरूपम् । न च तद् ध्यन्तरं प्रत्यक्षीक्षोति नाप्यर्थान्तरम् । एवं च तेन तत्त्वव्यवस्थितौ तच्चेतनाचेतनत्वे अनुपयोगिनी एवेति भावनीयम् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—स्वानुमानाप्रवृत्तेः ध्यन्तरत्वव्यवस्थितावप्रवृत्तिश्च तत्त्वक्षणायोगात्—अनुमानलक्षणायोगात् पक्षधर्मत्वाद्यग्रह-२० णेन । न च सामान्यतो दृष्टमात्रादतोऽपिकृतज्ञानवदन्यदपि यदस्ति तच्चेतनमेवेति भवति तत्त्वव्यवस्थितिः । कुत इत्याह—सर्वध्यन्तराणां—सन्तानान्तरवर्तिनां तत्त्वतासिद्धेः—अपिकृतज्ञानतुल्यतासिद्धेः स्वानुमानेनेति । अतुल्यानुमित्तौ च नीलाद्यपेक्षया बोधमात्रसामान्यतः । किमिलाह—अन्यसिन्नपि, प्रक्रमाद् ध्यन्तरादन्यसिन्नर्थेऽपीत्यर्थः, अविरोधः । अनुमितेः निबन्धनमाह—सत्त्वादिना । २५ ‘आदि’शब्दाङ्गेयत्वादिग्रहः, कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण तथा—समानबुद्धिजनकवेन तुल्यत्वोपपत्तेः इति ॥

पक्षान्तरमधिकृत्याह—परेत्यादि । परप्रसिद्धभेदव्यवच्छेदो नील-तद्वियोः साध्यार्थै इत्यपि परोत्तरमयुक्तम् । कुत इत्याह—विकल्पानुपपत्तेः । इमामेवाह स हीलादिना । सः—भेदो नील-तद्वियोः यस्मादस्य—परस्य बाह्यार्थवादिनः

१ ‘कथश्चित् तुल्य०’ इति ग-पाठः । २ ‘परप्रसिद्धभेदव्यवच्छेदोऽसाध्यार्थै’ इति क-पाठः ।  
३ ‘तत्त्वव्यव०’ इति छ-पाठः । ४ ‘ध्यन्तरतत्त्वव्यव०’ इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

कथं तद्व्यवच्छेदसिद्धिः ? । सिद्धौ वा प्रमाणसिद्धत्वम् । अप्रमाण-  
सिद्धस्तु न सिद्ध एव परस्यापि । किमस्य व्यवच्छेदसाधनेन ? ॥

स्यादेतत् प्रमाणसिद्ध इति विभ्रमापोहः सङ्गरार्थः । अत्राप्येतद् ५  
निवृत्तिरेव न्यायानुपपत्तिश्च बोधमात्रतत्त्ववादिनो विभ्रमायोगात्  
भेदकाभावेन कालुष्यासिद्धेः । एवं सञ्चायतो ग्रहणाभावात् प्रत्यनी-  
कानवगमेनापोहानुपपत्तेरित्यसुन्दरः पक्षः, प्रत्यक्षविरुद्धादिदोष-

(स्वोऽव्याख्या०)

प्रमाणसिद्धः-प्रत्यक्षादिप्रमाणप्रमितः अप्रमाणसिद्धो वा—असत्कल्पनारूपः १०  
स्यात् । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह—प्रमाणसिद्धत्वे, प्रक्रमात्रील-  
तद्विद्योभेदस्य कथं तद्व्यवच्छेदसिद्धिः, बोधमात्रस्यापि व्यवच्छेदसिद्धापत्तेः ।  
सिद्धौ वा—तद्व्यवच्छेदस्य प्रमाणसिद्धत्वं कथं तद्वेदस्य ? । अप्रमाण-  
सिद्धस्तु नील-तद्विद्योभेदः । किमित्याह—न सिद्ध एव परस्यापि—बाह्यार्थवादिनः ।  
किमस्य व्यवच्छेदसाधनेन ? न किञ्चिदित्यर्थः ॥ १५

स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे—प्रमाणसिद्धोऽधिकृतभेद इति विभ्रमा-  
पोहः सङ्गरार्थः—प्रतिज्ञार्थः, अभेदो नील-तद्विद्योरिति । एतदाशङ्क्याह—अत्रापी-  
लादि । अत्रापि—पूर्वपक्षे ऐतस्य—अनन्तरोदितस्य अनिवृत्तिरेव । स ह्यस्य  
विभ्रमः प्रमाणसिद्धोऽप्रमाणसिद्धो वेत्येवं योज्यम् । न्यायानुपपत्तिश्च इत्यभ्युच्यः ।  
एनामेवाह—बोधमात्रतत्त्ववादिनः—योगाचारस्य विभ्रमायोगात् । अयोगश्च २०  
भेदकाभावेन—वस्तुसत्कर्माद्यभावेन हेतुना कालुष्यासिद्धेऽबोधमात्रतत्त्वस्य ।  
एवं सञ्चायतो ग्रहणाभावाद् विभ्रमस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह—  
प्रत्यनीकानवगमेन हेतुनाऽपोहानुपपत्तेभ्रमस्य । विभ्रमावगतौ हि तत्प्रत्यनी-  
कावग्मतस्तत्त्वयोगात् तदपोहसिद्धिः, नान्यथा इति—एवमसुन्दरः पक्षः ।  
तथा प्रत्यक्षविरुद्धादिदोषयुक्तत्वाच्च कारणादसुन्दरः पक्ष इति । एतदेवाह २५

(विवरणम्)

(२३-२४) तत्प्रत्यनीकावगमत इति । तस्य—विभ्रमस्य प्रत्यनीकोऽविभ्रमस्तत्प्र-  
त्यनीकस्तस्यावगमः—ज्ञानं तस्मात् । इदमुक्तं भवति—चित्तमोहिविभ्रमकारणेषु छिष्ट-  
कर्मादिषु ज्ञातेषु सत्सु ज्ञायन्ते तानि च परमार्थतः सन्ति न सन्ति भवतां मते, अतः  
कथं तानि ज्ञायन्ते ? नहि खरविषाणं कश्चिद् वेति । तज्ज्ञानाभावे च कथं विभ्रमो २०  
ज्ञायते ? विभ्रमावगमाभावे च कथं तत्प्रत्यनीकस्याविभ्रमस्यावगतिः स्यादिति ? ॥

१ ‘एवास्यानन्तरो’ इति छ-पाठः । २ ‘नेवगमेन’ इति छ-पाठः । ३ ‘पत्तिर्विभ्रमस्य’ इति  
छ-पाठः । ४ ‘गमस्तत्प्रजोगात्’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

युक्तत्वात् । ज्ञानस्य विच्छिन्नार्थग्राहित्वात् तथाऽनुभवभावादुभय-  
भावसिद्धेः प्रत्यक्षविरुद्धः । तथा तद्वैचित्र्यवेदनाद् भेदकमन्तरेण  
“तदयोगाद् वोधमात्रस्याभेदकत्वात् अनुमानविरुद्धः । “पञ्च वाह्या  
द्विविज्ञेयाः” इति वचनात्, अन्यार्थताऽनुपपत्तेः प्रमाणाभावादा-  
गमविरुद्धः । सकललोकार्थाङ्गीकरणाद् भेदेनार्थसिद्धेस्तन्निराकरणनै-  
र्घृण्याद्वाकविरुद्धः । भिन्नशब्दाभिधानाद् भूयस्तदभेदापादनादित-  
रेतरव्याहतेः स्वचचनविरुद्ध इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

१०

( स्वो० व्या० )

ज्ञानस्येलादिना । ज्ञानस्य विच्छिन्नार्थग्राहित्वात् कारणात् तच्छीलतया  
तथाऽनुभवभावात् । किमिलाह-उभयभावसिद्धेः-ज्ञानार्थभयसत्तासिद्धेः  
प्रत्यक्षविरुद्धः पक्षः, प्रत्यक्षप्रसिद्धार्थापहवादिति भावः । तथा तद्वैचित्र्यवेदना-  
त्, प्रकमाज्ञानवैचित्र्यवेदनात्, भेदकमन्तरेण तदयोगात्-तद्वैचित्र्यायोगात्  
१५ वोधमात्रस्य व्यत्यन्तरभाविनोडपि अभेदकत्वाद् वोधमात्रतत्त्वतयाऽनुमान-  
विरुद्धः सामान्यतस्तदपरसिद्धेः कार्यव्यतिरेकादिलिंगः । तथा पञ्च वाह्याः-रूपा-  
द्यो द्विविज्ञेयाः-इन्द्रियमनोविज्ञानविज्ञेया इति वचनात् । अस्य च अन्यार्थ-  
ताऽनुपपत्तेः कल्पनायामपि प्रमाणाभावादन्यार्थतायाम् । किमिलाह-आगम-  
विरुद्ध इति । तथा सकललोकार्थाङ्गीकरणात् तथातदव्यवहारकरणेन भेदेना-  
२० र्थसिद्धेः कारणात् तन्निराकरणनैर्घृण्याद्वेतोलोकविरुद्धः । तथा भिन्न-  
निमित्तशब्दाभिधानान्वील-तद्विद्योरित्यनेन भूयस्तदभेदापादनात् तदनु तद-  
भेदाभिधानेन । किमिलाह-इतरेतरव्याहतेः । यदि नील-तद्विद्यौ कथमनयोरभेदः ?  
अथाभेदः कथं नील-तद्विद्यौ ? । इति स्वचचनविरुद्धः पक्ष इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

( विवरणम् )

२५ (१६) सामान्यतस्तदपरसिद्धेरिति । सामान्यतः-सामान्येन तस्मात्-ज्ञान-  
मात्रादपरस्य-कस्यचित् सिद्धेः-निष्पत्तेः, सामान्यत इति । अस्यायमभिप्रायः-  
सामान्येन तावद् विज्ञानमात्रादन्यत् किञ्चित् सिद्धम् । तच्च कर्म वा भवतु, अन्यद्  
वा किञ्चिदिति । अत्रैव हेतुमाह-(१६) कार्यव्यतिरेकादिति । कार्यान्यथाऽनुपपत्तेः ।  
ज्ञानवैचित्र्यलक्षणं हि कार्यं कथं ज्ञानव्यतिरिक्तापरभेदकभावविरहे भवितुमुत्सहते ? ॥

१ ‘अन्यार्थानुपपत्तेः’ इति ग-पाठः । २ ‘अन्यार्थानुप०’ इति छ-पाठः । ३ ‘तद्विरित्यनेन’  
क-पाठः ।

## ( मूलम् )

हेतुदोषा उच्यन्ते । सहोपलम्भनियमादित्यं तावद् विपर्यय-  
साधकत्वाद् विरुद्धः, सहशब्दस्यार्थान्तरेण विना प्रयोगादर्शनात्,  
सहोपलम्भादेव भिन्नत्वं नीलस्य, तंद्वियः । इति विपर्ययसिद्धिः । ५  
स्यादेतदेकार्थः ‘सह’शब्दः । तेनैतदुक्तं भवति—सहोपलम्भनियमा-  
देकेनैवोपलम्भादिति यावत् । एवं च न विपर्ययसिद्धिरित्युक्तदोषा-  
भावः । नैतदेवम्, अविचारितरमणीयत्वात् । तथाहि—एकेनोपलम्भा-  
दिति कोऽर्थः ? । किं ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनात् उतासम्पृक्तेनैव  
ग्राह्यग्रहणादिति ? । यदि ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनं ततः स एक १०  
एवानुभवः । इति प्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथग्जनविज्ञानयोरेकत्वम् । न तत्  
तस्य ग्राहकमिति चेत्, न तेन सन्तानान्तरावगमः । सत्यमिष्टमेव

( स्तो० व्याठ )

हेतुदोषा उच्यन्ते । तत्र सहोपलम्भनियमादित्यं तावद् हेतुः ।  
किमिलाह—विपर्ययसाधना(कृत्वा)द् विरुद्धः । विपर्ययसाधनत्वं च सह- १५  
शब्दस्यार्थान्तरेण विना—विवक्षितार्थमधिकृत्य । किमिलाह—प्रयोगादर्श-  
नात्, सहोपलम्भादेव कारणाद् भिन्नत्वं नीलस्य । कुत इत्याह—तद्वियम्  
इति—एवं विपर्ययसिद्धिः । स्यादेतदिलेादि । अथैवं मन्यसे—एकार्थः  
‘सह’शब्दो वर्तते । तेनैतदुक्तं भवति सहोपलम्भनियमादिति । कोऽर्थ  
इत्याह—एकोपलम्भनियमात् । किमुक्तं भवति ? एकेनैवोपलम्भादिति यावत् । २०  
एवं च कृत्वा न विपर्ययसिद्धिरिति—एवमुक्तदोषाभावः । एतदाशङ्काह—  
नैतदेवम् । कुत इत्याह—अविचारितरमणीयत्वात् । एतदेवाह तथाहील्या-  
दिना । तथाहीति पूर्ववत् । एकेन एव उपलम्भादिति कोऽर्थः ? । किं ग्राह्य-  
ग्राहकयोः—द्वयोरप्येकेनैव वेदनादित्यमर्थं उतासम्पृक्तेनैव—असंस्पृष्टेनैव,  
ज्ञानेनेति प्रक्रमः, ग्राह्यग्रहणादिति ? । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह २५  
यदील्यादिना । यदि ग्राह्य-ग्राहकयोरेकेनैव वेदनमित्यर्थः ततः—एवं सति  
स एक एवानुभवः—ग्राह्यग्राहकात्मा । इति—एवं प्राप्तं बुद्धविज्ञान-पृथग्जन-  
विज्ञानयोग्राह्यग्राहकत्वेन एकत्वम् । न तत्—बुद्धविज्ञानं तस्य—पृथग्-  
जनविज्ञानस्य ग्राहकम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न तेन—बुद्धविज्ञानेन  
सन्तानान्तरावगमः । सत्यमिष्टमेवेदं यदुत न तेन सन्तानान्तरावगमः । ३०

१ ‘तद्विषय०’ इति कृपाठः । २ ‘अप्रयोग०’ इति छ-पाठः । ३ ‘स्युदिल्यादि’ इति छ-पाठः ।  
अनेकान्त० ८

## (मूलम्)

इदमिति चेत्, कथं तर्ह्यस्यासतेति वाच्यम्। शुद्धेः। सा किमत्रोच्यते  
इति चेत्, साऽप्यहेतुकेति न युक्तैव। परार्थभूतेनाहेतुकेति चेत्,  
कथं तदनवगमे तत्सिद्धिरिति?। अचिन्त्यशक्त्यादिना तु तदवगमो  
नीलेऽपि तुल्यः॥

असम्पृक्तेनैव ग्राह्यग्रहणे त्वस्मन्मतानुवाद एव, ग्राह्यसन्ताना-  
रूषितस्यैवास्य तत्स्वभावतया ग्राहकत्वाभ्युपगमात्, अस्य च  
न्याय्यत्वात्, भिन्नार्थग्रहणात्, प्रतिप्राणि प्रतीतेः, भावतो बाधा-  
सम्भवात्, सदा तथोपलम्भात्, तथाऽर्थक्रियादर्शनात्, अन्यथा

(स्तो० व्या०)

इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथं तर्हि अस्य-बुद्धस्य आसतेति वाच्यम्।  
शुद्धेः। सा-आसता किमत्रोच्यते?। इति चेत्, एतदाशङ्काह-साऽपि-  
शुद्धिः अहेतुका। इति-एवं न युक्तैव। परार्थदुत्पत्तेः कारणात्  
नाहेतुका। इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथं तदनवगमे-परानवगमे तत्-  
सिद्धिः-परार्थसिद्धिरिति?। अचिन्त्यशक्त्यादिना तु, 'आदि'शब्दादवाच्य-  
वादग्रहः, तदवगमः-परावगमो नीलेऽपि तुल्यः, भेदाविशेषात्॥

द्वितीयं पक्षमधिकृत्याह-असम्पृक्तेनैव विज्ञानेन ग्राह्यग्रहणे पुनरभ्युपगम्य-  
माने। किमित्याह-अस्मन्मतानुवाद एव। कथमित्याह-ग्राह्यसन्तानारूषित-  
तस्यैवास्य-विज्ञानस्य केवलस्य सतः तत्स्वभावतया-विच्छिन्नार्थग्रहणस्वभाव-  
तया ग्राहकत्वाभ्युपगमात्, अस्य च-अभ्युपगमस्य न्याय्यत्वात्।  
न्याय्यत्वं च भिन्नार्थग्रहणात्। एतच्च प्रतिप्राणि-प्राणिनं प्रति प्रतीतेः  
कारणात् तथा भावतो बाधासम्भवात्। अस्याभ्युपगमस्यासम्भवश्च सदा  
तथोपलम्भात्-असम्पृक्तग्राह्यग्रहणतयोपलम्भात्। तथाऽर्थक्रियोपलम्भाद्

२५

(विवरणम्)

(१४) परार्थदुत्पत्तेरिति। परे-बुद्धव्यतिरिक्ता येऽनुग्राहाः प्राणिनस्तेषामर्थः-  
सुमार्गावितरणलक्षणं प्रयोजनं पैरार्थस्तस्माद्देतुभूतात् सकाशादुत्पत्तेर्बुद्धज्ञानशुद्धताया  
भगवतो हि बुद्धस्य ज्ञानेऽशुद्धिश्चौर्यपरदाराद्यनार्यकार्यपरम्पराप्रवणप्राणिनामुपकाराय  
प्रवर्तत इति प्रतिपद्यन्ते तौथागताः॥

१ 'तथा' इति पाठो न विद्यते ग-प्रतौ। २ 'तस्याभ्यु०' इति उ-पाठः। ३ 'परार्द्धस्तस्मा०'  
इति ख-च पाठः। ४ 'शुद्धिश्चौरपारदारा०' इति च-पाठः। ५ 'तथागतः' इति क-पाठः।

( मूलम् )

ग्राहकत्वायोग इत्युक्तप्रायम् ॥

न चास्योक्तप्रकारातिरिक्तोऽर्थः । न चायमप्येकार्थो लौकिकः । न च अन्थकारबहुमतः, न च बहुमतत्वेऽपि युक्तरूपः । “परार्थे ह्यनुमाने ५ वकुर्वचनगुणदोषा अपि विचिन्त्यन्ते” इत्युक्तम् । “प्रतिपादयताऽनेन परमवश्यं प्रतीतपदार्थकः शब्द उपादेयः, अन्यथा प्रतीतेरभावात्” । लोके च नार्थान्तरेण विना ‘सह’शब्दप्रयोगो हृष्ट इति कथमयमेकार्थवाचको युक्तरूपः स्यात् ? । साङ्केतिकेऽपि शब्दार्थयोगे लोकप्रसिद्धिरेव अनुसर्त्व्या, तत्परित्यागेनासमझसत्त्वप्रसङ्गात् ॥ १०

( स्वो० व्याठ० )

भिन्नार्थैन किं बहुना ? अन्यथा ग्राहकत्वायोगो ज्ञानस्य एकान्तैकस्वभावतया स्वग्रहणायोगाद् ग्राह्यग्राहकोभयरूपतापत्तेरित्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तमेतत् ॥

न चेत्यादि । न च अस्य, प्रक्रमादेकेनैवोपलभात् इति वचनस्य । किमिलाह-उक्तप्रकारातिरिक्तोऽर्थः । किं तर्हि ? उक्तप्रकार एव । न चेत्यादि । न च अय- १५ मप्येकार्थः, ‘सह’शब्दस्यैकार्थः, प्रक्रमः । किमिलाह-लौकिकः । न च अन्थकारबहुमतः ‘सह’शब्दस्यैकार्थः, तस्य वाक्यप्रयोगकुशलत्वाद् ग्रन्थकारस्य । न च बहुमतत्वेऽपि ग्रन्थकारस्य युक्तरूपः ‘सह’शब्दस्यैकार्थः । कुत इत्याह-परार्थे यस्मादनुमाने वकुर्वचनगुणदोषा अपि विचिन्त्यन्त इत्युक्तं धर्मकीर्तिना । कथमिलाह-प्रतिपादयताऽनेन-वक्रा परं-प्रतिपादयश्यं २० प्रतीतपदार्थकः शब्द उपादेयः । अन्यथा-तमन्तरेण प्रतीतेरभावात् इति वार्तिकमिदमुक्तम् । इदमुपन्यस्य प्रक्रान्तोपयोगमाह लोके चेत्यादिना । लोके च-आविद्वदङ्गनादौ नार्थान्तरेण विना । किमिलाह-‘सह’शब्दप्रयोगो हृष्ट इति कृत्वा । कथमयं-‘सह’शब्दः एकार्थवाचको युक्तरूपः स्यात् ? नैव युक्तरूपः । साङ्केतिके शब्दार्थसम्बन्धे नैवमपि कश्चिद् दोष इत्यारेकानिरासायाह- २५ साङ्केतिकेऽपि शब्दार्थयोगे-शब्दार्थसम्बन्धे । किमिलाह-लोकप्रतीतिरेवानु-सर्त्व्या हस्तिन्येव ‘हस्ति’शब्दः सङ्केतनीयः, न शुनि । तत्परित्यागेन-लोकप्रसिद्धिपरित्यागेन हेतुना किमिलाह-असमझसत्त्वप्रसङ्गात्-आकोशसापि स्वत्वप्रसङ्गेन ॥

१ ‘शब्दस्यैकोऽर्थः’ इति छ-पाठः । २ ‘तेन’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

एवं चानैकान्तिकोऽपि हेतुः, बुद्धिविज्ञेयचित्तादावपि भावात् । तथाहि-बुद्धस्य भगवतो यद् विज्ञेयं सन्तानान्तरचित्तं तस्य बुद्ध-  
५ विज्ञानस्य च सहोपलम्भनियमोऽस्ति । अथ च नानात्वमित्यनैका-  
न्तिकः । तथा चित्तचैत्तानामपि सहोपलम्भनियमोऽस्तीत्यनैकान्तिक-

( स्व० व्या० )

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वाऽनैकान्तिकोऽपि हेतुः सहोपलम्भनियमादित्ययं  
न केवलं विशुद्धः । कथमित्याह-बुद्धिविज्ञेयचित्तादावपि सन्तानान्तरवर्त्तिनि,  
१० 'आदि'शब्दाचैतत्परिग्रहः भावात्-विद्यमानत्वादिति । एतद्वावनायैवाह तथाही-  
त्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । बुद्धस्य भगवतो यद् विज्ञेयमालम्बनं सन्ता-  
नान्तरचित्तं तस्य-सन्तानान्तरचित्तस्य बुद्धिविज्ञानस्य च सहोपलम्भ-  
नियमोऽस्ति अभ्युपगमनीया । अथ च नानात्वमनयोरित्यनैकान्तिकः सहो-  
पलम्भनियमः, नानात्वेऽपि भावादिति । तथा चित्तचैत्तानामपि-विज्ञानवेदना-  
१५ दीनां सहोपलम्भनियमोऽस्तीति कृत्वा अनैकान्तिक एव-अधिकृतहेतुः ।

( विवरणम् )

( १४-१५ ) चित्तचैत्तानामपि विज्ञानवेदनादीनामिति ।

“विज्ञानं वेदना सञ्ज्ञा संस्कारो रूपमेव च ।

भिक्षूणां शार्कर्यसिंहैन स्कन्धाः पञ्च प्रकीर्तिः ॥”<sup>१</sup>

२० इति वचनाद् बौद्धमते पञ्च स्कन्धाः । तत्र विज्ञानं चित्तचैत्तभेदाद् द्विविधम् । तत्रापि  
चित्तं सामान्यग्राहि, यथा—गच्छतस्तृणस्पर्शादि । चित्ते भूवाश्रैत्ताः—ज्ञानविशेषाः ।  
विशिष्टानि ज्ञानानि चैत्ता भण्यन्त इतर्थः । यथा मार्ग एव गच्छतः पर्वतोऽयमि-  
त्यादि ज्ञानम् । वेदनारूपा(?) साऽपि द्विधा—सामान्यतो विशेषतश्च । तत्र सामान्यतो  
निरन्तरं यैदलक्षं सुखदुःखानुभव इति । विशेषतस्तु सुखवेदना, यथा—केनापि  
२५ भव्यप्राणिना सर्वाङ्गीणालङ्कारालङ्कृतिकान्तिप्रागभारप्रकटीकृतनिखिलदिक्षुचक्रवालजैन-  
विम्बावलोकनेऽपूर्वः कश्चित् प्रमादोऽनुभूयत इति । एवं दुःखवेदनाऽपि भाव्या ।  
सञ्ज्ञा आहाराद्यभिलाषरूपा प्रतीतैव । संस्कारः पूर्वकालहृष्टानुभूतार्थगोचरस्मृति-  
वीजरूपः । सञ्ज्ञा-संस्कारावपि चित्तचैत्तद्वयस्तरुपावेव । रूपं तु घटादयो विचित्रा  
वहिर्वर्तिनः पदार्थाः । प्रस्तुता चेयमत्र योजना—चित्तचैत्तज्ञानयोरेकस्मिन्नपि काले

१ 'बुद्धिविज्ञेय' इति क-पाठः । २ 'नान्तरं चित्तं' इति ग-पाठः । ३ 'बुद्धिविज्ञानस्य' इति  
क-पाठः । ४ 'बुद्धिविज्ञेय०' इति डु-पाठः । ५ अनुष्टुप् । ६ 'भवाश्रैत्ता ज्ञान०' इति च-पाठः ।  
७ 'यद् लक्ष्यं' इति च-पाठः । ८ 'सुख०' इति क-पाठः । ९ 'सञ्ज्ञासत्कारा०' इति च-पाठः ।  
१० 'प्रस्तुता वेय०' इति ख-च पाठः ।

( मूलम् )

एव । आगमसिद्धमेतदिति नानेन व्यभिचार इति चेत्, किं नेदमि-  
त्थमिति न, किं वा न निश्चीयत इति ? । आद्यपक्षे न प्रमाणमित्ययुक्तो  
मूलवंशानिहृवः; चरमे तु निश्चीयत एव वचनेनेति व्यभिचारसिद्धिः । ५  
इष्टश्च भवता वचनानुसारः पूर्वाचार्यमताङ्गीकरणात् ।

“ग्राह्यं न तस्य ग्रहणं न तेन  
ज्ञानान्तरग्राह्यतयाऽपि शून्यम् ।

( स्तो० व्या० )

आगमसिद्धमेतत्-अनन्तरोक्तमिति नानेन व्यभिचारः । इति चेत्, एतदा- १०  
शङ्खाह-किं नेदम्-आगमसिद्धमित्थमित्यतो न अनेन व्यभिचारः, किं वा न  
निश्चीयत इति अतो न ? । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोष इत्याह-आद्यपक्षे नेदमि-  
त्थमित्यस्मिन् न प्रमाणम् । इत्थं नेत्यं वेति क एतद् वेद ? इति-एवं प्रमाणाभावे  
सति अयुक्तो मूलवंशानिहृवः, मूलवंशः-बुद्धशारद्वतीपुत्रोदयस्तन्निहृव  
एवमिति । चरमे तु विकल्पे न निश्चीयत इत्यस्मिन् । किञ्चित्याह-निश्चीयत एव १५  
वचनेन तथोपलंबिरिति-एवं व्यभिचारसिद्धिः, अधिकृतहेतोरनैकान्तिकत्व-  
सिद्धिरित्यर्थः । इष्टश्च-अङ्गीकृतश्च भवता वचनानुसारः । कथमित्याह-पूर्वा-  
चार्यमताङ्गीकरणात् । एतदेवाह-ग्राह्यं न तस्य-बुद्धविज्ञानस्य ग्राह्यमेतदिलेवं  
ग्रहणं न तेन-बुद्धविज्ञानेन इदन्तया ज्ञानान्तरग्राह्यतयाऽपि शून्यमिदं

( विवरणम् )

२०

बौद्धमते भावात् सहोपलम्भनियमौऽस्ति, न चानयौरैक्यम्, अभ्युपगमप्रकौपात् ।  
एवमेकस्मिन्नेव काले ज्ञान-वेदनेऽनुभूयेते, न चैक्यमेतयोः । एवं सञ्ज्ञादिष्वपि  
‘योज्यम् । ततः सहोपलम्भनियमादिति हेतुरनैकान्तिक एवेति स्थितम् ॥

( ११ ) किं नेदमागमसिद्धमित्थमित्यतो नानेन व्यभिचार इति । किं न-  
नैवेदमागमसिद्धं वस्तु चित्तचैत्तसहोपलम्भनियमलक्षणम् । इत्थं यथा प्राञ्जलवृत्त्याऽव- २५  
बुध्यते तथा वर्तते इत्यतः कारणान्नानेन व्यभिचारः प्रेरणीयः । अयमिग्रायः-इदमा-  
गमसिद्धं वस्तु यथा भवद्विर्याल्यायते प्रतीयते च तथा न वर्तत एवेति । यथा नानेन व्य-  
भिचार इति सहोपलम्भनियमाल्यहेतोः कार्ये इति बौद्धाभिग्रायो भविष्यति कदाचित् ॥

( १४ ) बुद्धशारद्वतीपुत्रोदय इति । बौद्धागमशास्त्रविशेषकः कश्चित् सम्भाव्यते ॥

१ ‘चेति’ इति क-पाठः । ३ ‘सरस्वतीपुत्रो०’ इति छ-पाठः । ३ ‘लब्धेरिति’ इति क-पाठः ।  
४ ‘कालज्ञान०’ इति क-पाठः । ५ ‘योज्यन्ते’ इति च-पाठः । ६ ‘यदा’ इति च-पाठः ।  
७ ‘शरीरद्वतिपुत्रादय इति०’ इति ख-पाठः । ८ ‘तद्रिष्य इति०’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

तथापि च ज्ञानमयः प्रकाशः

प्रत्यक्षपक्षस्य तवाविरासीत् ॥”<sup>१</sup>

५ तथा “प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्धः”, तथा “नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्” इत्यादि वचनसमर्थनात्; अन्यथा विचारायोगः स्वमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेरिति । एवं न केवलमनैकान्तिकः

( स्वोऽव्याऽ )

१० तयैव तथापि च ज्ञानमयः प्रकाशस्तत्त्वाविसंवादी प्रत्यक्षपक्षस्य तंवावि-  
१० रासीत्-प्रकटो वभूव । “तथा प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्धः”  
१५ विंशिकार्यां भावनाधिकारे उक्तम् । तथा “नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धम्”  
२० इत्यादि विंशिकोक्तवचनसमर्थनात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा  
विचारायोगः । कथमित्याह-स्वमात्रवेदनातिरेकेण सर्वानिश्चितेः विज्ञा-  
नादन्यसानभ्युपगमाद् भवता इति भावः । एवम्-उक्तनीया न केवलमनै-

१५

( विवरणम् )

(१) प्रत्यक्षपक्षस्येति । प्रत्यक्षाः-सर्वे पक्षाः साध्यानि यस्य स तथा तस्य ।  
एतच्च वृत्तं बुद्धस्तवनसम्बन्धे ॥

(२) प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः सिद्ध इति । अयमत्रार्थः सम्भाव्यते-  
२० न हि प्रेतो मृत्वा पुनः प्रेत एव भवति, किन्तवन्यो मनुष्यादिरेव । ततः प्रेत-  
वदन्येषामपि प्राणिनां मृतानां पुनर्द्वितीयवारं सन्तानस्य-सजातीयस्यैवानियमः-  
नियमाभावः सिद्धः, कदाचिद् विजातीयसन्तानतयाऽप्युत्पादादिति ॥

(३) नरकवत् पुनः सर्वं सिद्धमिति । सर्वमपि सांसारिकं वस्तु दुःखबहुल-  
२५ तया नरकवत् सिद्धम्, प्रतीतमित्यर्थः । ‘पुनः’शब्दस्तु विंशतिकोक्तपाश्रात्यार्था-  
पैक्षया विशेषार्थो द्रष्टव्यः ॥

२५ (४) इत्यादि विंशिकोक्तवचनसमर्थनादिति । यथैतेषां वचनानामर्थः  
३० समर्थ्यते भवता (तथा) चित्तचैतसहोपलम्भनियमलक्षणोऽर्थः किमिति न समर्थ्यत  
इत्यर्थः । अत्र च ‘प्राहॄं न तस्य ग्रहणं न तेन’ इत्यादिना वृत्तेन बुद्धरूपानस्वरूपं  
प्रतिपादितम् । अप्रेतनवाक्यद्वयेन तु वाद्यार्थसत्ता समर्थिता ॥

१ उपजातिः । २ ‘नियमसिद्धः’ इति क-पाठः । ३ ‘तवाविरोशीत’ इति छ-पाठः ।

४-५ अत्रत्ये क-टिप्पणके यथा—आचार्यवसुबन्धुप्रणीते विज्ञिमात्रतासिद्धिप्रकरणद्वये  
‘विंशतिकारिका’ इति नामकमेकं प्रकरणम् । तत्र तृतीया तुरीया च कारिके यथा—

‘देशादिनियमः सिद्धः स्वप्रवत् प्रेतवत् पुनः । संतानानियमः सर्वैः पूयनवादिदर्शने ॥ ३ ॥

स्वप्रोपघातवत् कृत्यक्रिया नरकवत् पुनः । सर्वं नरकपालादिदर्शने तैश्च बाधने ॥ ४ ॥

५ तृतीयकारिकावृत्तौ ‘सिद्ध इति वर्तते’, चतुर्थकारिकावृत्तौ तु ‘सिद्धमिति वेदितव्यम्’ इति ।

६ ‘सन्तानं सजातीय’ इति क-पाठः । ७ ‘प्राहकं भूतेनेत्यादिना’ इति ख-पाठः । ८ ‘ज्ञानस्य  
स्वरूपं’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

असिद्धश्च, सहोपलम्भनियमस्योभयासिद्धत्वात्, भवतः सहार्थ्योगात् तदपरस्यानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च साधनवैफल्यादिति । परस्यापि नीलेन सह तद्विय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः ।<sup>५</sup> भेदेन तु सहार्थसिद्धौ न साधनमिष्टसाधकमितरस्येति । न चाभेदस्य सहोपलम्भनियमस्य च व्याप्यव्यापकभावः, अन्यथाऽप्यस्याविरोधात् ज्ञानज्ञेयतत्स्वभावत्वत् एव नियमोपपत्तेः, ज्ञानस्यार्थग्रहणस्वभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्वभावतया तथात्वाविरोधात्, अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया तथा तथा तद्-<sup>१०</sup> ग्राह्यस्वभावत्वात् । इत्यपि सहोपलम्भनियम उपपद्यत एव, तद्योग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामर्थ्यादिति । अनेनैतदप्यपाकृतमेव

## ( स्वो० व्या० )

कान्तिको हेतुः सहोपलम्भनियमाख्यः । किं तर्हि ? असिद्धश्च । कथमित्याह-सहोपलम्भनियमस्य नील-तद्वियोः उभयासिद्धत्वात्, वादिप्रतिवाद्य-<sup>१५</sup> सिद्धत्वादित्यर्थः । एतत्रकटनायाह-भवतः-तव सहार्थ्योगात् नीलभावेन । अत एवाह-तदपरस्यानभ्युपगमाद् धियो व्यतिरेकेण नीलयेत्यर्थः । अभ्युपगमे तदपरस्य नीलस्य साधनवैफल्यात्, वाह्यसिद्ध्यैव इति । परस्यापि-प्रतिवादिनो नीलेन सह तद्वियः-नीलधिय उपलम्भो नाभेदेन सिद्धः, भेदाभ्युपगमात् । भेदेन तु सहार्थसिद्धौ सत्यां नील-तद्वियोः । किमित्याह-न<sup>२०</sup> साधनं प्रस्तुतमिष्टसाधकमितरस्य, साधनवादिन इति अर्थः । न चेत्यादि । न च अभेदस्य साध्यतयेष्टस्य सहोपलम्भनियमस्य च साधनत्वेनाभिहितस्य व्याप्यव्यापकभावः । कथं नेत्याह-अन्यथाऽपि-अभेदमन्तरेणापि अस्य-सहोपलम्भनियमस्य अविरोधात् । एनामेवाह-ज्ञानज्ञेयतत्स्वभावत्वत् एव कारणात् सहोपलम्भनियमोपपत्तेः । ज्ञान-ज्ञेययोस्तत्स्वभावत्वमभिधातुमाह-<sup>२५</sup> ज्ञानस्यार्थग्रहणस्वभावस्य सतः स्वसंविदितरूपत्वात् चित्रस्वभावतया कारणेन तथात्वाविरोधात् ज्ञानस अर्थस्य च ज्ञानविविक्ततया हेतु-भूतया तथा तथा-तेन तेन प्रकारेण स्पष्टेतरादिना तद्ग्राह्यस्वभावत्वात्-ज्ञान-ग्राह्यस्वभावत्वात् । इत्यपि-एवमपि सहोपलम्भनियम उपपद्यत एव तद्-योग्यतालक्षणप्रतिबन्धसामर्थ्यात् तयोः-ज्ञानार्थयोरेवम्भूतयोग्यतालक्षण-<sup>३०</sup>

१ ‘असिद्धश्च’ इति ऊ-पाठः । २ ‘अन्यथा भेदमन्तरेणापि’ इति ऊ-पाठः ।

## ( मूलम् )

यदाहुरेके—“प्रत्यक्षोऽर्थः परोक्षं तु ज्ञानं तत्प्रत्यक्षतया अर्थापत्तिसमवसेयम्” इति । अपाकरणं चास्य परोक्षत्वे ज्ञानस्यार्थं प्रत्यक्षताऽसिद्धेः, ५ ज्ञानेन ह्यर्थः प्रत्यक्षीक्रियते । तच्चेत् परोक्षं कथमर्थः प्रत्यक्षो नाम ? । तेन प्रत्यक्षीकृतत्वादिति चेत्, न, आत्मानमप्रत्यक्षीकुर्वतोऽन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः । इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत्, न, तस्य वैहिष्करण-

( ख्यो० व्या० )

प्रतिबन्धसामर्थ्यादिति । एतेन—अनन्तरोदितेन एतदप्यपाकृतमेव—वक्ष्यमाणं १० यदाहुरेके—मीमांसकाः । किमाहुरिलाह—प्रत्यक्षोऽर्थः—नीलादिः, परोक्षं तु विज्ञानं तद्वाहकं तत्प्रत्यक्षतया—अर्थप्रत्यक्षतया कारणेन अर्थापत्तिसमवसेयं ज्ञानमिति, यथोक्तं ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छतीति । कथमपाकृतमिलाह अपाकरणं चेत्यादिना । अपाकरणं च अस्य परोक्षत्वे ज्ञानस्य तात्त्विके सति । किमिलाह—अर्थप्रत्यक्षताऽसिद्धेः कारणात् । एतदेव भावयति ज्ञानेन यस्मादर्थः १५ प्रत्यक्षीक्रियते । तच्चेत् ज्ञानं परोक्षम्, एवं सति कथमर्थः प्रत्यक्षो नाम ? नैवेत्यर्थः । तेन—ज्ञानेन प्रत्यक्षीकृतत्वादिति चेत् प्रत्यक्षः । एतदाशङ्काह—नैत्यादि । न, आत्मानमप्रत्यक्षीकुर्वतः—ज्ञानस्य अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेः—

## ( विवरणम् )

(१२) ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छतीति । ज्ञाते—परिच्छिन्ने ( तुः ) पुनरर्थे वैटा॒० दावनुमानात् सकाशाऽदवगच्छति—बुध्यते ज्ञानं, यतोऽयमर्थो मम प्रत्यक्षः समजनि । तज्जाने नूनमेतद्विषयं मम ज्ञानमभूदित्युल्लेखेनेत्यर्थः । यज्ञार्थापत्तिसमवसेयं ज्ञानमित्युक्त्वा अनुमानादवगच्छतीत्युक्तं तदर्थापत्यनुमानयोरत्प एव भेद इति कृत्वा ॥

(१५) एवं सति कथमर्थः प्रत्यक्षो नामेति । स्वैतो हि परोक्षं स्वैज्ञानं कथमर्थं प्रत्यक्षीकरोति ? । न ह्यप्रतीतं विशेषणं विशेष्ये बुद्धिं जनयति । तथाहि२५ नीलत्वेऽनवबुद्धे सति न भवत्येवेदशी बुद्धिर्युद्गत नीलं सरोजमिति । एवमत्रात्यर्थं इति विशेष्यस्य विशेषणं प्रत्यक्ष इति । एतच्च प्रत्यक्षत्वलक्षणं विशेषणमप्रतीतमेव ज्ञानस्य परोक्षत्वेऽङ्गीक्रियमाणेऽतः कथं तेनार्थो विशेष्यत इति ? ॥

(१७) अन्यप्रत्यक्षीकरणासिद्धेरिति । यदि हि ज्ञानमात्मानमात्मनाऽवबुध्यते यदुताहमर्थं ग्रहणरूपतया परिणतं तँदा युज्यते तेनान्यस्य ग्रहणम् । यदा तु ज्ञानमा३० त्मीयस्वरूपावबोधं प्रति लेष्टप्रायं तदा कथमेषोऽर्थः प्रत्यक्ष इति भवत्यध्यवसायः ? ॥

१ ‘बहिः करण०’ इति क-पाठः । २ ‘तत्वेन ज्ञानं’ इति ड-पाठः । ३ ‘पटादा०’ इति च-पाठः । ४ ‘त्युक्तमुक्तेस्तद०’ इति च-पाठः । ५ ‘सतो हि’ इति ख-पाठः । ६ ‘सज्ञानं’ इति क-पाठः । ७ ‘यदा’ इति च-पाठः । ८ ‘प्रति लेष्टप्रायं’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

त्वेन तद्गावोपपत्तेः । अन्तःकरणे को दोष इति चेत्, न खलु  
ततः कर्त्तरि क्रियाधानमिति । यद्येवं ततः किमिति चेत्, न  
तेन युक्तिः कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणम् । तथाहि-परोक्षं ज्ञान-<sup>५</sup>  
मात्मनः सर्वथा भिन्नं नातिशयाधायि तत्रार्थप्रत्यक्षताहेतुरिति न  
न्यायोपेतमेतत् । यदि त्वात्मनि द्रव्यमनोवद् बोधक्रियाधायकं

( स्वो० व्या० )

अर्थप्रत्यक्षीकरणसिद्धेः । इन्द्रियवत् सिद्धिरिति चेत् अर्थप्रत्यक्षतासिद्धिः ।  
तथाहीन्द्रियमात्मनमप्रत्यक्षीकुर्वदर्थं प्रत्यक्षीकरोतीति सिद्धम् । एतदाशङ्क्याह-<sup>१०</sup>  
नेत्यादि । न-नैतदेवं तस्य-इन्द्रियस्य बहिष्करणत्वेन हेतुना तद्गावोप-  
पत्तेः-स्वपरोक्षस्याप्यर्थप्रत्यक्षीकरणभावोपपत्तेः । अन्तःकरणे-ज्ञाने को दोष  
इति चेत्, तद्गावोपपत्तेरिति प्रक्रमः । एतदाशङ्क्याह-न खलु ततः-अन्तः-  
करणात् कर्त्तरि क्रियाधानं यैथा बहिष्करणादिति । यद्येवं न ततः कर्त्तरि क्रिया-  
धानम् । ततः किम्? । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह-न तेन-अन्तःकरणे युक्तिः<sup>१५</sup>  
-नीत्या कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणं-अर्थप्रत्यक्षीकरणम् । एतद्वावनायैवाह  
तथाहीत्यादिना । तथाहि-परोक्षं ज्ञानमात्मनः-जीवस्य सर्वथा भिन्नम्-  
एकान्तेनान्यत् नातिशयाधायि तत्र-आत्मनि एवं सत् अर्थप्रत्यक्षताहेतु-  
रिति-एवं न न्यायोपेतमेतत् । यदि त्वात्मनि द्रव्यमनोवदस्मद-

( विवरणम् )

२०

(१४) यथा बहिष्करणादिति । बहिष्करणं हि जडं जडत्वाचासंविदितम्,  
ततस्तादृशं सत् तदन्तःकरणेन स्वसंविदितेनोपष्टमभमानीतमात्मनि क्रियाधानायालं  
भवति । यदा त्वन्तःकरणमपि परोक्षं तदा उभयोरपि करणयोः परोक्षत्वात् कथं  
कर्त्तरि क्रियाया अर्थावबोधलङ्घणाया आधानं भवेत्? । अयं चार्थस्तथाहीत्यादिना  
अनन्तरमेव वक्ष्यमाणेन स्फुटीभविष्यतीति ॥

२५

(१५) कस्यचित् तत्प्रत्यक्षीकरणमिति । अत्र कस्यचित्-प्रमातुः ॥

(१६) एकान्तेनान्यदिति । मीमांसकमते हि जीवाद् धर्मिणो भिन्नमेव  
ज्ञानं धर्मरूपम्, तस्य क्षणिकत्वेनाभ्युपगमात्, “न हि तत्क्षणमप्यास्ते” इत्यादि कुमा-  
रिलवचनप्रामाण्यात् । आत्मा तु अनुवृत्तिव्यावृत्तिस्वरूपो व्यापी तन्मते, अतः  
कथमेकान्तक्षणिकं सँज्ञानमात्मधर्मः स्यादिति? ॥

३०

१ ‘पत्ताविति’ इति छु-पाठः । २ ‘तथा बहिःकरणाऽ’ इति क-पाठः । ३ ‘मेतत् किं यदि’  
इति क-पाठः । ४ ‘जडत्वाचासंविदितेनोपष्टमभमानीतमात्मनि क्रियाधानायालं  
भवति । ५ ‘कर्तृक्रियाया’ इति ख-पाठः । ६ ‘लक्षणो आत्मानं भवेत्’ इति च-पाठः । ७ ‘सज्ञानं’ इति ख-च-पाठः ।

अनेकान्तः ९

## ( मूलम् )

स्यात् स्यात् तद्वेतुः; किन्त्वेवं सैव तत्त्वत आत्मसमवायिनी  
ज्ञानं न भवत्कलिपतवुद्ध्याख्यम् । सा चात्मधर्मत्वात् कथश्चित्  
५ तदभेदात् तथाख्यभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहप्रवृत्तेः स्वसंविदितैवेति  
ज्ञानप्रत्यक्षतासिद्धिः ॥

स्यादेतद् यदि तदात्मक्रियारूपमेवाख्यसंविदितं सदर्थप्रत्यक्षता-  
कारि स्यात् को दोषः स्यात्? । उच्यते—सदैव ( तस्यैव ) तदप्रत्य-  
क्षतायां प्रमातुः क्रियान्तराभावात् अर्थप्रत्यक्षतैव न स्यादिति ।  
१० हृ(?)उल्लेखादिशून्यो हि सुप्रकल्पोऽसौ कथं किञ्चित् प्रत्यक्षीकुर्यात्,

( स्तो० व्या० )

शुपगतं बोधक्रियाधायकं स्यात् ज्ञानं स्यात् तद्वेतुः-भवेदर्थप्रत्यक्षताहेतुः;  
किन्त्वेवं परिकल्पयमाने सैव-बोधक्रिया तत्त्वतः-परमायैन आत्मसमवा-  
यिनी ज्ञानं न भवत्परिकलिपतं वुद्ध्याख्यं ज्ञानम् । ततः किमिलाह-सा च-  
१५ बोधक्रियाऽत्मधर्मत्वात् कारणात् कथश्चित् तदभेदात्-आत्मनोऽभेदात्  
तथाख्यभावत्वात्-स्वसंविदितस्वभावत्वात् प्रतीत्यनुग्रहप्रवृत्तेः तथाऽनुभव-  
भेवेन स्वसंविदितैवेति-एवं ज्ञानप्रत्यक्षतासिद्धिः स्वसंविदितवेन ॥

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे यदि तत्-ज्ञानम् आत्मक्रियारूपमेवाख्य-  
संविदितं सदैकरूपतयाऽर्थप्रत्यक्षताकारि स्यात् को दोषः स्यात्? । न  
२० कश्चिदित्यभिप्रायः । एतदाशङ्काह-उच्यते यो दोषः स्यात् । तस्यैव-अधिकृत-  
ज्ञानस्य तदप्रत्यक्षतायाम्-आत्माप्रत्यक्षतायां सलां प्रमातुः-आत्मनः क्रिया-  
न्तराभावात् कारणात् अर्थप्रत्यक्षतैव न स्यादिति अयं दोषः स्यात् । तत्सम-  
र्थनायैवाह-हृ(?)उल्लेखादिशून्यो यस्मान्निष्क्रियः सुप्रकल्पोऽसौ-आत्मा कथं

( विवरणम् )

२५ (२१) आत्माप्रत्यक्षतायामिति । ज्ञानेनात्मीयं स्वरूपं नावबुध्यत एव अदुना-  
हमर्थग्रहणरूपतया परिणतमिति ॥

(२१-२२) क्रियान्तराभावादिति । ज्ञानलक्षणैव तदाऽत्मनः क्रिया, न  
त्वन्या । सा चौस्यासंविदितेति कथमर्थप्रत्यक्षता? ॥

(२३) उल्लेखादिशून्य इति । उल्लेखस्तात्कालिको विशिष्टोऽध्यवसायः ।  
३० ‘आदि’शब्दात् स्मृत्यादिग्रहः ॥

१ ‘वायिनि ज्ञानम्, न भवेत् कलिपत०’ इति ग-पाठः । २ ‘कलपासौ कथै’ इति क-पाठः ।  
३ ‘भवेत्’ इति ड-पाठः । ४ ‘अर्थप्रत्यक्ष०’ इति ड-पाठः । ५ ‘वा स्वस०’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

**तदधि(?)विकृतौ कर्मविशेषाधानस्याकिञ्चित्करत्वात् ? प्रदीपाद्यव-**

( स्वो० व्या० )

किञ्चित् प्रत्यक्षीकुर्यात् ? नैवेत्यर्थः । कुत इत्याह—तदधि(?)विकृतौ—आत्मा-<sup>५</sup>  
विकृतौ सत्यं कर्मविशेषाधानस्य—अर्थगतविशेषाधानस्य अकिञ्चित्करत्वात् ।  
एवं च ज्ञानेनार्थे विशेषः कियत इत्यप्यपास्तम्, इतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मक्रियाविधिरिति

( विवरणम् )

(६) कर्मविशेषाधानस्येति । कर्मणः—घटादेः पदार्थस्य विशेषाधानं—प्रकटता-  
करणं तस्य । कर्मशब्दश्चैवं व्युपाद्यते—क्रियते—ज्ञानेन प्रकटरूपतया निष्पाद्यते इति १०  
कर्म—घटादिवस्तु तद् । अयमभिप्रायः—अर्थस्य प्राकृत्यलक्षणे विकारे सम्पन्नेऽपि  
यावन्नाद्याप्यात्मनो विकारोऽर्थग्रहणप्रवणतारूपः सञ्चायते तावन्नार्थप्रत्यक्षता सम्प-  
द्यत इति ज्ञानेनार्थविशेषः क्रियते इति । यथाहि दात्रेण लब्यस्यैव विकारः क्रियते,  
न तु लावकस्य, तस्य तदवस्थस्यैवोपलभ्यात् । एवं ज्ञानेनाप्यर्थविशेषः प्रकटनारूपो  
विधीयते, न तु पुरुषे इति मीमांसकाभिप्रायः ॥ १५

(७; पृ. ६८, पं. ८) इतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मक्रियाविधिरिति कृत्वेति । कर्तृ-  
कर्मणोः क्रियाविधिः—क्रियाविशेषः, क्रियाभेद इत्यर्थः । स कीदृशो वर्तत इत्याह—  
इतरेतरसापेक्षः । इतरः कर्ता कर्म वा इतरस्य कर्मणः कर्तुर्वा सापेक्षो यत्र स तथा॑ ।  
कर्ता हि क्रियमाणं पदार्थमपेक्ष्य कर्तृत्वं लभते । कर्म च कर्त्तारमझीकृत्य कर्मत्व-  
माप्नोति । ततश्च कर्ता नियमात् कैर्मणा विकारमानीयते आत्मकर्तृत्वप्रवणतालक्षणम्; २०  
अन्यथा प्रागवस्थायामकुर्वाणोऽपि कर्तृव्यपदेशमशुभ्रीत । न चैतत् हृष्टमिष्टं वा ।  
कर्म तु कर्त्रा विकारमारोप्यत इति प्रतीतमेव । एवं चेतरेतरसापेक्षः कर्तृकर्मक्रिया-  
विधिरिति सिद्धं भवति । यैच दात्रहृष्टान्तात् ज्ञानेन करणभूतेनार्थ एव विशेषः  
क्रियते, न ज्ञातरि पुरुषे इत्युच्यते तदप्यनुपासितगुरोर्वचः । यदि हि दात्रेण  
लङ्घितुर्व विशेषः कञ्चिदाधीयत इति पक्षीक्रियते तदा दात्रसम्बन्धात् प्रागवद् २५  
दात्रसम्बन्धेऽपि न स्याल्लवनक्रिया पुरुषस्य तिलतुष्ट्रिभागमात्रस्यापि, तत्र विकारस्या-  
भावात् । तस्मादभ्युपगन्तव्यमेतद् यदुत दात्रेण साधकतमेन कृत्वा पुरुषे कञ्चिद्  
विकारः क्रियत इति । एवं ज्ञानेनापि ज्ञातरि अर्थग्रहणप्रवणतालक्षणे विशेषः क्रियते  
एवेत्यभ्युपगन्तव्यम् । सर्वथा अनाहितातिशयस्य त्वात्मनः प्रागवस्थायामिव विव-  
क्षितज्ञेयविषयो वोधो न स्यात्, तस्माद् विवेनाप्यभ्युपगन्तव्यमिदं यदुत ज्ञान- ३०  
मात्मनः कथञ्चिदभिन्नं स्वसंविदितं च, अन्यथा तु न कथञ्चनाप्यर्थग्रहणमुपपद्यत इति ।

१ ‘यावन्नाद्यात्मनो’ इति च-पाठः । २ ‘कर्मणो विकारं’ इति च-पाठः । ३ ‘यत्वदात्रः’ इति  
च-पाठः । ४ ‘लङ्घितरि विशेषः’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

भासितानामप्यन्धादिभिर्घटादीनामदर्शनात् । क्रियान्तराभ्युपगमे  
च तत्राप्ययमेव वृत्तान्तोऽस्मन्मतानुवादो वेत्यलं प्रपञ्चेन ॥

५ निर्णीतमेतदस्मद्गुरुभिः प्रमाणमीमांसादिषु “परोक्षप्रकृतेरर्थप्रत्य-  
क्षताऽयोगात्, स्वप्रत्यक्षीकरणे च चेतनायाः कथं तद्वात्मावेदनम-

( स्वो० व्या० )

कृत्वा । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-प्रदीपाद्यवभासितानामप्यन्धादिभिः-  
प्रमातृभिः स्वक्रियाशून्यर्घटादिनामदर्शनात् लौकिकमेतत् । क्रियान्तरा-  
१० भ्युपगमे च आत्मनः किमित्याह-तत्राप्ययमेव वृत्तान्तः-अनन्तरोदितः  
अस्मन्मतानुवादो वा ज्ञानात्मधर्मतया । इत्यलं प्रपञ्चेन ॥

निर्णीतमेतदस्मद्गुरुभिः-पूर्वाचायैः प्रमाणमीमांसादिषु ग्रन्थेषु । किंवि-  
शिष्टेन ग्रन्थेनेत्याह-परोक्षप्रकृतेरिति । एवमादिनेति योगः<sup>१</sup> । परोक्षप्रकृतेः-परोक्ष-  
भावस्य, ज्ञानस्येति प्रक्रमः, अर्थप्रत्यक्षताऽयोगात्, स्वप्रत्यक्षीकरणे च-  
१५ आत्मप्रत्यक्षीकरणे च, अर्थस्येति प्रक्रमः, ज्ञातताकरणेनेत्यर्थः, चेतनायाः-बुद्धेः

( विवरणम् )

न् चैतद् वाच्यं यथा दात्रेण भिन्नेनाप्यतिशयः क्रियते पामरस्य, एवं ज्ञानेनापि भिन्नेन  
सता पुरुषस्य विशेषः करिष्यते इति । यैतो नैव दात्रेणैकान्तेनाविद्यमाना शक्तिः  
पामरस्याधीयते, किंतु तस्मादभिन्नैव सा तेन पुष्टीक्रियते । तथा चोक्तम्-

२० “न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते” इति ।

यदि त्वविद्यमानाऽपि शक्तिर्लिपिवित्रेण लवितुराधीयते तदोपलक्षकलेऽपि किं न  
क्रियते, अविद्यमानताया अविशेषात् ? । तस्माल्लिपितुरात्मभूतैव शक्तिः, बाह्यं तु  
करणमपेक्षत उपष्टम्भाय, न त्वविद्यमानायाः शक्तेर्जननाय । यत् त्वन्तररङ्गं करणं तत्  
कथं भिन्नं सदतिशयमावत्ते, अन्तरङ्गत्वक्षतिप्रसङ्गात् ? । न सर्वथा भिन्नेन वस्तुना  
२५ भिन्नस्य वस्तुनोऽतिशयः क्रियते, मेरु-मकराकरयोरपि परस्परमतिशयकरणप्रसङ्गात् ।  
तस्मादभिन्नमेव ज्ञानमात्मनोऽतिशैयालमिति स्थितम् ॥

( १५ ) अर्थस्येति ग्रङ्क्रम इति । अर्थस्य-घटादेः सम्बन्धिन आत्मनः प्रत्यक्षी-  
करणे इत्यर्थः । केन यत् (?) प्रत्यक्षीकरणमित्याह-(१५) ज्ञातताकरणेनेति । ज्ञायते  
यः कर्मतापश्चः स ज्ञातः, ज्ञातस्य भावो ज्ञातता तस्याः करणं-विधानं तेन,  
३० ज्ञायमानत्वकरणेनेत्यर्थः ॥

१ द्वष्टव्यं ७१तमं पृष्ठम् । २ ‘यतोऽनेनैव’ इति क-पाठः । ३ ‘शयमिति’ इति क्ष-पाठः ।  
४ ‘प्रतिक्रम इति’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

वेदने वा 'चेतनात्वम् ? । न हि परप्रकाशनात् स्वात्माप्रकाशक इह प्रकाशो नाम । न च तदनुभवमन्तरेण स्मृतिः । अस्ति चेयं ज्ञान-विषयाऽपि, तथाऽर्थदर्शनरूपैवेयमिति न लोकिकम्, तदा तथा- ५

( स्व० व्या० )

कथं तर्हात्मावेदनमवेदने वै<sup>१३</sup>स्मनश्चेतनात्वं कथम् ? न हि परप्रकाश-नादेव आ(खा)त्माप्रकाशकः सन् इह-लोके प्रकाशो नाम, प्रकाशश्च ज्ञान-मिति । इहैवाभ्युच्चयमाह-न चेत्यादि । न च तदनुभवं-चेतनानुभवम्, ज्ञानानुभव-मित्यर्थः, अन्तरेण-विना स्मृतिर्युज्यते । अस्ति चेयं-स्मृतिः ज्ञानविषयाऽपि, १० तथाऽनुभूतेः, अर्थान्तरस्मृतिनिवन्धनत्वनार्थदर्शनं तथाऽर्थदर्शनं तदेव रूपं यस्याः सा तथाविधा । एतदुक्तं भवति-अर्थदर्शनात् प्रागद्येऽर्थे स्मृतिस्ततस्तदा बुद्ध्यनुमानं

( विवरणम् )

(७) कथं तर्हात्मावेदनमिति । अर्थप्रत्यक्षताकरणो हि चेतनाया नियमा-दात्मीयस्वरूपावभौसः समस्ति यदुताहमेतस्यार्थस्य ग्रहणरूपतया परिणतेति ॥ १५

(८) चेतनात्वं कैर्थमिति । यो य आत्मीयं स्वरूपं नावबुद्ध्यते स स न चिद्रूपः, यथा लेष्टुः । नावबुद्ध्यते चात्मीयं स्वरूपं चेतना भीमांसकमते, अतः कथं सा चेतनात्वमाप्नुयादिति ? ॥

(८-९) प्रकाशश्च ज्ञानमिति । इह यो यः प्रकाशः स स स्वपरोभयप्रकाशको दृष्टः, यथा प्रदीपादिप्रकाशः । प्रकाशश्च ज्ञानम्, अतः स्वपरोभयप्रकाशकं भवत्विति ॥ २०

(११) तथाऽनुभूतेरिति । ज्ञानगोचराऽपि स्मृतिरुभूयते लोके यदुत मम पूर्वकाले नीलाकारं ज्ञानमभवदिति । न चेयमस्वसंविदितज्ञानवादिनो मते घटते, ज्ञानस्य पूर्व-कालेऽनुभवात् । न चाननुभूतेऽपि विषये स्मृतिः प्रवर्तते, अतिप्रसङ्गव्याघातात् । अतोऽभ्युपगन्तव्यमेतद् यदुत पूर्वकाले ज्ञानेनात्मीयं स्वरूपमात्मनैवावबुद्धमासीत् । ततः प्राच्यामवस्थां ज्ञानमात्मप्रतिबद्धां स्मरतीति स्मृतिरूपयत इत्यभिप्रायः ॥ २५

(१२) ततस्तदा बुद्ध्यनुमानमिति । ततः-प्रागद्यार्थस्मृतेः सकाशात् तदा-अतीते काले यका बुद्धिस्तस्या अनुमानं भवति । यतो ममातीतार्थगोचरा स्मृतिः साम्प्रतमुत्पन्ना अत(ः) ज्ञाने(?)ते नूनं मम प्राक्काले तद्विषया बुद्धिरभवदिति रूप( ? स्थित)म् ॥

१ 'चेतनात्वं न हि' इति ग-पाठः । २ 'चात्मन०' इति छ-पाठः । ३ 'तथार्थान्तर०' इति छ-पाठः । ४ 'अथ प्रत्यक्षता' इति ख-पाठः । ५ 'भासः प्रकाशश्च ज्ञाह(?)मेतस्यार्थ०' इति ख-पाठः । ६ 'कथं यमिति' इति ख-पाठः । ७ 'इति पराभिप्रायः' इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

तदभावात् क्वचिदपवर्गोपपत्तेरिति । एतेन निर्विषयज्ञानाभाव उक्तः । न चात्र प्रमाणम्, अनुमानाभावात् तल्लक्षणायोगात् अर्थपत्तेरप्य-

( स्वो० व्या० )

५ ततस्तत्स्मृतिरिति । एवमर्थदर्शनरूपैवेयं-स्मृतिरिति न लौकिकं तदा-तस्मिन् अर्थग्रहणकाले तथा-तेन सर्त्तव्यग्रहणरूपेण तदभावात् तस्य-सर्त्तव्यसार्थ-साभावात् । अभावश्च क्वचिदपवर्गोपपत्तेरित्विनाशसम्भवात् । ततश्च निर्विषयं तदर्थस्मरणमित्यर्थः, न च निर्विषयं ज्ञानमित्यते पैरः । अत एवाह-एतेनेत्यादि । १० एतेन-अनन्तरोदितेन निर्विषयज्ञानाभाव उक्तः, तैमिरिककेशादिज्ञानाभाव इत्यर्थः । न चात्र प्रमाणम्, अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रमः । नन्वस्त्वनुमानं यदाह भाष्यकारः-“ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छति” इति । एतदाशङ्काह-अनुमानाभावात् । अभावश्च तल्लक्षणायोगात्-अनुमानलक्षणायोगात्

( विवरणम् )

१५ (६) ततस्तत्स्मृतिरिति । ततः-तदा बुद्धनुमानात् तत्स्मृतिः तस्याः-तदा बुद्धेः स्मृतिः-स्मरणम् ॥

(६) ऐवमर्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरिति न लौकिकमिति । एवम्-उक्तेन गकारेणार्थदर्शनरूपैव-वार्तमानिकार्थदर्शनरूपैवेयं स्मृतिरित्येतत् परकीयं मतं न-नैव लौकिकम्, अपि तु लोकमार्गोत्तीर्णम् । अयमत्र भावः-साम्प्रतकालभाविनोऽर्थ-२० दशीनात् प्रागद्वेष्टर्थे स्मृतिस्तत्सदा बुद्धनुमानं ततस्तत्स्मृतिर्भवति । यतस्ततो वार्तमानिकार्थदर्शनरूपैवेयमस्तु, तदेतुकत्वात् तैस्या इति यदुच्यते भीमांसकेन तदलौकिकमेवेति ॥

(८) विनाशसम्भवादिति । यदि प्राच्यार्थस्मरणात् तद्विषयज्ञानस्मृतिरित्यङ्गी-क्रियते, तदा विद्युदादिः क्षणिकः पदार्थस्त्वकालविनष्टः कथं साम्प्रतं स्वज्ञानस्मृतिहेतुः २५ स्यादिति ? । यदि तु ज्ञानं स्वसंविदितमभ्युपेयते तदा तस्य साम्प्रतमपि पर्यायान्तरा-विष्वस्य सन्त्रिहितत्वात् स्मृतिर्युज्यते एवेति ॥

(१०) तैमिरिककेशादिज्ञानाभाव इति । तैमिरिकस्य यत् केशादिज्ञानं तस्याभावो भद्रमते प्राप्नोतीत्यर्थः । तथाहि-तैमिरिकस्य शशधरद्वितयगोचरमुत्पद्यते ज्ञानम्, तत्र च वाह्यविषयस्यासन्वात् । अतः कथं तत्र वाह्यार्थः प्राकद्याद् विज्ञान-३० मनुमी गते ? । न ह्यविद्यमानोऽर्थः प्रकटो भवति, अतो विज्ञानमेव तत्त्वादशमुपश्चवरूपं स्वसंविदितमभ्युपगन्तव्यम् । स्वेसंविदिते हि तस्मिन्नभ्युपगम्यमाने आत्मीयस्वरूपाव-बोध आत्मनैवोपपद्यते, अन्यथा तु भ्रान्तविज्ञानाभाव एव स्यादिति ॥

(११) अर्थज्ञानाद् बुद्धाविति प्रक्रम इति । अर्थज्ञानात्-अर्थप्राकद्याद् बुद्धौ साध्यायां इयेपोऽर्थः प्रक्रमालभ्यत इत्यर्थः ॥

१ ‘न त्वस्यनु०’ इति छ-पाठः । २ ‘ऐवं दर्शनरूप०’ इति क-पाठः । ३ ‘तस्येति’ इति क-पाठः । ४ ‘प्राप्त्यार्थ०’ इति च-पाठः । ५ ‘स्वसंविदितेदितद्वि तस्मिन०’ इति ख-पाठः ।

## (मूलम्)

भावेऽप्रवृत्तेर्बुद्धिव्यक्तेश्च तदाऽसत्त्वेनाभावात् तदव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्येतरस्यापि तंदग्रहणे ग्रहणात् । इति स्वात्मन्यपि तत् सम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे परावबोधाय शास्त्रकरणमयुक्तमिलेवमादिना”॥<sup>५</sup>

(स्व० व्या०)

पक्षधर्मत्वादभावेन अर्थापत्तिरनुमानशब्देनाभिप्रेतैतेतदाशङ्काह—अर्थापत्तेरप्य-भावेऽप्रवृत्तेः कारणात् भावोपलम्भकप्रमाणान्तर्गतत्वेन । यदि नामैवं ततः किमित्याह—बुद्धिव्यक्तेश्च अनुमेयायाः तदा—तस्मिन्नुमानकालेऽसत्त्वेन हेतुना क्षणिकतयाऽभावात् तदव्यतिरिक्तस्य च—बुद्धिव्यतिरिक्तस्य च सामान्यस्य<sup>१०</sup> बुद्धिसामान्यस्याभावात् इतरस्यापि—व्यतिरिक्तस्य व्यतिरिक्ततया बुद्धिसामान्यस्य तदग्रहे । किमित्याह—अग्रहणात् । इति—एवं स्वात्मन्यपि तत्सम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे—बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे सति परावबोधाय शास्त्रकरणमयुक्तमेव(?), परपरिज्ञानासम्भवादिति भावः । एवमादिना ग्रन्थेन निर्णीतमेतदसद्गुरुभिः । निर्णीता हेतुवक्तव्यता ॥<sup>१५</sup>

(विवरणम्)

(७) पक्षधर्मत्वादभावेनेति । अर्थप्राकठ्याद्वैतोः सकाशादर्थगोचरज्ञानस्य संन्वं साध्यते मीमांसकैः । न चार्थप्राकठ्यस्य ज्ञानेन सह पक्षधर्मत्वादयो हेतुधर्माः परिच्छेत्तुं पार्यन्ते, क्षणिकत्वेन ज्ञानस्यार्थप्राकठ्यसमये प्रलयप्राप्तत्वात् । ननु यद्यप्यथे-प्राकठ्यसमये विवक्षितबुद्धिक्षणो नास्ति, तथापि बुद्धिसामान्यं भविष्यतीत्याह—<sup>२०</sup>  
(१०-१२) तदव्यतिरिक्तस्येतादि यावद् ग्रहणादिति । अयमभिप्रायः—तदुद्धि-सामान्यं विवक्षितबुद्धिक्षणादव्यतिरिक्तं व्यतिरिक्तं वा इति विकल्पयुगलम् । तत्र यद्य-व्यतिरिक्तमिति पक्षः कक्षीक्रियते स न घटत एव, विवक्षितबुद्धिक्षणनाशे तदव्यति-रिक्ततया तत्सामान्यस्यापि विनष्टत्वात्, अन्यथा ह्यभेद एव न स्यात् । अथ व्यति-रिक्तमङ्गीक्रियते तर्हि बुद्धिव्यतिरिक्तेन ग्रहणे गृह्यत एव । ततो न हि गोचरप्रतीता<sup>२५</sup>-गोत्वप्रतीतिः कस्याप्युपजायते । न च बुद्धिव्यतिरिक्ते ग्रहणे कश्चिदुपायसे सम्भवति, अर्थप्राकालबुद्धिर्विनष्टत्वात् ॥

(१३) बुद्धिसम्बन्धिचेष्टाऽग्रहे इति । बुद्धिसम्बन्धिन्याशेष्टाया अग्रहे । मदीया बुद्धिरेवं च भौवयेवंविधविरोधाभावे इत्यर्थः ॥

(१४) एवं परिज्ञानासम्भवादिति । न ह्यस्मन्यज्ञाते सति परः परिज्ञायत इति ॥<sup>३०</sup>

१ ‘ग्रहेऽग्रहणात्’ इति तु व्याख्यायाम् । २ ‘बुद्धिरव्यक्तग्रहे किमित्याह’ इति डॉ-पाठः । ३ ‘चार्थ-प्राकनचार्थप्राकठ्यस्य’ इति ख-पाठः । ४ ‘तस्यार्थप्राकठ्य०’ इति ख-पाठः । ५ ‘प्राकठ्यारुकाले बुद्धेऽ०’ इति ख-पाठः । ६ ‘भाव्ये लेवं०’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

साम्प्रतं यदुक्तं 'द्विचन्द्रादिवत्' इत्येतन्निरूप्यते । अयं दृष्टान्तो हि वर्तते । अस्य चायमर्थोऽभिप्रेतः—योऽयं द्वितीयचन्द्रोऽलीकप्रति-<sup>५</sup> भासस्तस्य सहोपलम्भनियमोऽस्ति । न चासौ ततो भिन्नः, भेदेऽवस्तु-त्वाप्रसङ्गात् । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृशं बाह्यार्थग्रहणस्वभाव-मिवावभासमानमप्यबहिर्गोचरमेव । एवमखिलमेव विज्ञानमिति । एतच्चानालोचितसुन्दरम्, तस्य आनन्दत्वेन तथात्वाविरोधात् । आनन्दत्वं च बाधकप्रत्ययोपलब्धेदोषजत्वेन सकललोकसिद्धत्वात् तदनु-<sup>१०</sup> भव एव तथाप्रतीतेः । एवं तद्वलात् तज्जातीयानामेव तत्त्वव्यथा-पनं युक्तम्, न तु सामान्येन सर्वेषाम्, अतिप्रसङ्गात् । न हि ग्राह्या-

( स्तो० व्या० )

साम्प्रतं यदुक्तं पूर्वपक्षग्रन्थे<sup>१</sup> एव—द्विचन्द्रादिवदिति निर्दर्शनत्वेन एतन्निरूप्यते । अयं हि दृष्टान्तो वर्तते । अस्य चायमर्थोऽभिप्रेतो दृष्टान्तस्य <sup>५</sup> योऽयं द्वितीयचन्द्रः । किंविशिष्ट इत्याह—अलीकप्रतिभासो वहिस्तदभावेन तस्य सहोपलम्भनियमोऽस्ति वहिश्वन्देण । न चासौ—चन्द्रस्ततः—अलीकप्रतिभासाद् भिन्नः । कुत इत्याह—भेदे वस्तुत्वप्रसङ्गाद् वहिद्वितीयचन्द्रसापि वस्त्वभिप्रायः । ततश्च विज्ञानमेव तत्तादृशं—द्विचन्द्राकारं बाह्यार्थग्रहणस्वभावमिव अवभासमानमपि तथाप्रतीतेः । किमित्याह—<sup>२०</sup> अवहिर्गोचरं—वहिस्तस्य द्वितीयचन्द्रमसोऽभावात् । अयं भावः—किल परस्यापि सिद्ध एव दृष्टान्तः । अयमर्थोपनयः । एवं द्विचन्द्रवदखिलमेव विज्ञानं बाह्यार्थग्रहणस्वभावमिव अवहिर्गोचरमिति । अत्राह सिद्धान्तवादी—ऐतच्चानालोचितसुन्दरम्—अनन्तरोदितम् । कथमित्याह—तस्य—द्विचन्द्रविज्ञानस्य आनन्दत्वेन हेतुना तथात्वाविरोधात्—अवहिर्गोचरत्वाविरोधात् । आनन्दत्वं च तस्य बाध-<sup>२५</sup> कप्रत्ययोपलब्धेः तिमिरापगमेन । एतस्तिरीकरणायैवाह—दोषजत्वेन तिमिरमधिकृत्य सकललोकसिद्धत्वात् द्विचन्द्रज्ञानस्य तदनुभव एव—द्विचन्द्रानुभव एव सति तैमिरिकस्यापि तथाप्रतीतेः—दोषजत्वेन प्रतीतेः । प्रतीतश्च चिकित्साकरणगम्या एवं च कृत्वा तद्वलात्—द्विचन्द्रज्ञानवलात् तज्जातीयानामेव आनन्दानां तत्त्वव्यथवस्थापनं युक्तं साधन्यसिद्धेः । न तु सामान्येन सर्वेषां

( विवरणम् )

१० (२०) परस्यापीति । आचार्यस्य ॥

१—२ ५१तमे पृष्ठे । ३ 'यतोऽस्ति' इति क-पाठः । ४ 'ऐतदस्य' इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

कारादिमद् विज्ञानमनुभूयत इति तत्तत्स्वभावतया सर्वस्यैव तथा-  
विधत्वकल्पनं न्यायोपपन्नं बुद्धविज्ञानानामतथाविधत्वात् । न चेद-  
मतथाविधत्वममीषां तदितरेभ्यो 'भेदकभेदमन्तरेण, न्यायतोऽनुप- ५  
पत्तेः, पृथग्जनविज्ञानानामपि प्रमाणतदाभासाभ्युपगमात्, तत्रापि  
संवादिज्ञानजनकानां तदितरेभ्यस्तथैव भेदात्, भेदकमन्तरेण  
समानभेदहेतुमात्रात् तथाभेदासिद्धेः, अतिप्रसङ्गादिति । एवं द्विचन्द्रे-  
तरादिविज्ञानानामपि भेदको भेदः समभ्युपगन्तव्यः । स च 'भेद-

## ( स्तो० व्या० )

१०

-ज्ञानानाम् । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह न हीत्यादिना । न हि  
ग्राह्याकारादिमत्, 'आदि'शब्दात् ग्राहकाकारपरिग्रहः, विज्ञानमनुभूयत  
इति कृत्वा तत्स्वभावतया कारणेन सर्वस्यैव-विज्ञानस्य तथाविधत्व-  
कल्पनं-ग्राह्याकारादिमत्वकल्पनं न्यायोपपन्नम् । कथं नोपपन्नमित्याह-बुद्ध-  
विज्ञानानां परपक्षेऽपि अतथाविधत्वात्, अग्राह्याकारादिमत्वादित्यर्थः । यदि १५  
नामैवं ततः किमित्याह-न चेदमित्यादि । न चेदमतथाविधत्वम्-अनन्तरो-  
दितममीषां-बुद्धविज्ञानानां तदितरेभ्यः-ग्राह्याकारादिमद्विज्ञानेभ्यः सकाशाद्  
भेदकभेदं-भेदकविशेषमन्तरेण-विना । कुत इत्याह-न्यायतोऽनुपपत्तेः,  
अतथाविधत्वस्य, समानहेतुनामसमानत्वायोगादित्यर्थः । समानं च बोधमानं परनीत्या  
सर्वविज्ञानहेतुस्तदपराभावेनेति भावनीयम् । तथा पृथग्जनविज्ञानानामपि- २०  
ग्राह्याकारादिमतां प्रमाणतदाभासत्वाभ्युपगमात् कारणात् । एवं च तत्रापि-  
पृथग्जनविज्ञानसमुदये संवादिज्ञानजनकानां प्रमाणानां तदितरेभ्यः-तद-  
जनेकेभ्यः प्रमाणाभासेभ्यः सकाशात् । किमित्याह-तथैव-तत्तदाभासतया पृथग्जन-  
बुद्धविज्ञानवद् भेदात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-भेदकं-वस्त्वन्तरमन्तरेण  
समानभेदहेतुमात्रादेव-केवलात् तथा-जातिभेदेन भेदासिद्धेः । असिद्धिश्च २५  
अतिप्रसङ्गात्, बुद्धविज्ञानानामपि जातिभेदप्रसङ्गेनेति । एवं द्विचन्द्रेतरादि-  
विज्ञानानामपि भेदकः कश्चिद् भेदः समभ्युपगन्तव्यो येन तानि

१ 'भेदकम्, भेद०' इति ग-पाठः । २ 'भेदकार्थ' इति क-पाठः । ३ 'त्वात् ग्राह०' इति  
ङ्ग-पाठः ।  
अनेकान्तः १०

## ( मूलम् )

कोऽर्थं एवास्तु, किमन्येन स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादिना कल्पितेन बोधमात्रतत्त्ववादिनोऽस्य प्रदीर्घपरम्परायामपि तन्मात्रातिरेकेण ५ विशेषासिद्धितोऽभिधानमात्रत्वादिति । अर्थस्तु सत्क्षयोपशमादिमतोऽभ्रान्तज्ञानहेतुरितरस्य तु विपर्ययहेतुरिति न किञ्चिदत्रावद्यम्, लोकसमयसिद्धत्वात् । आह-आन्तरहेतोरेव तद्देदाभ्युपगमे को दोषः ? । ननु न कश्चित्, अपि तु बाह्यार्थसिद्धिरेव । बोधमात्रस्वतत्त्वानि हि सर्वचित्तानि, न तदतिरिक्तं भेदकमिति तन्मात्रनिबन्धनत्वाद् १० विजातीयभेदासिद्धेः, अस्य चानुभवसिद्धत्वात् तद्देदापादकं तत्कालुष्यकारि वस्तु सत् कर्माङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथा बुद्धस्येव

## ( स्तो० व्याठ )

तदन्येभ्यो बुद्धादिविज्ञानेभ्यो भिद्यन्त इति । स च भेदकः-भेदः अर्थं एव अस्तु बाह्यः, किमन्येन स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादिना कल्पितेन ? १५ 'आदि'शब्दाद् वासनाशक्त्यादिग्रहः । किमिति तत्कल्पनाऽयुक्तेयाह-बोधमात्रतत्त्ववादिनः-वादिनः अस्य-स्वहेतुपरम्पराजनितहेतुभेदादेः प्रदीर्घपरम्परायामपि सलां तन्मात्रातिरेकेण-बोधमात्रातिरेकेण विशेषासिद्धितः कीरणादभिधानमात्रत्वादस्येति । अर्थस्तु बाह्यः सत्क्षयोपशमादिमतः पुंसः, 'आदि'शब्दात् सातोदयादिग्रहः, अभ्रान्तज्ञानहेतुः-एकचन्द्रादिज्ञानहेतुः; २० इतरस्य तु-असत्क्षयोपशमादिमतः विपर्ययहेतुः-द्विचन्द्रादिज्ञानहेतुरिति- एवं न किञ्चिदत्रावद्य-पापम् । तथाहि-नैकचन्द्रादिव्यतिरेकेण कृष्णक्षपादौ द्विचन्द्रज्ञानोदय इत्यपालोचनीयमिति न किञ्चिदत्रावद्यम् । कुत इत्याह-लोकसमयसिद्धत्वात् । आह-आन्तरहेतोरेव सकाशात् तद्देदाभ्युपगमे-द्विचन्द्रादिज्ञानभेदाभ्युपगमे, प्रक्रमाद् बुद्धादिज्ञानेभ्यः, को दोष इति ? । एतदाशङ्काह-न २५ कश्चिदन्यः, अपि तु बाह्यार्थसिद्धिरेव । कथमित्याह-बोधमात्रस्वतत्त्वानि-बोधमात्रस्वलक्षणानि यस्मात् सर्वचित्तानि, न तदतिरिक्तं-बोधातिरिक्तं भेदकं वस्तु इति-एवं तन्मात्रनिबन्धनत्वात्-बोधमात्रनिबन्धनत्वात् विजातीयभेदासिद्धेः ग्राह्याकारादिभूतेन अस्य च-विजातीयभेदस्य अनुभवसिद्धत्वात् हेतोः । किमित्याह-तद्देदापादकं-विजातीयभेदापादकं बुद्धविज्ञानेभ्यः, पृथग् ३० जनविज्ञानानामिति प्रक्रमः । तत्कालुष्यकारि-बोधमात्रकालुष्यकारि वस्तु सत्- अपरिकल्पितं कर्माङ्गीकर्त्तव्यं ज्ञानावरणीयादि; अन्यथा-तदनभ्युपगमे बुद्धस्येव

१ सातवेदसीयकर्मण उद्यादिग्रहः । २ 'त्वात् आन्तर०' इति क-फाठः ।

(मूलम्)

प्रभूतबुद्धानां वा स्वरूपभेदेऽपि चित्तमात्राद् आन्तेतरभेदाभाव  
इति बाह्यार्थसिद्धिः । इयं चैवमर्थतोऽसकृदुक्तैवाभिनिविष्टस्त्वत्र  
पर इति पौनःपुन्येनोच्यते ॥ ५

एवं स्वप्रविज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविजातीयम्, आविलबोधवद्,  
भूयस्तथादर्शकत्वेऽपि स्वमिथ्यात्वावसायंहेतुः प्रवृत्तिनिवृत्ति-  
कृदाविद्वदङ्गनादिसिद्धमनुभूतदृष्टादिनिमित्तं आन्तमेव । न तत्त्व-  
दर्शनात् तद्विजातीयमपि सर्वं तथा भवितुमर्हति । न च तदपि चित्त-  
मात्रोऽङ्गवम्, बुद्धादीनामसम्भवात्, अपि तु कर्माविलचित्तजमेव । १०

(स्त्रोऽव्याऽ)

कसचिदेकस प्रभूतबुद्धानां वा सन्तानभेदेन स्वरूपभेदेऽपि सति व्यक्त्य-  
पेक्षया चित्तमात्रात् केवलात् आन्तेतरभेदाभावः बोधमात्राविशेषात् इति-  
एवं बोधाद् भिन्नकर्मभावेन बाह्यार्थसिद्धिः । परिभावनीयमेतत् इयं च-बाह्यार्थ-  
सिद्धिः एवम्-उक्तनीत्याऽर्थतः-सामर्थ्येन असकृदुक्तैवैव ग्रन्थेऽभिनिविष्ट- १५  
स्त्वत्र-बोधमात्रतत्त्ववादे पर इति कृत्वा पौनःपुन्येन उच्यते बाह्यार्थसिद्धिः ॥

एवं स्वप्रविज्ञानमपि जाग्रद्विज्ञानविजातीयम् । किंविशिष्टमित्याह-  
आविलबोधवत्-अस्पृष्टबोधवद् भूयस्तथादर्शकं-प्रायः पुनस्तथादर्शकं यथा  
सकृद् दृष्टिमिति क्वचिद् दर्शकत्वेऽपि द्विस्तरां स्वप्रदर्शने स्वमिथ्यात्वावसाय-  
हेतुः प्रबुद्धविज्ञानतस्योपलब्धेः प्रवृत्तिनिवृत्तिकृत्-प्रवृत्तिनिवृत्तिकरणशीलं २०  
ततः प्रवृत्त्यसिद्धेः आविद्वदङ्गनादिसिद्धं स्वप्रविज्ञानमेवम्भूतमनुभूतदृष्टादि-  
निमित्तम्,

“अणुँहूयदिट्टिं(२चि)ति(अ)सुअँगइविगारदेवयाणूवा ।

सुमिणस्स निमित्ताइं पुण्यं पापं च णाभावो ॥”<sup>२४</sup>

इत्यादिवचनादत एवमूतमेतद् आन्तमेव । न तत्त्वदर्शनात्-स्वप्रविज्ञानो- २५  
दाहरणेन तद्विजातीयमपि-जाग्रद्विज्ञानं सर्वं तथा भवितुमर्हति-प्रान्तं  
भवितुमर्हति । न च तदपि-स्वप्रविज्ञानं चित्तमात्रोऽङ्गवम् । कुत इत्याह-बुद्धादी-  
नामसम्भवात् स्वप्रविज्ञानस, अपि तु कर्माविलचित्तजमेव स्वप्रविज्ञानम्

(विवरणम्)

(२३) अँणूवा इति । अनूपः सजलो देशः ॥

३०

१ ‘हेतुप्रवृत्तिं’ इति ग-पाठः । २ ‘अर्दशकं’ इति ड्ड-पाठः । ३ ‘हूयदिट्टिअसुअ०’ इति  
क-पाठः । ४ ‘पयइविगारदेवयाणूं’ इति ड्ड-पाठः । ५. छाया-अनुभूतदृष्टवृन्ति(६चिन्तित)श्रुत-  
कृतिविकारदेवताऽनूपाः(?) ६ स्वप्रस निमित्तानि पुण्यं पापं च नाभावः ॥ ६ ‘अणूपा’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

न ततोऽपि न बाह्य(बाह्यार्थ)सिद्धिरित्यवहितैर्भावनीयम् ॥

इतश्च बाह्यार्थसिद्धिः, विज्ञानमात्रस्यैवायोगात्, विकल्पानुप-  
५ पत्तेः । विज्ञानं हि ग्राह्यरूपं वा स्याद् ग्राहकरूपसुभयरूपमनुभय-  
रूपम्, प्रकारान्तरासम्भवात् । तत्र ग्राह्यरूपत्वे सकलविज्ञानानामेव  
रूपान्तराभावादेकस्वभावत्वाद् ग्राहकविज्ञानानुपपत्तेः ग्राह्यरूप-  
त्वायोगात् निमित्ताभावादतिप्रसङ्गापत्तेस्तदभावप्रसङ्गतः प्रतीत्या-  
दिबाधा ॥

१० ग्राहकरूपत्वेऽप्यभिधानान्तरेणाप्यस्यैवानुवृत्तेरिति । ग्राहकमेव

( स्लो० व्या० )

अन्यच्च आन्तं न ततोऽपि-स्वप्नविज्ञानात् न बाह्यार्थसिद्धिः, किन्तु बाह्यार्थ-  
सिद्धिरेव कर्माविलचित्तजत्वेन तद्विकर्मसिद्धेरित्यवहितैर्भावनीयमिति ॥

अभ्युच्यमाह इतश्च बाह्यार्थसिद्धिरित्यादिना । कथमित्याह-विज्ञानमात्र-  
१५ स्यैव-केवलस अयोगात् । अयोगश्च विकल्पानुपपत्तेः । एनामेवाह-विज्ञानं  
हि ग्राह्यरूपं वा स्यादेकान्तेन ग्राहकरूपसुभयरूपमनुभयरूपं वेति  
विकल्पा एतावत एव, प्रकारान्तरासम्भवात् । किञ्चातः? सर्वथाऽपि दोष इत्येत-  
दहि तत्रेत्यादिना । तत्र ग्राह्यरूपत्वे विज्ञानस्यैकान्तिके किमित्याह-सकलविज्ञा-  
नानामेव अण्वादिरूपवद् रूपान्तराभावात् । अभावश्च एकस्वभावत्वात् ।  
२० यदि नामैवं ततः किमित्याह-ग्राहकविज्ञानानुपपत्तेः । यद्येवं ततः किमित्याह-  
ग्राह्यरूपत्वायोगात् । अयोगश्च निमित्ताभावात्, सम्बन्धभावादित्यर्थः ।  
तदभावेऽपि ग्राह्यरूपत्वाभ्युपगमेऽतिप्रसङ्गापत्तेः-ग्राहकरूपत्वाप्त्या तदभाव-  
प्रसङ्गतः-ग्राह्यरूपत्वाभावप्रसङ्गतः । किमित्याह-प्रतीत्यादिबाधा उभयाभावेन ।  
'आदि'शब्दात् तदभ्युपगमग्रहः ॥

२५ ग्राहकरूपत्वेऽपि ज्ञानस्यैकान्तेनाभ्युपगम्यमाने किमित्याह-अभिधाना-  
न्तरेणास्यैव-अनन्तरोदित्य अनुवृत्तेः कारणात् प्रतीत्यादिबाधेति । इह चाभि-  
धानान्तरयोजनैवं कार्या-तत्र ग्राहकरूपत्वे सकलविज्ञानानामेव रूपान्तराभावादेक-  
स्वभावत्वाद् ग्राह्यविज्ञानानुपपत्तेः ग्राहकरूपत्वायोगान्निमित्ताभावादतिप्रसङ्गापत्तेः

( विवरणम् )

३० (१२) अन्यच्च धान्तमिति । अन्यदपि यद् आन्तं ज्ञानं मृगवृष्णिकादिगोचरं  
तदपि कर्माविलचित्तजमेव । वृत्तिकृता सुखावबोधाय सूत्रनिरपेक्षमुक्तमिति ॥

१ 'धान्तरेणानुवृत्तेरिति' ग-पाठः । २ 'अन्यत्वभान्तमिति' इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

सत् तत् संवेदनान्तरग्राह्यमिति चेत्, न, तस्योभयरूपतापत्तेः । न हि तद् येनैव स्वभावेन ग्राहकं संवेदनान्तरस्य तेनैव ग्राह्यम्, सर्वथा तदेकत्वे तद्वाह्यग्राहकयोस्तुल्यतापत्तिः, तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वा- ५ न्यथाऽनुपत्तेः, सम्बन्धमन्तरेण तत्तद्भावासिद्धिः, अतिप्रसङ्गा-

( स्वो० व्या० )

तदभावप्रसङ्गतः प्रतीत्यादिवाधा इति । ग्राहकमेव सत्-भवत् तत्-विज्ञानं संवेदनान्तरग्राह्यं-विज्ञानान्तरग्राह्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-न, तस्य-विज्ञानस्य उभयरूपतापत्तेः । आपत्तिश्च न यस्मात् तत्-विज्ञानं येनैव १० स्वभावेन आत्मसत्ताख्येन ग्राहकं संवेदनान्तरस्य-विज्ञानान्तरस्य कर्मरूपस्य तेनैव ग्राह्यं संवेदनान्तरस्येति युज्यते । कुत इत्याह-सर्वथा-सर्वैः प्रकारैः तदेकत्वे तयोः-स्वभावयोरेकत्वे । किमित्याह-तद्वाह्यग्राहकयोः तस्य-विज्ञानस्य ग्राह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्तरे तयोरित्यर्थः । तयोः किमित्याह-तुल्यतापत्तिः । कथमित्याह-तत्सम्बन्धिस्वभावैकत्वान्यथाऽनुपत्तेः । तयोः-ग्राह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्तर- १५ रयोः सम्बन्धिस्वभावैकत्वं तद्वाह्यग्राहकत्वेनाधिकृतविज्ञानस्य तदन्यथाऽनुपत्तेरिति । एतद्वावनायैवाह-सम्बन्धमन्तरेण एषां ग्राहकत्वादिस्वभावलक्षणं तत्तद्वावा-

( विवरणम् )

( १३-१४ ) ग्राह्य-ग्राहकयोः संवेदनान्तरे इति । विवक्षितं हि ज्ञानमेकस्य संवेदनस्य ग्राह्यम्, अन्यस्य च ग्राहकम् । ततश्च तद् येनैव स्वभावेन ग्राह्यं तेनैव यदि २० ग्राहकमित्यङ्गीक्रियते तदा नियमाद् ग्राह्य-ग्राहकयोर्विज्ञानयोरैक्यमायाति, अन्यथा विवक्षितज्ञानस्यैकस्वभावत्वाभावात् ॥

( १५-१६ ) संवेदनान्तरयोः सम्बन्धिस्वभावैकत्वमिति । ग्राह्यग्राहकलक्षणे ये संवेदनान्तरे तयोः सम्बन्धियत् स्वभावैकत्वं विवक्षितज्ञानस्य । केन हेतुनेत्याह- ( १६ ) तद्वाह्यग्राहकत्वेनाधिकृतविज्ञानस्येति । तयोः-ज्ञानान्तरयोग्राह्यं वैकस्य २५ ग्राहकं वा परस्य तद्वाह्यग्राहकं तस्य भावः-तत्त्वं तेन कृत्याऽधिकृतविज्ञानस्य यत् संवेदनान्तरयोः सम्बन्धिस्वभावैकत्वम् ॥

( १६ ) तदन्यथाऽनुपत्तेरिति । तस्य-स्वभावैकत्वस्यान्यथा-अन्येन प्रकारेण ग्राह्यग्राहकज्ञानयोरैकत्वाभावलक्षणेनानुपत्तेः-अघटनात् । अयमत्र भावः-विवक्षितज्ञानस्य ग्राह्यग्राहकसंवेदने प्रतीत्य यत् स्वभावैकत्वं तत् तयोरेकत्वाभावे न ३० घटत एवेति ॥

( १७ ) सम्बन्धमन्तरेणैषां ग्राहकत्वादिस्वभावलक्षणमिति । अत्रैषां-ज्ञानानां

१ ‘पत्तेः’ इति छ-पाठः । २ ‘पत्तेस्थाऽर्थग्राह्य०’ इति क-पाठः । ३ ‘चैकस्य’ इति च-पाठः । ४ ‘कृताधिकृत००’ इति च-पाठः । ५ ‘ग्राहके संवेदने’ इति कृ-पाठः ।

( मूलम् )

दिति तत्तत्स्वभावतालक्षणः सोऽङ्गीकर्त्तव्यः । तथा च सति उत्त-  
दोषापत्तिरेवैति सूक्ष्मधिया भावनीयम् ॥

५ ( स्व० व्या० )

**सिद्धिः** तस्य-अधिकृतविज्ञानस्य तयोश्च-ग्राह्यग्राहकसंवेदनान्तरयोस्तद्वावासिद्धिः-  
ग्राहकत्वादिभावासिद्धिः । कुत इत्याह-अतिप्रसङ्गश्च यथेदमधिकृत-  
विज्ञानमनिधिकृतसंवेदनग्राहकं न तथाऽधिकृतसंवेदनग्राहकमपि न, तत्स्वभावत्वलक्षण-  
सम्बन्धाभावाविशेषात् । एवं तदपि संवेदनान्तरं यथा विज्ञानान्तरग्राह्यं न तथाऽधिकृत-  
१० विज्ञानग्राह्यमपि न, उत्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेव । एवं संवेदनान्तरेऽप्यधिकृत-  
विज्ञानग्राहके योजना कार्या । ततश्च यथा संवेदनान्तरस्य ज्ञानान्तराणां तथाग्राह्य-  
ग्राहकत्वाद्यभावस्तथाऽधिकृतसंवेदनान्तरादीनामपि । तथाऽप्यधिकृतानां तद्वावाभ्युप-  
गमे तद्वदनधिकृतानामपि तद्वोचर एव तद्वावः प्राप्नोतीत्यतिप्रसङ्गः । अतः तत्तत्स्व-  
भावतालक्षणः तस्य-अधिकृतविज्ञानस्य संवेदनान्तरयोश्च तत्स्वभावतालक्षणः  
१५ तत् तद्वावकादिस्वभावैव तद्वाह्यादिस्वभावे इत्येवम्भूतः सम्बन्धोऽङ्गीकर्त्तव्यः ।  
**तथा च सति-एवं च सति उत्तदोषापत्तिरेव-तद्वाह्यग्राहकयोः तुल्यता-**

( विवरणम् )

विवक्षितं हि ज्ञानमितरसंवेदनद्वयापैक्षया ग्राह्यं ग्राहकं च तदपेक्षया तु ज्ञानान्तरमेकं  
ग्राह्यम्, अन्यत् तु ग्राहकम्, अतो ग्राहकत्वाद् विलक्षणः सम्बन्धोऽभीषां सिद्धं इति ॥

२० ( १०-११ ) एवं संवेदनान्तरेऽप्यधिकृतविज्ञानग्राह्यग्राहके योजना कार्येति ।  
इह क्रमेण विन्दुक्रिकं व्यवस्थाप्य यथेदमित्यादेयोजना कार्येत्येतद्वाच्यम् । तत्र  
भावना क्रियते(०००) । तत्र मध्यविन्दुकं ग्राहकज्ञानमधिकृतशब्दवाच्यम् ग्रेतनं चैतद्  
ग्राह्यम् । एतद्वयधिकृतशब्दवाच्यम् । एते च द्वे एवाधिकृत्य यथेदमधिकृतविज्ञान-  
मित्याद्युक्तलक्षणसम्बन्धाभावाविशेषादेवेतद्वाच्यम् । यतोऽत्र  
२५ नेत्यादिकस्तु योजना कार्येतद्वाच्यम् । प्रथमद्वितीयविन्दुके प्रतीय भावनीयः । यतोऽत्र  
प्रथमविन्दुकं ग्राहकविज्ञानतया विवक्षितम्, मध्यविन्दुकं च ग्राह्यविज्ञानतयेति ॥

( १५ ) तत् तद्वाह्यकादिस्वभावमिति । तत्-अधिकृतसंवेदनं तयोः-ज्ञानयोः  
ग्राहकादिस्वभावम् । एकस्य ग्राहकमन्यस्य च ग्राह्यमित्यर्थः ॥

( १५ ) ते च तद्वाह्यादिस्वभावे इति । ते च-द्वे ज्ञाने पुनस्तस्य-अधिकृत-  
३० ज्ञानस्य ग्राह्यादिस्वभावे । एकं ग्राह्यस्वभावम्, अन्यत् तु ग्राहकस्वभावमित्यर्थः ॥

१ 'तत्स्वभाव०' इति छ-पाठः । २ 'सम्बन्धाविशेषात्' इति छ-पाठः । ३ 'भावं चैत(?)  
ग्राह्यादि०' इति छ-पाठः । ४ 'ग्रन्थभावना' इति च-पाठः । ५ 'कृत्य शब्द०' इति च-  
पाठः । ६ 'कृत्य शब्द०' इति ख-च-पाठः ।

( मूलम् )

उभयरूपत्वे विरोधः, एकस्यानेकत्वायोगात् । तथाहि—यदि  
ग्राह्यरूपं तत् कथं ग्राहकरूपम् ? ग्राहकरूपं चेत्, कथं ग्राह्यरूपम् ?  
इतरेतरात्मकत्वेन तत्स्वरूपाभावः ॥

अनुभयरूपत्वे तु स्फुटमसत्त्वम्, तदितरलक्षणासिद्धेः । किं हि  
तत् सद् यद् ग्राह्यरूपं ग्राहकरूपं च न भवति ? को वा तत्प्रति-  
पत्त्युपायः, परं प्रति प्रतिपादनोपायो वा ? न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्य-  
सामर्थ्यादिति । स्यादेतदनभ्युपगतोपालम्भ एषः, चरमपैक्षेऽस्यैवा-  
सामिरिष्टेः, तस्य चान्यार्थत्वात् । तथाहि—अनुभयरूपमद्वयमुच्यते ॥०

( स्वो० व्या० )

पत्तिरेव । इति—एवं सूक्ष्मधिया भावनीयमेतत्—सूक्ष्माभौगगम्यमेतत् वस्तुतौ  
वाचामगोचरः ॥

पक्षान्तरमधिकृत्याह—उभयरूपत्वे, प्रक्रमाद् ग्राहग्राहकोभयरूपत्वे विज्ञानस्य  
अभ्युपगम्यमाने विरोधः । कथमित्याह—एकस्यानेकत्वायोगात्, न ह्येकमनेकं १५  
युज्यत इति । एतद्वावनायैवाह—तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । यदि ग्राह्यरूपं  
तत्—विज्ञानं कथं ग्राहकरूपम् ? ग्राहकरूपं चेत्, कथं ग्राह्यरूपम् ?  
इतरेतरात्मकत्वेन हेतुना तत्स्वरूपाभावः तस्य—विज्ञानस्य स्वरूपाभावः ॥१

चरमं विकल्पमधिकृत्याह—अनुभयरूपत्वे तु विज्ञानस्य ग्राह्यग्राहकरूपापेक्षया ।  
किमित्याह—स्फुटमसत्त्वम् । कुत इत्याह—तदितरलक्षणासिद्धेः—ग्राहग्राहका- २०  
भ्यामन्यलक्षणासिद्धेः सत्त्वस्य । एतदेव भावयति किं हि तदित्यादिना । किं हि तत्—  
वस्तु सदस्ति यद् ग्राह्यरूपं ग्राहकरूपं च न भवति ? नैव तत् सदित्यर्थः ।  
को वा तत्प्रतिपत्त्युपायः ग्राहादिरूपाभावेन कश्चित् परं प्रति प्रति-  
पादनोपायो वा क इति न कश्चिदन्यो ध्यान्ध्यसामर्थ्यात्—अज्ञानविजृमिभ-  
तादिति । स्यादेतदनभ्युपगतोपालम्भ एषः—अनन्तरोदितः, चरमपैक्षेऽ- २५  
स्यैवासामिरिष्टस्य—चरमपक्षस्य अन्यार्थत्वात् । अन्यार्थत्वमेवाह तथा-

( विवरणम् )

(१८) तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति । यदि हि ग्राहकं चाभ्युपगम्यते  
ज्ञानं तदा ग्राह्यत्वेन ग्राहकत्वं वाध्यते, ग्राहकत्वेन च ग्राहत्वं वाध्यत इति स्वरूपा-  
भावः ग्रामोति ज्ञानस्य ॥

३०

१ ‘वा’ इति ग—पाठः । २ ‘पादितोपायो’ इति क—पाठः । ३ ‘पक्षस्यैवा’ इति ग—पाठः ।  
४ ‘तस्माचान्या०’ इति ग—पाठः । ५ ‘रूपं वा न’ इति क—पाठः । ६ ‘गतोपलम्भ०’ इति  
ङ्ग—पाठः । ७ ‘पक्षस्यैवा०’ इति ङ्ग—पाठः । ८ ‘ज्ञानस्य तस्य विज्ञानस्य स्वरूपाभाव इति ।  
कार्यान्यथा’ इति ख—पाठः ।

## ( मूलम् )

ग्राह्यग्राहकाकारविविक्तं यदि, तर्हि ग्राह्यग्राहकद्वयमपि नास्ति किमपरं विज्ञानस्यावि(व)शिष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात् ? न हि ग्राह्यग्राहकाकारविविक्तमपरं रूपमर्वागदर्शिभिः संवेद्यते । संवेदने वा तत्त्वदर्शित्वं स्यात्, तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः । नाप्यनुमानात् तस्य निश्चयः । तथाहि— न स्वभावलिङ्गजं तंत्रानुमानं सम्भवति, तत् स्वभावस्यैव साध्यत्वात् । नापि कार्यलिङ्गजम्, अद्वयेन रूपेण प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनस्य कार्यकारणभावस्यासिद्धेः । नापि कार्यव्यतिरेकलक्षणात् कार्यकारणभावसिद्धिरस्ति, कार्यस्यैवासिद्धेः । तथाहि— योगचारस्य तदेवाद्वयं कार्यं तत्र न प्रमाणसिद्धम् । यत्र द्वयरूपं भासते तत्र शाशविषाणप्रख्यत्वात् न कार्यमिति ॥

## ( स्तो० व्या० )

हीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । अनुभयरूप(मद्वय)सुच्यते । किमुक्तं भवति? ग्राह्यग्राहकाकारविविक्तम् । एतदाशङ्काह—यदि तर्हीत्यादि । यदि तर्हि ग्राह्यग्राहकद्वयमपि नास्ति रूपद्वयं किमपरं विज्ञानस्यावि(व)शिष्टं यत् तस्य तत्त्वं स्यात् ? । न हि ग्राह्यग्राहकाकारविविक्तमपरं रूपमर्वागदर्शिभिः—प्रमातृभिः संवेद्यते । संवेदने वा परस्य रूपस्य तत्त्वदर्शित्वं स्यात् । तथा च—एवं च अप्रयत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः, नाप्यनुमानात् तस्य निश्चयः अद्वयस्य रूपस्य । तथाहि— न स्वभावलिङ्गजं तत्र—अद्वयरूपेऽनुमानं सम्भवति । कुत इत्याह—तत्स्वभावस्यैव—अद्वयस्वभावस्यैव साध्यत्वात्, साधनत्वानुपपत्तेरित्यर्थः । नापि कार्यलिङ्गजम्, ‘तत्रानुमानं सम्भवति’ इति वर्तते । कुत इत्याह—अद्वयेन रूपेण सह प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनस्य कार्यकारणभावस्यासिद्धेः कारणात् । नापि कार्यव्यतिरेकलक्षणात्—विज्ञानात्प्रक्षुप्तीव कार्यकारणभावसिद्धिरस्ति । कुत इत्याह—कार्यस्यैवासिद्धेः । एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । योगचारस्य—विज्ञानवादिनः तदेव—विज्ञानमद्वयं ग्राह्यग्राहकाकारद्वयरहितं कार्यं तत्र न प्रमाणसिद्धम्, द्वयत्वादेव । यत्र विज्ञानं द्वयरूपं ग्राह्यग्राहकाकारवद् भासते तत्र शाशविषाणप्रख्यत्वात्

## ( विवरणम् )

५० (२४) कार्यव्यतिरेकलक्षणादिति । कार्यान्यथानुपपत्तिलक्षणात् ॥

१ ‘रूपमर्वागदर्शिनेः संवेद्यते’ इत्यशुद्धः क—पाठः । ३ ‘तत्रानुमानं’ इति ग—पाठः । ३ ‘तत्र प्रमाण०’ इति श—पाठः ।

( मूलम् )

स्यादेतज्जाड्याद् द्वयानभिज्ञैरिदमभिधीयते, यतो न ग्राहकशब्दे-  
नान्तर्वौधरूपं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्त स्वसंविदितमुच्यते येन तस्या-  
प्यभावः स्यात् किन्तु यदेतद् विज्ञानाद् बहिरिव नीलादि भासते, ५  
तदेकानेकविचाराक्षमत्वात् तत्त्वम्, अतो न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्ति, तदभावाच्च तदपेक्षाप्रकल्पितं बोधरूपस्य यत् कर्तृरूपम्—अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राहक इति तदिह ग्राहकं रूपं—तन्नास्तीत्युच्यते, कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षाप्रकल्पितत्वात् । अत एवोक्तम्—“परस्परापेक्षया तयोर्व्यवस्थानात्” इति । न तु बोध- १०

( स्वो० व्या० )

अविद्यमानग्राह्याकाराद्यव्यतिरेकेण न कार्यमिति—न ह्यसदुत्पद्यते भवतामिति ॥

स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे जाड्यात् हेतोः द्वयानभिज्ञैरिदम्—अनन्तरोदितमभिधीयते। कथमिल्याह—यतो न ग्राहकशब्देनान्तर्वौधरूपं—बहिरुखावभासशूलं हर्षविषादाद्यनेकविवर्त्त प्रवाहित्रिं स्वसंविदितं तथाऽनुभूतेः १५ उच्यते येन तस्याप्यभावः स्याद् ग्राहकनिषेधेन, किन्तु यदेतद् विज्ञानाद् बहिरिव—न तत्वतो बहिर्नीलादि भासते वस्तिव तत्—वाहं एकानेकविचाराक्षमत्वात् अवयव्यष्टवायपेक्षया न तत्त्वं—न वस्तु, अतः—तदत्त्वात् न तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तम्—अन्यत् परमार्थतो ग्राह्यमस्ति—तदभावाच्च—व्यतिरिक्तग्राह्याभावाच्च तदपेक्षाप्रकल्पितं—व्यतिरिक्तग्राह्यपेक्षा- २० प्रकल्पितं बोधरूपस्य—स्वसंविदितस्य यत् कर्तृरूपं तस्य विशिष्टकर्मताकारि । एतदेवाह—अस्य ग्राह्यस्यायं ग्राहकः—विज्ञानकार इति तदिह ग्राहकं रूपं—विज्ञानगतं तन्नास्तीत्युच्यतेऽस्मामिः । कुत इत्याह—कर्तृ-कर्मणोः परस्परापेक्षाप्रकल्पितत्वात्, विशिष्टकर्मपेक्षया कर्तृत्वं विशिष्टकर्तृत्वापेक्षया च कर्मत्वमिति । अत एवोक्तं न्यायविदा—परस्परापेक्षया—उदितस्वरूपया तयोः— २५

( विवरणम् )

(१२) अविद्यमानग्राह्याकाराद्यव्यतिरेकेणेति । ग्राह्यत्वग्राहकत्वलक्षणौ हि आकारौ एकान्तेन तुच्छरूपौ भवतां मते, ततस्योरव्यतिरिक्तं सँज्ञानमपि खरविषाणप्रख्यमेवातः कथं तत् कार्यं स्यात् ? ॥

(१२) न ह्यसदुत्पद्यते भवतामिति । व्योमारविन्दादि नोत्पद्यत इत्यार्थः ॥ ३०

१ ‘ननु’ इति ग-पाठः । २ ‘अन्यतरमार्थतो’ इति छ-पाठः । ३ ‘सज्ञान०’ इति च-पाठः ।  
अनेकान्त० ११

## ( मूलम् )

रूपं स्वसंवेदनमात्रं ग्राहकशब्देनोच्यते । न हि बोधरूपं परस्परा-  
पेक्षाप्रकल्पितम्, स्वहेतोरेव तथोत्पन्नत्वात् । तदेव तु बोधरूपं  
५ स्वसंवेदनमात्रे स्थितं यथोक्तेन ग्राह्यग्राहकद्वयेन रहितत्वादद्वय-  
मित्युच्यते । तथा चोक्तम्—

“नीलपीतादि यत् ज्ञानाद् बहिर्वद्वभासते ।  
तत्र सत्यमतो नास्ति विज्ञेयं तत्त्वतो बहिः ॥<sup>१</sup>  
तदपेक्षया च संविच्छेमता या कर्तृरूपता ।  
१० साऽप्यतत्त्वमतः संविदद्वयेति विभाव्यते ॥”<sup>२</sup>

इत्यादि । एतदप्यसत्, प्रायो इत्तोत्तरत्वात् । तथाहि—नीलादेरेका-  
नैकविचाराक्षमत्वमसिद्धम्, जात्यन्तरत्वेनैकानेकात्मकत्वात् तथा-  
परिणतिस्वभावत्वादित्युक्तप्रायम् । इत्थं कथं तदतत्त्वमिति ? ‘अतो न

( स्वो० व्या० )

१५ कर्तृ-कर्मणोः व्यवस्थानादिति । ततश्चैतद् व्यतिरिक्तग्राह्याङ्गौहकमेव रूपं ग्राहक-  
शब्देनोच्यते, न तु बोधरूपम् । किंविशिष्टमित्याह—स्वसंवेदनमात्रं ग्राहक-  
शब्देनोच्यते कस्यचिद् ग्राहकमिति । अत एवाह—न हि बोधरूपं परस्परापेक्षा-  
प्रकल्पितं प्रवर्तते । कुत इत्याह—स्वहेतोरेव तस्य बोधरूपस्य तथोत्पन्नत्वात्-  
बोधरूपतयोत्पन्नत्वात् । तदेव तु बोधरूपं स्वसंवेदनमात्रे स्थितं तत्वेन यथो-  
२० र्तेन ग्राह्यग्राहकद्वयेन व्यतिरिक्तग्राह्याङ्गेषामुपेण रहितत्वात् कारणाद-  
द्वयमित्युच्यते । तथा चोक्तं न्यायविदा वार्तिके—नीलपीतादि यत्-  
वस्तु ज्ञानाद् बहिर्वद्वभासते तत्र सत्यमुक्तनीत्या । अतो नास्ति  
विज्ञेयं तत्त्वतः—परमार्थेन बहिरिति । तदपेक्षया च—बहिर्विज्ञेयापेक्षया च  
संविच्छेः—ज्ञानस्य मता या कर्तृरूपता परेषां साऽप्यतत्त्वम्, तदभावादेव ।  
२५ अतः संविदद्वयेति ‘विभाव्यते इत्यादि’ । एवं पराभिप्रायमाशङ्काह—एतदप्य-  
सत् । कुत इत्याह—प्रायो इत्तोत्तरत्वात् तेन तेन प्रकारेण । तथाहि—नीलादेः  
वस्तुनः एकानेकविचाराक्षमत्वमसिद्धम् । कथमित्याह—जात्यन्तरत्वेन  
एकानेकेषां एकानेकात्मकत्वाद्वीलादेः । एतदेवाह—तथापरिणतिस्वभाव-  
त्वादप्यादीनामित्याद्युक्तप्रायं—प्रायेणोक्तं अवयविनिरूपणायाः । इत्थं कथं तत्-  
३० नीलादि अतत्त्वम्—अवस्तु ? नैवावस्तु इत्यर्थः । अतः—अस्मात् कारणात् न

१ अतः परं ‘बोधरूपं’पर्यन्तकः पाठो ग—प्रतौ नास्ति । २ अनुष्टुप् । ३ ‘द्वयेवेति भाव्यते’  
इति क—पाठः । ४ अनुष्टुप् । ५ ‘ग्राहकमित्य’ इति उ—पाठः । ६ ‘प्रकल्पितं वर्तते’ इति उ—  
पाठः । ७ ‘वस्तु विज्ञानाद्’ इति उ—पाठः । ८ ‘विभाव्यते नीतेत्यादि’ इति उ—पाठः ।

(मूलम्)

तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्ति' इत्युक्तम्, तस्यैव ग्राह्यत्वात्, तथाऽनुभूतेः, अद्यस्य चाननुभवात्, अनुभवे वा सर्वेषां तत्त्वदर्शितैव स्यात् त्वन्नीतिः 'तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिनः' ५ इत्युक्तम् । स्यादेतदद्वयमेव बोधरूपं खसंवित्सद्वम् । न च सर्वेषां तत्त्वदर्शिताप्रसङ्गो यतो गृहीतेऽपि तस्मिन्निरंशत्वादद्वये बोधरूपे आन्तिवीजानुगमान्न यथाबोधमद्वयावसायो जायते, ततो गृहीत-मपि तदगृहीतकल्पमित्यननुभूतिर्न तत्त्वत इति । नैतदेवम्, कल्पनामात्रत्वात् सदाऽद्वयाननुभूतेः व्यवसायाभावात्, तथापि तत् १० कल्पनेऽप्तिप्रसङ्गात्, नीलादेरप्यतत्त्वापत्तेः शुक्लादिस्वसंविद्वत् तद-

(स्वोऽव्याह)

तावद् विज्ञानस्य व्यतिरिक्तं परमार्थतो ग्राह्यमस्तीति एतत् पूर्वपक्षो-कर्त्तमयुक्तम् । कुत इत्याह-तस्यैव-एकानेकात्मकस्य नीलादेर्विज्ञानव्यतिरिक्तस्य ग्राह्यत्वात् । ग्राह्यत्वं च तथाऽनुभूतेर्वर्हिर्सुखावभासतया अद्यस्य चाननु- १५ भवात् विज्ञानस्य अनुभवे वाऽद्वयस्य सर्वेषां तत्त्वदर्शितैव स्यात् प्रमातृ-णां त्वन्नीतिः । तथा चायत्नमुक्ताः स्युर्देहिन इत्युक्तं प्राक् । स्यादेतदु-द्वयमेव बोधरूपं खसंवित्सद्वम् । न च सर्वेषां-प्रमातृणां तत्त्वप्रद-र्शिताप्रसङ्गः । कथमित्याह-यतो गृहीतेऽपि तस्मिन्निरंशत्वात् कारणात् अद्वये बोधरूपे आन्तिवीजानुगमात् हेतोः न यथाबोधं-यथा बोधस्त- २० त्वेन तथाऽद्वयावसायः-अद्वयनिश्चयो जायते, ततो गृहीतमपि तत्-अ-द्वयमगृहीतकल्पम् । इति-एवं अननुभूतिरद्वयस्य न तत्त्वत इति, त्वेन त्वनुभूतिरेव । एतदाशङ्काह-नैतदेवम् । कुत इत्याह-कल्पनामात्रत्वात् । कल्पनामात्रत्वं च सदाऽद्वयाननुभूतेः कारणात् । अननुभूतिश्च व्यवसाया-भावात्, निश्चयाभावादित्यर्थः । तथापि-एवमपि निश्चयाभावेऽपि तत्कल्पने- २५ अद्वयकल्पने किमित्याह-अतिप्रसङ्गात् । एनामेवाह-नीलादेरपि-बोधादि-तत्त्वस्य अतत्त्वापत्तेः । आपत्तिश्च शुक्लादिस्वसंविद्वदिति निर्दर्शनम् । तद-

(विवरणम्)

(२७) शुक्लादिस्वसंविद्वदिति निर्दर्शनमिति । यदि हि प्राञ्जलवृत्त्या ग्राह्यग्राहका-

१ द्रष्टव्यं ८१तमे पृष्ठम् । २ ८०तमे पृष्ठे । ३ 'स्यादेतद् द्वयः' इति क-पाठः । ४ 'तदाऽ-द्वयानुभूतेः' इति ग-पाठः । ५ 'शुक्लादिस्वः' इति क-पाठः । ६ ८१तमे पृष्ठे । ७ 'प्रमातृ-गोत्रः' इति क-पाठः । ८ ८०तमे पृष्ठे ।

## ( मूलम् )

आन्तिवीजानुगमान्न यथाबोधमवसीयत इत्यपि वकुं शक्यत्वात्, युक्त्यनुपपत्तेरभयत्र तुल्यत्वात्, अद्यस्याप्यनुभवायोगात्, युक्ती-  
५ नामपि बोधात्मकत्वेन विपर्ययाशङ्कानिवृत्तेः, अन्यथा प्रतिभास-  
सम्भवात् ताभ्यस्तत्त्वव्यवस्थायोगात्, बोधमात्रस्य चायुक्तित्वात्  
व्यवहारोच्छेदप्रसङ्ग इति यत्किञ्चिदेतदिति । न च बोधमात्र-

## ( स्वो० व्या० )

आन्तिवीजानुगमात्-नीलादिआन्तिवीजानुगमाद्धेतोः न यथाबोधमवसी-  
१० यत इत्यपि वकुं शक्यत्वात्, वाङ्मात्रेण युक्त्यनुपपत्तेरभयत्र-नील-  
शुङ्कसंविदि अद्ये च तुल्यत्वात् । तुल्यत्वं च अद्ययस्या(प्य)नुभवायोगात्  
कंर्वाद्यभावेन यथा शुङ्कसंविदो नीलादिलेनेति भावः । युक्तीनामपि-ग्राहाकारादि-  
निराकरणपराणां बोधात्मकत्वेन हेतुना विपर्ययाशङ्कानिवृत्तेः, ग्राहाद्या-  
कारवद्बोधवैतथ्यदर्शनेनेति भावः । अत एवाह-अन्यथा प्रतिभाससम्भवात्  
१५ बोधस्य अद्यतत्त्वपक्षेऽपि द्वयप्रतिभासवदित्यर्थः । एवं च सति ताभ्यः-युक्तिभ्यः  
तत्त्वव्यवस्थायोगाद् विपक्षाशङ्कयेति भावनीयम् । बोधमात्रस्य च-अद्ययस्य  
अयुक्तित्वादविकल्पत्वेन एवं व्यवहारोच्छेदप्रसङ्ग इति यत्किञ्चित्

## ( विवरणम् )

कारभाजि विज्ञाने समनुभूयमानेऽपि आन्तिवीजानुगमान्न यथाबोधमवसीयत  
२० इयुच्यते तदा एतदपि वकुं शक्यत एव यथा शङ्कादौ पदार्थे निर्विकल्पकज्ञानेन  
शुक्तयाऽनुभूतेऽपि पश्चात् काचकामलादिआन्तिवीजानुगमसङ्घावात् पीत्याद्यध्यवसायो  
जायते, एवमसत्कल्पनस्या शुक्तया नीलादावनुभूतेऽपि निर्विकल्पज्ञानेन योऽयं  
नीलाद्यवसायो जायते स आन्तिवीजानुगमसद्भावात् ॥

( १३-१४ ) ग्राहाद्याकारवद्बोधवैतथ्यदर्शनेनेति । ग्राहाद्याकारो विद्यते यस्य  
२५ असौ ग्राहाद्याकारवान्, स चासौ बोधश्च ग्राहाद्याकारबोधस्य वैतथ्यं-मिथ्यारूपता  
तस्य दर्शनम्-अवलोकनम् । ग्राहाद्याकारयुक्तो हि बोधो मिथ्यारूपो भवतां मते  
विलोकितः, अतो ग्राहाद्याकारनिराकरणपरायणा युक्तयोऽपि मिथ्यारूपा भैवन्त्वति ॥

१ ‘कर्तुयभावेन’ इति छ-पाठः । २ ‘गमाद् यथा०’ इति क-पाठः । ३ ‘योज्यं नीला०’  
इति क-पाठः । ४ ‘गमाद् भावात्’ इति ख-पाठः । ५ ‘भवनित । नहि’ इति ख-पाठः ।

## ( मूलम् )

तत्त्ववादिनो भ्रान्तिबीजमपि किञ्चित्, बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे चाभ्रान्तबोधायोगात्, तस्यैव तत्त्वात् । बोधभिन्न-भ्रान्तिबीजभावे तु बाह्यसिद्धिरेव । एवं चानुभूत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्य-५ भावे नास्य ग्राह्यस्यायं ग्राहकः । इति ग्राहकरूपप्रतिषेधो युक्तः, तदात्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधापत्तेः ॥

किञ्च विश्व कथं पुनरिदं व्यज्ञायि भवता यथेदं विज्ञानं व्यतिरिक्तग्राह-काकारविकलमिति ? । न तावत् तदनुभव एव निमित्तम्, तस्य वैपरीत्येन प्रवृत्तेः, आविद्वद्भूत्यादिसिद्धत्वात् । वस्तुस्थित्या तत् तथेति १० तथास्वभावत्वात् ज्ञायत एवेति चेत्, तत् तथेति कुतोऽयमास्वादः ? प्रतिभासमानाकारशून्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थितिस्तथास्वभावत्वाभि-

## ( स्वो० व्या० )

एतत्-परोदितमिति । न च बोधमात्रतत्त्ववादिनः-योगाचारस्य भ्रान्तिबीजमपि किञ्चित् । कथमित्याह-बोधमात्रस्यैवानभ्युपगमात् भ्रान्तिबीज-१५ लेन । अभ्युपगमे च बोधमात्रस्यैव भ्रान्तिबीजलेन किमित्याह-अभ्रान्तबोधायोगात् । अयोगश्च तस्यैव-बोधमात्रस्य तत्त्वात्-भ्रान्तिबीजत्वात् । बोधभिन्नभ्रान्तिबीजभावे तु को दोष इत्याह-बाह्यसिद्धिरेव । एवं च-उक्तनीत्याऽनुभूत्यादिसिद्धे बाह्यग्राह्यभावे किमित्याह-नास्य ग्राह्यस्यायं ग्राहकः । इति-एवं पूर्वपक्षग्रन्थे ग्राहकरूपप्रतिषेधो युक्तः । कुत इत्याह-२० तदात्मकत्वेन-बाह्यग्राह्यात्मकत्वेन ज्ञानस्यैव प्रतिषेधापत्तेः कारणात् ॥

किञ्च विश्व कथं पुनरिदं व्यज्ञायि-विज्ञानं भवता यथेदं व्यतिरिक्तग्राह-काकारविकलमिति ? । न तावत् तदनुभव एव-अधिकृतविज्ञानानुभव एव निमित्तं तद्विज्ञान इति । कुत इत्याह-तस्य-तदनुभवस्य वैपरीत्येन प्रवृत्तेः-व्यतिरिक्तग्राहकाकारलेन प्रवृत्तेः । प्रवृत्तिश्च आविद्वद्भूत्यादिसिद्धत्वात् । २५ वस्तुस्थित्या तत्-विज्ञानं तथेति-व्यतिरिक्तग्राहकाकारविकलमिति तथास्वभावत्वात्-व्यतिरिक्तग्राहकाकारविकलस्वभावत्वात् ज्ञायत एव । इति चेत्, एतदाशङ्काह-तत् तथेति कुतोऽयमास्वादः ? । तथा प्रतिभासमानाकारशून्यतेति चापूर्वा वस्तुस्थितिः । तथा तथास्वभावत्वाभिधानं च अपूर्व-

१ ‘स्थितिस्तथास्य०’ इति ग-पाठः । २ ‘सिद्धेवाह्य०’ इति डृ-पाठः । ३ ‘धानं वाऽपूर्व०’ इति डृ-पाठः ।

## ( मूलम् )

धानं च । किञ्च न च वस्तुस्थित्याऽपि व्यतिरिक्तग्राहकाकारशून्यत्वे  
सति तत् तथेति युक्तम् । एवं हि तच्छून्यत्वं तस्य स्यात्, यद्यसौ तत्र  
भवेत् । न चान्यत्राभवतस्तत्राभवनं न्याय्यमित्यन्यत्र तत्सिद्धिः,  
तत्कल्पिताभवने तु तत्र तदितरभवनापात्तिः । कल्पितवास्तव-

( स्वो० व्या० )

मेव । किञ्च नेत्यादि । न च वस्तुस्थित्याऽपि—न च तत्त्वनीत्याऽपि व्यतिरिक्त-  
ग्राहकाकारशून्यत्वे इति व्यतिरिक्तस्य ग्राहकः स एवाकारः तेन शून्यत्वं  
१० तस्मिन् सति तत्—विज्ञानं तथेति युक्तं—व्यतिरिक्तग्राहकाकारविकल्पिति युक्तम् ।  
कथं न युक्तमित्याह—एवं यस्यात् तच्छून्यत्वं—व्यतिरिक्तग्राहकाकारशून्यत्वं  
तस्य—विज्ञानस्य स्यात्—भवेत्, यद्यसौ—व्यतिरिक्तग्राहकाकारः तत्र—विज्ञाने  
न भवेत् । न त्वित्थमेवैतदित्याशङ्काह—न चान्यत्र—विज्ञानान्तरेऽभवतः—  
असतः तत्र—अधिकृतविज्ञानेऽभवनं न्याय्यम् । न हि शशविषाणस्य क्वचिद-  
१५ भावः, न यत्रासौ तत्र शशविषाणभावप्रसङ्गात् । इति—एवमन्यत्र—विज्ञानान्तरे  
तत्सिद्धिः—व्यतिरिक्तग्राहकाकारसिद्धिः । तत्सिद्धौ चानिवारितं व्यतिरिक्तं ग्राह्य-  
मित्यर्थः । आशङ्कान्तरनिरासायाह—तत्कल्पिताभवने तु स चासौ कल्पितश्च

( विवरणम् )

( १४-१५ ) न हि शशविषाणस्य क्वचिदभाव इति । न—नैव हिः—यसाच्छश-  
२० विषाणस्य—तुच्छरूपस्य क्वचित्—प्रतिनियते प्रदेशेऽभावः साध्यते । शशविषाणस्यात्र  
प्रदेशेऽभावो वर्तत इति न क्वचित् प्रतिपाद्यतीत्यर्थः । कुत इत्याह—( १५ ) न  
यत्रासौ तत्र शशविषाणभावप्रसङ्गादिति । न यत्र तु प्रदेशे असौ—खर-  
विषाणभावः तत्र शशविषाणस्य भावप्रसङ्गात् । प्रतिनियते प्रदेशे शशशङ्कस्याभावे  
साधिते सति प्रदेशान्तरे शशविषाणभावस्याभावात् शशविषाणभावः स्यात् । एवमत्र  
२५ दार्ढान्तिक्योजना कार्या—खरविषाणप्रख्यो व्यतिरिक्तग्राहकाकारः परमते तस्य  
बुद्धादिसम्बन्धिनः प्रतिनियते क्वापि ज्ञानेऽभावे साधयितुमुपक्रान्ते सति अन्यज्ञानेषु  
अर्वाग्दर्शिसम्बन्धिषु नियमाद् भावः स्यादिति । अत एवाह—( १५ ) अन्यत्र  
विज्ञानान्तरे तत्सिद्धिरिति । विज्ञानान्तरेऽर्वाग्दर्शनप्रभावात् सम्बन्धिनि ॥

( १७ ) तत्कल्पिताभवने त्विति । अथमभिप्रायः—अर्वाग्दर्शनप्रभावात् सम्बन्धिषु  
३० विज्ञानेषु यः परिकल्पितो वर्तते आकारस्तस्याभावो बुद्धादिविज्ञाने साध्यते इति  
कदाचिदभ्युपगमो भविष्यति परस्य ॥

१ ‘चान्यत्रासायाभवतः’ इति ग—पाठः । २ ‘किञ्चन चेत्यादि’ इति छ—पाठः । ३ ‘भावः  
यज्ञासौ’ इति क—पाठः । ४ ‘प्रदेशेऽभावः असौ’ इति क—पाठः । ५ ‘बुद्धादिविज्ञाने साध्यते  
नियते क्वापि ज्ञाने०’ इति ख—पाठः । ६ ‘कल्पितो भ(?)वर्तते’ इति च—पाठः ।

( मूलम् )

तदाकारशून्यं तदिति चेत्, न, ततोऽन्यस्तभावत्वाभावे एतत् । न  
च तुच्छान्यस्तभावत्वमस्य, युक्तिविरोधात्, तदभावे हि तत् तथा ।

( स्तो० व्या० )

५

तत्कल्पितः तस्याभवनं तस्मिन् । एतदुक्तं भवति—तस्य—व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्य कल्पितस्य—अतात्त्विकस्य, अन्यत्र विज्ञानान्तर इति प्रकर्मः, अभवने पुनरभ्युपगम्यमाने तत्र—अधिकृतविज्ञान इति सामर्थ्यम् । किमिल्याह—तदितरभवनापत्तिः सामर्थ्यादेवाधिकृतविज्ञानेऽकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभवनापत्तिः । न कल्पिताभावोऽकल्पिततद्वावमन्तरेणेति भावनीयम् । तथाहि—कल्पितो नैमासद्वभावो न १० किञ्चित् । स च यथाऽनधिकृतविज्ञाने एवमधिकृतविज्ञानेऽपि । अतो न तत्त्विकस्य तस्य व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्याभावेऽधिकृतविज्ञाने तस्य कल्पितस्याभावः सिद्धतीति भावनीयम् । कल्पितवास्तवौ च तौ तदाकारौ च प्रक्रमाद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारौ चेति विश्रहस्ताभ्यां शून्यं तत्—अधिकृतं विज्ञानम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह—नेत्यादि । नेति प्रतिषेधे । तत इति ताभ्यां कल्पितवास्तव-१५ तदाकाराभ्याम् अन्यस्तभावत्वाभावेऽधिकृतविज्ञानस्य एतत्—कल्पितवास्तव—तदाकारशून्यत्वम् । अन्यस्तभावत्वमेवं भवतु । का नो हानिरित्याशङ्क्याह—न चेत्यादि । न च—नैव तुच्छान्यस्तभावत्वं तुच्छात्—कल्पिताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारात् । अन्यस्तभावत्वं—वस्तुनो व्यतिरिक्तत्वं अस्य—अंधिकृतविज्ञानस्य । कुत इत्याह—युक्तिविरोधात् । एनमेवाह तदभाव इत्यादिना । तदभावे—तुच्छकल्पितव्यति-२० रिक्तग्राहकाकाराभावे सति यस्मात् तत्—अधिकृतविज्ञानं तथेति तुच्छान्यस्तभावम् ।

( विवरणम् )

(१-१०) न कल्पिताभावोऽकल्पिततद्वावमन्तरेणेति भावनीयसिति । न—नैव कल्पितस्य—व्यतिरिक्तग्राहकाकारस्य सम्बन्धी अँभावोऽकल्पिततद्वावं—पारमार्थिकग्राहकाकारभावमन्तरेण—विना भवतीति भावनीयम् । कल्पितस्य ग्राहकाकार-२५ स्याधिकृतविज्ञाने भावेऽभ्युपगम्यमाने सामर्थ्याद् वास्तवस्य तत्र भावः स्यादिति ॥

(१८) तुच्छान्यस्तभावत्वमिति । तुच्छाद्वि ग्राहकाकारादन्यस्तभावं विज्ञानं तदैव सिद्धति यदि तत्र तस्य तुच्छस्याभावः—वास्तवस्य भावः स्यादिति ॥

(१८) तुच्छात् कल्पिताद् व्यतिरिक्तग्राहकाकारादिति । ग्राहकाकारो हि भवतां मते तुच्छो गगनारविन्दप्रख्यस्ततस्तस्यात् कारणादन्यत्वं न घटतेऽधिकृत-३० विज्ञानस्य, वक्ष्यमाणयुक्तिविरोधात् ॥

१ दृष्टव्यं ८६तमं पृष्ठम् । २ ‘नैमासद्वं’ इति डॉ—पाठः । ३ ‘अभावोऽपि कल्पितः तद्वावं’ इति क—पाठः । ४ ‘सकाशाभ्यत्वं’ इति क—पाठः ।

## (मूलम्)

न च तदभावस्तदितराभावे, केनचिद्बाधितत्वात् विशेषानुपपत्तेः ।  
तस्मादसंव्यवहार्य एव तुच्छाभाव इति न तत्र व्यतिरिक्तग्राहका-  
कारवैकल्यावसायोपायः तदतत्स्वभावत्वादिति परिभाव्यतामेतत् ॥

## (स्वो व्याठ)

न त्विथमेवैतदित्याशङ्काह—न चेत्यादि । न च—नैव तदभावः—तुच्छकल्पितव्यति-  
रिक्तग्राहकाकारभावः तदितराभावे—अतुच्छाकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावे ।  
कुतो नेत्याह—केनचिद्बाधितत्वात् तुच्छकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य ।  
१० एतद्वावनायैवाह—विशेषानुपपत्तेः—तुच्छकल्पितव्यतिरिक्तग्राहकाकारभावस्य । अयं  
ह्यधिकृतविज्ञानेऽप्येवंविध एव कथमेतदभावः तत्र, असति चैतदभावे कथमिदं  
तुच्छान्यस्वभावमिति परिभाव्यतामेतत् । यत एवं तस्मादसंव्यवहार्य एव तत्त्व-  
चिन्तयाम् । कोऽसावित्याह—तुच्छाभाव इति । तुच्छाभावश्च परनीत्या व्यति-  
रिक्तग्राहकाकारभावः । एवं न तत्र—अधिकृतविज्ञाने व्यतिरिक्तग्राहकाकारवै-  
१५ कल्यावसायोपायः परनीत्यैवेति निदर्शितम् । एतदेवाह—तदतत्स्वभावत्वात्  
तस्य—अधिकृतविज्ञानस्यातत्स्वभावत्वात्, व्यतिरिक्तग्राहकाकारभावास्वभावत्वादि-  
त्यर्थः, सतोऽन्यत्राभवतस्तदभावस्वभावत्वसिद्धेः इति परिभाव्यतामेतत् ॥

## (विवरणम्)

(१०-११) अयं ह्यधिकृतविज्ञानेऽप्येवंविध एवेति । अयं—तुच्छकल्पितव्यति-  
२० रिक्तग्राहकाकारभावः हिः—यस्मात् अधिकृतविज्ञानेऽपि—बुद्धादिसम्बन्धिनि एवम्भूत  
एव—यादृशोऽर्वागदर्शिप्रमातृज्ञानेषु इति कथं—केन प्रकारेण तस्य—तुच्छकल्पितव्यति-  
रिक्तग्राहकाकारस्याभावस्तत्र—बुद्धादिज्ञाने । इदमुक्तं भवति—तुच्छकल्पितव्यतिरिक्त-  
ग्राहकाकारादन्यस्वभावं बुद्धज्ञानं तदैव भवति यदि तत्र वास्तवस्याकारस्य अभावः  
स्यात्; अन्यथा तुच्छातुच्छयोर्विशेष एव न स्यादिति ॥

२५ (१६) व्यतिरिक्तग्राहकाकारभावास्वभावत्वादिति । व्यतिरिक्तग्राहकाकार-  
स्याभावो व्यतिरिक्तग्राहकाकारभावः, न स्वभावोऽस्वभावः, व्यतिरिक्तग्राहका-  
कारभावोऽस्वभावो यस्य ज्ञानस्य तत् तथा तद्वावः—तत्त्वं तस्मात् ॥

(१७) सतोऽन्यत्राभवतस्तदभावस्वभावत्वसिद्धेरिति । तस्य—ग्राहकाकारस्या-  
भावस्तदभावः तदभावः स्वभावो यस्य तत् तथा तद्वावः—तत्त्वं तस्य सिद्धिः—निष्पत्तिः  
३० तस्मात् । कीदृशस्य तस्य ग्राहकाकारस्येत्याह—सतः—विद्यमानस्यान्यत्र—ज्ञानान्तरेऽर्वा-  
र्दर्शिसम्बन्धिनि अभवतः—अविद्यमानस्य सामर्थ्यादधिकृतविज्ञाने ॥

१ 'तस्मादसौ व्यव०' इति डृ-पाठः । २ 'तुच्छकादत्यन्तव्यतिरिक्त०' इति क-पाठः ।

(मूलम्)

किञ्चेवं परिकल्पिताद्वयरूपत्वे तत्त्वतोऽनुभ्यरूपत्वासिद्धिरेव, स्वात्मसंवेदनात् कर्तृकर्मभावोपपत्तेः, अन्यथा तदयोगात् । न ह्यात्मन आत्मनाऽवेदने स्वसंवेदनं नाम । वेदने तु तच्चित्रस्वभावता, ५ तस्यैव ग्राह्यग्राहकरूपत्वादिति । स्वात्मनि क्रियाविरोध इति चेत्, न, तथाऽनुभवे तदसिद्धेः । कथं तदसिद्धिरिति चेत्, विरोधे तंदयोगपत्तेः । तदयोगेऽपि किमिति चेत्, ननु च तदनुभवाभावः । तत् स्वहेतोरेव तादगिति चेत्, किमनेनान्वयकथनेन? सर्वथाऽसंवेद्यासंवेदकस्वभावत्वे न स्वसंवेदनम् । सति चास्मिन् नियमतः स्वभाव- १०

(स्लो० व्याँ)

किञ्चेत्यादि । किञ्चायमपरो दोषः । एवं परिकल्पिताद्वयरूपत्वेऽपि सति यथा भवतोक्तं तथा । किमित्याह-तत्त्वतः-परमार्थेन अनुभयरूपत्वासिद्धि-रेव । कथमित्याह-स्वात्मसंवेदनात्-स्वात्मसंवेदनेन, विज्ञानस्येति प्रक्रमः, कर्तृकर्मभावोपपत्तेः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे १५ तदयोगात्-स्वात्मसंवेदनायोगात् । एतदेव भावयति न हीत्यादिना । न यस्मात् आत्मनः-विज्ञानात्मनः आत्मनैव अवेदने सति । किमित्याह-स्वसंवेदनं नाम । वेदने तु स्वात्मनः किमित्याह-तच्चित्रस्वभावता, प्रक्रमाद् विज्ञानस्य चित्रस्वभावता । कुत इत्याह-तस्यैव-विज्ञानात्मनो ग्राह्यग्राहकरूपत्वादिति । स्वात्मनि क्रियाविरोध इति चेत् । न हि सुशिक्षितोऽपि कश्चित् सं स्कन्धमा- २० रोहति । एतदाशङ्काह-न-नैतदेवं तथाऽनुभवे-स्वसंविदितत्वेन स्वात्मनाऽनुभवे सति तदसिद्धेः-स्वात्मनि क्रियाविरोधासिद्धेः । कथं तर्हि असिद्धिरिति चेत् स्वात्मनि क्रियाविरोधस्य । एतदाशङ्काह-विरोध इत्यादि । विरोधे सति स्वात्मनि क्रियायाः तदयोगपत्तेः, प्रक्रमात् कर्तृकर्मभावायोगापत्तेः २५ तदयोगेऽपि-कर्तृकर्मभावायोगेऽपि किम्? इति चेत्, एतदाशङ्काह-ननु २५ चेत्यादि । ननु चेत्यक्षमायाम् । तदनुभवाभावः-विज्ञानानुभवाभावः । तत्-विज्ञानं स्वहेतोरेव सकाशात् तादगिति-स्वसंवेदनस्वभावम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-किमनेनेत्यादि । किमनेन स्वहेतोरेवेत्यादिना अन्वयकथनेन, गोत्रकथनेनेत्यर्थः । कथमिदमनुपयोगीत्याह-सर्वथेत्यादि । सर्वथा-सर्वैः प्रकारै-रसंवेद्यासंवेदकस्वभावत्वे वास्तवे विज्ञानस्य न स्वसंवेदनं निरूप्यतामेतत् । ३० सति चास्मिन्-स्वसंवेदने नियमतः स्वभाववैचित्र्येण हेतुना कथञ्चित्-

१ 'रूपत्वे सति तत्त्वतो' इति क-पाठः । २ 'तदयोगोपपत्तेः' इति ग-पाठः । ३ 'स्वसंविदिततत्वेन' इति क-पाठः । ४ 'कियामविरोधाऽ' इति छ-पाठः । ५ 'नोऽत्र कथनेभेद्यर्थः' इति क-पाठः ।

( मूलम् )

वैचित्र्येण कथश्चित् कर्तृकर्मतायोग इति ॥

एतेन यदप्युच्यते—“गगनतलवर्त्यालोकवदकर्मकं स्वयमेवैतत् ५ प्रकाशते” इत्यादि तदपि प्रतिक्षिप्तम्, यतो बोधरूपं तत् । न चाबुद्ध्यमानस्य किञ्चिद् बोधरूपता युज्यते इत्यात्मबोधोऽभ्युपेयः । तथा च सत्युक्तदोषानतिवृत्तिः स्वात्मसंवेदनादिति । एवं यथोक्तालोकेऽपि भावनीयम् । न ह्यसावपि किञ्चिदनालोकयन् आलोको नाम । एवं चाभिधानमात्रमेवाकर्मकत्वमिति सञ्चायाः १० सिद्धेः, आलोकनमालोक इति भावसाधनपक्षेऽपि स्वभावालोकनादिति । एवमपरोक्षस्वभावमित्याद्युक्तावपि स्वप्रत्यक्षस्वभावमित्यादि

( स्वो० व्या० )

केनचित् प्रकारेण कर्तृकर्मतायोग इति कर्तृकर्मभावयोगः ॥

एतेन-कर्तृकर्मतायोगसाधनेन यदप्युच्यते, किमुच्यते इत्याह—गगनतल-१५ वर्त्यालोकवदिति निदर्शनम् । अकर्मकं-कर्मरहितं स्वयमेवैतत्, प्रकमाद् विज्ञानम्, प्रकाशते इत्यादि । तदपि प्रतिक्षिप्तं-निराकृतमिति । इहैव भावनामाह यत इत्यादिना । यतो बोधरूपं तत्-विज्ञानम् । न चाबुद्ध्यमानस्य किञ्चित्-आत्मादिवस्तु बोधरूपता युज्यते इति कृत्वा आत्मबोधोऽभ्युपेयः । आत्मनो बोधः आत्मबोधः सोऽभ्युपेयः-अभ्युपगन्तव्यः । २० तथा च सति-एवं च सति किमित्याह-उक्तदोषानतिवृत्तिः । भावितार्थैवेयम् । कथमित्याह-स्वात्मसंवेदनादिति । एवं यथोक्तालोकेऽपि-उदाहरणगते भावनीयम् । कथमित्याह-न हीत्यादि । न यस्मात् असाधपि—गगनतलवर्त्यालोकः किञ्चिदनालोकयन्नालोको नाम, शब्दार्थानुपपत्तेः । एवं चाभिधानमात्रमेव-तत्त्वतोऽर्थशून्यम् । किं तदित्याह—अकर्मकत्वम्, २५ विज्ञानस्य इति । कथमित्याह-सञ्चायायासिद्धेः । असिद्धिश्च आलोकनमालोक इति-एवं भावसाधनपक्षेऽपि सति स्वभावालोकनात्-आत्मभावालोकनादित्यात्मन एव कर्मत्वम्, भिन्नकर्मभावं त्वधिकृत्य शाब्दिकैरकर्मकत्वं प्रतिज्ञातम् । न तु तदेकान्तत एव स्वपरिणामापेक्षया चानन्तर्याये वस्तुनि व्यतिरिक्तकर्मपेक्षयाऽपि कर्त्रीदिभावोऽव्यतिरिक्तकर्मपेक्षयाऽपीति । तथा च भज्यते वृक्षः स्वशाखाभारेणेत्यन्नाः ३० व्यतिरिक्तस्यापि स्वशाखाभारस्य करणत्वम् । न चेदं न तात्त्विकं वृक्षान्तरवदधिकृतवृक्षभङ्गभावप्रसङ्गादिति भावनीयम् । एवमपरोक्षस्वभावमित्याद्युक्तावपि तथा

१ ‘भवितार्थैव०’ इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

वाक्यार्थापत्तित उक्तदोषानतिवृत्तिरेव ॥

किञ्च बोधमात्रतायां तन्नीलत्वादिभेदाभावो भेदकाभावात्, तमन्तरेण च तदनुपपत्तेः बोधमात्रस्याविशिष्टत्वात् एकान्तैकस्व- ५ भावस्य विशिष्टत्वायोगात् तन्मात्रत्वात्; अन्यथा सर्वत्र बोधभावाभावादितत्स्वभावत्वात् स ह्यन्यत्र भवेत्स्तन्मिश्रणान्वैकः अमिश्रणे तन्मात्रत्वम्। तथातत्त्वस्यैव तथाभेदाभावः, तत्स्वभावभेदापत्तेः। सति चास्मिन्स्तदन्यसिद्धिरेव। तत्स्वभावो हि न बोधमात्रात्मनो

(स्वो० व्या०)

१०

तथा शैठोपन्यस्तायां स्वप्रत्यक्षस्वभावमिल्यादिवाक्यार्थापत्तितः कारणात् उक्तदोषानतिवृत्तिरेव कर्तृकर्मतायोगेनेति भावनीयम् ॥

किञ्च बोधमात्रतायां सत्यमेकान्तैकस्वभावत्वेन तन्नीलत्वादिभेदाभावः तस्य-बोधमात्रस नीलत्वादिभेदाभावः। कुत इत्याह-भेदकाभावात् तमन्तरेण च-भेदकमन्तरेण च तदनुपपत्तेः-नीलत्वादिभेदानुपपत्तेः। अनुपपत्तिश्च बोध- १५ मात्रस्याविशिष्टत्वात्। विशिष्टं बोधमात्रमेवैतदित्याशङ्कानिरासायाह-एकान्तैकस्वभावस्य, बोधमात्रसेति प्रक्रमः। किमिल्याह-विशिष्टत्वायोगात्। अयोगश्च तन्मात्रत्वात्-बोधमात्रतद्भावात्। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिल्याह-अन्यथा-एव-मनभ्युपगमे सर्वत्र-विवक्षितं देशं विहाय सामान्येन वा। किमिल्याह-बोधभावाभावात्, बोधसत्तानुपपत्तिरित्यर्थः। एनाभेदाह-अतत्स्वभावत्वात्, प्रक्रमा- २० देकान्तैकस्वभावत्वात्। कथमेतदेवमिल्याह-स हील्यादि। स बोधो यस्मात् अन्यत्र-देशादौ भवेत्स्तन्मिश्रणात्-देशादिमिश्रणेन नैकः-नैकान्तैकस्वभावः बोधत्वे सति तन्मिश्रणस्वभावत्वादित्यमित्रायः। इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिल्याह-अमिश्रणे, देशादिनेति प्रक्रमः, तन्मात्रत्वं-बोधमात्रत्वम्। कथमिल्याह-तथेत्यादि। तथा-तेन प्रकारेणाविशिष्टबोधमात्रभवनलक्षणेन तत्त्वं यस्य बोध- २५ मात्रस तत् तथाविधं तस्यैव तथा-देशादिभेदेन भेदाभावः। कुत इत्याह-तत्स्वभावभेदापत्तेः-बोधमात्रस्वभावभेदापत्तेः। सति चास्मिन्-तत्स्वभावभेदेकिमिल्याह-तदन्यसिद्धिरेव-बोधान्यसिद्धिरेव। एनाभेदव्यतिरेकतो भावयन्

(विवरणम्)

(१८) बोधमात्रतद्भावादिति । बोधमात्रस्यैव तस्य-ज्ञानस्य भावात् ॥

३०

१ ‘मात्रस्यापि विशिष्ट०’ इति क-पाठः। २ ‘मात्रात्मनोऽभिज्ञः’ इति ग-पाठः। ३ ‘शबोप०’ इति ढ-पाठः। ४ ‘भावबोधत्वे’ इति ढ-पाठः।

## (मूलम्)

भिन्नः, स चाविशिष्टः प्रतिकलं तुल्यस्वभावतयेति भिन्नजातीयेनास्य  
भेद आपादनीय इत्यन्यसिद्धिः । तज्जातिभेदवत् किं नात्र स इति  
चेत्, नासौ सदादिमात्रस्य, नीलादीनां ततः कथश्चिद् भेदात् तथा-  
प्रतीतेः । न हि सत्प्रतीतिरेव नीलादिप्रतीतिः, तथाऽनुभवात् । एवं  
तर्हि तुच्छा नीलादयः, न ते क्वचित् सदननुविद्धाः । स्वतोऽसतां कथं

(खो० व्या०)

आह तत्स्वभाव इत्यादिना । तत्स्वभावः, प्रकमाद् बोधमात्रस्वभावः, यस्मात्  
१० न बोधमात्रात्मनः सकाशाद् भिन्नः । स च-बोधमात्रात्मा अविशिष्टः  
प्रतिकलं-कलां कलां प्रति तुल्यस्वभावतया कारणेन । व्यवस्थानमधिकृत्यैतदाह ।  
अन्यथा कलाभेदोऽप्यसङ्गत एवेति भावनीयम् । इति-एवं भिन्नजातीयेन देशा-  
दिनाऽस्य-बोधमात्रात्मनः भेद आपादनीयः । इति-एवमन्यसिद्धिः, इह  
प्रकमे नीलादिसिद्धिरित्यर्थः । तज्जातिभेदवत्-नीलादिजातिभेदवत् किं नात्र-  
२५ बोधमात्रात्मनि स इति चेत् नीलादिभेदः । एतदाशङ्काह-नासौ-जातिभेदः  
सदादिमात्रस्य । कथमिल्याह-नीलादीनां ततः-सदादिमात्रात् कथश्चित्-  
केनचित् प्रकारेण भेदाद् भेदश्च तथाप्रतीतेः-सदादिमात्रप्रतीतेभेदेन नीलादिमात्र-  
प्रतीतेः । एतदेवाह-न हि सत्प्रतीतिरेव नीलादिप्रतीतिः । कुत इत्याह-तथा-  
३५ ऽनुभवात्, सत्प्रतीतेः नीलादिप्रतीतित्वेनाननुभवादित्यर्थः । आह-एवं तर्हि  
२० सदाधन्यत्वेन तुच्छा नीलादयः । एतदाशङ्काह-न ते-नीलादयः क्वचित्  
सदननुविद्धाः । किं तर्हि ? सर्वत्र तदनुविद्धा एव । स्वतोऽसतां तुच्छतया  
कथं तदनुवेधः-सदनुवेधः ? । एतदाशङ्काह-सदा तदनुवेधे-सदनुवेधे सति

(विवरणम्)

(११) कलां कलां प्रतीति । समयं समयं प्रतीत्यर्थः ॥  
३५ (११) व्यवस्थानमधिकृत्यैतदाहेति । वस्तुस्थितिमाश्रित्यैतदुच्यते यदुत प्रति-  
कलम् । कलाशब्देन हि समयः प्रोच्यते सैं चाचार्यमते एव घटते, न तु ज्ञानमात्र-  
वादिनो मते ॥

(१४) नीलादिसिद्धिरिति । नीलपीतादिबाहार्थसिद्धिरित्यर्थः ॥  
३० (१४) नीलादिजातिभेदवदिति । तथापि-वस्तुत्वमात्रस्याभेदेऽपि 'नीलः पदार्थो  
रक्तो वा इत्यादिर्जातिभेदो भवति, तेथा यदि ज्ञानमात्रस्याभेदेऽपि बाह्यार्थमन्तरेणापि  
नीलं पीतं ज्ञानसिल्यादिर्भेदो भविष्यति तदा को दोष इत्याशयः परस्य ॥

१ 'कलां प्रति' इति क-पाठः । २ 'भेदादभेदश्च' इति क-पाठः । ३ 'सर्वचार्य०' इति च-  
पाठः । ४ 'नीलः पदार्थो रक्तो वा' इति कृ-पाठः । ५ 'तदा यदि' इति च-पाठः ।

( मूलम् )

तदनुवेधः ? सदा तदनुवेधे नासन्वम्, सन्वमेव। एवं तत् तथाविधं  
तदितरानुविद्धमित्यस्तु केवल एव पुनः को दोषः ? तन्मात्रतया न  
नीलादित्वम् ॥ ५

एवं हि न नीलमेव पीतम्। न च सन्वमात्रतन्वमेतत्। न चास-  
देव प्रतीतिहेतुः। प्रतीयते च तदन्यत्वेन। ततस्तोऽन्यत् तदिति  
सिद्धम्। तन्मात्रताऽभावे तदेव तत्। तत्रैव किं मानमिति वाच्यम्।  
हन्त तथाऽनुपलम्भ एव। सोऽसिद्धो दूरोपलम्भेन। कोऽयम्? अनीला-  
दिरूप इति। य एव तन्निश्चयाजनकः स मन्दो नीलादिग्रह १०  
एव, न, सन्वनिश्चयजनकत्वात्। न तत्रापि स केवलस्य, सत्यम्,

( स्तो० व्या० )

नासन्वं नीलादीनां सन्वमेव। एवम्-उक्तनीत्या तत्-नीलादि तथाविधं-  
विशिष्टम्। एतदाशङ्काह-तदितरानुविद्धं-नीलाद्यनुविद्धमित्यस्तु-भवतु सन्वमेव  
केवल एव तदितरानुविद्धे सत्वे तथाविध इति प्रक्रमः। को दोष इत्याशङ्काह- १५  
तन्मात्रतया-अविशिष्टसन्मात्रतया न नीलादित्वम् ॥

इदानीं निगमयन्नाह-एवं हीलादि। एवं यसात् न नीलमेव पीतम्,  
प्रतिभासमेदानुभवात्। न च सन्वमात्रतन्वमेतत्-नीलम्। न चासदेव-  
एकान्तेन प्रतीतिहेतुः। प्रतीयते च तदन्यत्वैन-सन्वमात्रमेदेन यत एवं ततः-  
तसात् कारणात् ततः-सन्वमात्रात् अन्यनीलमिति सिद्धम्। तन्मात्रताऽ- २०  
भावे सति तदेव-नीलाद्येव तत्-नीलादि। एवमपि किलैकस्वभावत्वसिद्धि-  
रिलेतदाशङ्काह-तत्रैव-सन्मात्रताभावे किं मानमिति वाच्यम्। हन्त  
किमत्रोच्यते ?। तथा-सन्मात्रलेन अनुपलम्भ एव मानमिति। एतदा-  
शङ्काह-सः-तथाऽनुपलम्भः। ३किमित्याह-असिद्धः। कथमित्याह-दूरोप-  
लम्भेन सन्मात्रसेति भावः। कोऽयं-दूरोपलम्भः? अनीलादिरूप इति परः। २५  
अत्रोत्तरम्-य एव तन्निश्चयाजनकः-नीलादिनिश्चयाजनकः। आह-स मन्दः-  
अस्पष्टो नीलादिग्रह एव। परिहारोऽत्र-न सन्वनिश्चयजनकत्वात् मन्दता-

( विवरणम् )

(२०-२१) तन्मात्रताऽभावे सतीति। नीलादेः सन्मात्रतया अभावे सतीति ॥

(२१) नीलाद्येव तत्-नीलादीति। नीलं नीलमेव पीतं पीतमेव, एवं सर्वत्र २०  
इत्थमप्येकस्वभावत्वमेव वस्तुन इत्यभिप्रायः परस्य ॥

१ ‘तदन्यत्वे च त(?)सन्व०’ इति छ-पाठः। २ ‘एतन्मात्रताभावे सति तन्मात्रताभावे तदेव’  
इति छ-पाठः। ३ ‘किमित्याह सिद्धः’ इति छ-पाठः।

( मूलम् )

तद्विज्ञात्मगमकस्तु । तदन्यानुविद्धं सत्त्वमिति युक्तो जातिभेदः ।  
न चैवमन्यानुविद्धो बोध इति तन्मात्रतत्त्ववादे त्वयुक्त एव ॥ एतेन  
५ “नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः ।

नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥”  
इत्येतत् प्रत्युक्तम्, एकान्तैकस्वभावस्यात्र विवक्षितत्वात्, तस्य  
चोक्तवद्योगात् । न च नीलत्वादिभेदाभाव एव, आह्लादादिवत्

( स्तो० व्या० )

१० योगः । आह—न तत्रापि—दूरोपलम्भे स केवलस्य सत्त्वस्य ग्रहः, केवलस्याभावा-  
दित्यभिप्रायः । इह समाधिः—सत्यं न तत्रापि स केवलस्य तद्विज्ञात्मगमक-  
स्तु, प्रकमात्रीलादिभिज्ञात्मगमकः पुनः दूरोपलम्भः सत्त्वस्य । उपसंहरन्नाह—  
तदन्यानुविद्धम्, नीलाद्यनुविद्धमित्यर्थः । सत्त्वमिति कृत्वा युक्तो जाति-  
भेदः, प्रकमात्रीलादीनाम् । न चैवमन्यानुविद्धो बोध इति—एवं तन्मात्र-  
१५ तत्त्ववादे—बोधमात्रतत्त्ववादे पुनरयुक्त इति परिभावनीयम् ॥

एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन

“नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः ।

नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥”

इत्येतत् प्रत्युक्तम् । कथमिर्लाह—एकान्तैकस्वभावस्य बोधादेविवक्षित-  
२० त्वात्, तस्य च—एकान्तैकस्वभावस्य उक्तवत्—यथोक्तं तथा अयोगात् ।  
अभ्युच्यमाह न चेत्यादिना । न च नीलत्वादिभेदाभाव एव । किं तर्हि ? भावः ।  
कुत इत्याह—आह्लादादिवदिति निर्दर्शनम् । स्पष्टसंवेदनत्वानीलादिभेदस्

( विवरणम् )

( १७-१८ ) “नीलादिरूपस्तस्यासौ स्वभावोऽनुभवश्च सः ।

२५ नीलाद्यनुभवः ख्यातः स्वरूपानुभवोऽपि सन् ॥”

इति । नीलादिरूपः—नीलपीतस्वभावस्तस्य—नीलादिज्ञानस्य असौ सर्वजगज्ञनप्रतीतः  
स्वभावः—स्वरूपं तथाऽनुभवश्च—अनुभवोऽपि स्वसंवेदनलक्षणो हि ज्ञानस्य नीलादि-  
रूप एव । एवं सति किं सिद्धमित्याह—नीलाद्यनुभवः ख्यातः—छोकप्रसिद्धः स्वरूपानु-  
भवोऽपि सन् नीलादिज्ञानस्य सम्बन्धी । इदमुक्तं भवति—नीलादिज्ञानस्य नीलादि-  
३० रूपः स्वभावोऽनुभवश्च; न तु बाधनीलाद्याकारः कश्चित् तत्रास्ति यद्वशात् नील-  
मुच्यते । अतो ज्ञानस्य स्वरूपानुभव एव नीलाद्याकार इति ॥

१ ‘सत्यमिति युक्तो’ इति क—पाठः । २ ‘अवृष्टप् । ३ ‘तथापि स’ इति छ—पाठः । ४ ‘लम्भ-  
सत्त्वस्य’ इति क—पाठः । ५ ‘इत्याह ह्लादिर०’ इति छ—पाठः । ६ ‘भवश्चानुभावोऽनुभवोऽपि’ इति  
क—पाठः । ७ ‘हि ज्ञानस...भवति’ इति पाठो नास्ति ख—च—प्रतौ । ८ ‘ननु बाह्य०’ इति च—पाठः ।

( मूलम् )

स्पष्टसंवेदनत्वात् अपहृतेऽतिप्रसङ्गादिति ॥

किञ्च विज्ञानमात्रवादिनो न कारकज्ञापकस्थितिः, न्यायानुप-  
पत्तेः । तथाहि—अस्य न वीजाङ्कुरौ वस्तुतो विद्येते, किन्तु वीजाङ्कुर- ५  
प्रतिभासाया बुद्धेर्ग्राह्याकारे वीजाङ्कुरव्यवस्था । ग्राह्याकारश्च बुद्धेः  
तत्त्वतो नास्ति, विष्ववत्वेनासत्त्वात् । तत् कथं तदाकारयोः कार्य-  
कारणव्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे वीजाङ्कुरस्य जन्मेति कारक-  
व्यवस्था? । स्यादेतद् वीजनिर्भासाया बुद्धेरनन्तरमेवाङ्कुरनिर्भासा  
बुद्धिरिति । वीजाङ्कुरनिर्भासानुगतयोर्बुद्ध्योः प्रत्यक्षानुपलभ्मसाधनः १०  
कार्यकारणभावः । अयं च स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वादविरो-  
ध्येव । वीजादिनिर्भासस्तु विचाराक्षमत्वाङ्कुरपष्ठव एव । न तस्य  
तत्त्वतः कार्यकारणभावः । लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहाराय

( स्वो० व्या० )

अपहृते नीलादिभेदविषयस्य स्पष्टसंवेदनस्य । किमित्याह—अतिप्रसङ्गात् ह्याद्य- १५  
भावप्रसङ्गेन इति ॥

किञ्च विज्ञानमात्रवादिनो वादिनः किमित्याह—न कारकज्ञापक-  
स्थितिः । कारकं वीजमङ्कुरस्य, ज्ञापकस्तु धूमोऽप्यरिति । कथं नैतत्यस्ति-  
रित्याह—न्यायानुपपत्तेः । एनामेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहि—अस्य—  
विज्ञानमात्रवादिनो न वीजाङ्कुरौ वस्तुतः—परमार्थेन विद्येते बाह्यौ, किन्तु २०  
वीजाङ्कुरप्रतिभासाया बुद्धेः ग्राह्याकारे—तथाप्रतिभाससूपे वीजाङ्कुर-  
व्यवस्था । यद्येवं ततः किमित्याह—ग्राह्याकारश्च बुद्धेस्तत्त्वतः—परमार्थेन  
नास्ति । कथमित्याह—विष्ववत्वेन हेतुना असत्त्वात् । तत् कथं तदाकार-  
योः—बुद्ध्याकारयोः कार्यकारणव्यवस्थानिबन्धनभूतयोरसत्त्वे—अतात्त्विके  
वीजाङ्कुरस्य जन्मेति—एवं कारकव्यवस्था । स्यादेतद् वीजनिर्भासाया २५  
बुद्धेः अनन्तरमेवाङ्कुरनिर्भासा बुद्धिरिति कृत्वा । वीजाङ्कुरनिर्भासानु-  
गतयोर्बुद्ध्योः किमित्याह—प्रत्यक्षानुपलभ्मसाधनः कार्यकारणभावः ।  
अयं च—कार्यकारणभावः स्वसंवेदनलक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वात् कारणात्  
अविरोध्येव, वैस्तु वस्तुन उत्पद्यत एवेति कृत्वा । वीजादिनिर्भासस्तु किमि-  
त्याह—विचाराक्षमत्वाद् बाह्याभावेन उपष्ठव एव । न तस्य—निर्भासस्य ३०  
तत्त्वतः कार्यकारणभावः, लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु—पृथग्जनापेक्षया तथा

१ ‘विषयस्पष्ट०’ इति छ—पाठः । २ ‘धूमोऽप्यरिति’ इति छ—पाठः । ३ ‘वस्तु’ इति पाठे नास्ति  
छ—प्रतौ ।

## ( मूलम् )

अभिधीयत इति व्यवस्था । अहो बलवानयमसदभिनिवेशो य इत्थ-  
मप्यनालोचिताभिधानं विदुषोऽपि प्रवर्त्यतीति । अनालोचिताभि-  
धानता चास्य बीजादिनिर्भासो निश्चीयमान उपष्टवः स तत्त्वतो  
नास्तीति तन्निश्चयाभावापत्त्या । न खलु बोधेऽप्यसतो निश्चयः,  
अतिप्रसङ्गात्, खरविषाणादिनिश्चयापत्तेः, असत्त्वाविशेषात् । न च  
तत्र सत्त्व एवोपष्टवता, बोधादभिन्नत्वात्, तस्य चानुपष्टवत्वेनेष्टेः,  
भिन्नसत्त्वेऽर्थापत्तिः । विशिष्टो बोध एवोपष्टव इति चेत् तन्मात्र-  
१० तत्त्वनीतौ कुतोऽस्य वैशिष्ट्यमित्युक्तप्रायम् । वक्ष्यते च—‘स्वसंवेदन-

## ( स्वोऽव्याह० )

१५ निर्भासोद्धारणेन व्यवहारायाभिधीयत इति—एवं व्यवस्था, कारकगोचरेति  
प्रक्रमः । एतदाशङ्काह—अहो बलवानसदभिनिवेशः यः—असदभिनिवेश  
इत्थमपि—यथोक्तं तथाऽनालोचिताभिधानं विदुषोऽपि—पण्डितस्यापि प्रव-  
१५ र्त्यतीति । अनालोचिताभिधानता चास्य—परोदितस्य बीजादिनिर्भासो  
निश्चीयमानस्थाऽनुभवेन उपष्टवः स तत्त्वतो नास्ति । इति—एवं तन्निश्च-  
याभावापत्त्या—अनुभूयमानबीजादिनिर्भासनिश्चयाभावापत्त्या अनालोचिताभिधान-  
तेति । एतद्भावनायैवाह—न खलिवत्यादि । न खलु—नैव बोधेऽप्यसतः, निर्भास-  
सेति प्रक्रमः । किमिलाह—निश्चयः । कथं नैलाह—अतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह—  
२० खरविषाणादिनिश्चयापत्तेः । आपत्तिश्च—असत्त्वाविशेषात् । इहैवाभ्युच्य-  
माह—न चेत्यादि । न च तत्र—बोधे सत्त्व एवोपष्टवता, निर्भाससेति प्रक्रमः ।  
कुत इलाह—बोधादभिन्नत्वान्निर्भासस्य, तस्य च—बोधस्य अनुपष्टवत्वे-  
नेष्टेः, भिन्नसत्त्वे बोधान्निर्भासस्य । किमिलाह—अर्थापत्तिः निर्भासानाम् ।  
विशिष्टो बोध एव वित्थप्रतिभास उपष्टवः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
२५ तन्मात्रतत्त्वनीतौ—बोधमात्रतत्त्वनीतौ कुतोऽस्य बोधस्य वैशिष्ट्यमित्युक्त-

## ( विवरणम् )

- (२१) न च तत्र—बोधे सत्त्व एवोपष्टवता निर्भाससेति । बोधे विषयभूते  
निर्भासस्य सत्त्वे एव—विद्यमानत्वे एव सति न च—नैवोपष्टवता निर्भासस्य ॥
- (२२) अर्थापत्तिर्निर्भासानामिति । यदि हि बोधात् सकाशाद् भिन्ना निर्भासाः  
३० समभ्युपगम्यन्ते तदा न वाद्यार्थी रूपाः(?) प्राप्यवन्तीर्थः ॥

१ ‘सत्त्वेनार्थः’ इति क—पाठः । २ ‘निर्भासोच्चारणेन’ इति छ—पाठः । ३ ‘एवोन्निपष्टवता’  
इति छ—पाठः ।

(मूलम्)

लक्षणे च बुद्धी सर्वथा बोधमात्रत्वादद्वयत्वादविशिष्टबुद्धित्वेन  
तदन्यग्राहकबुद्धिशून्ये च' । इति प्रत्यक्षानुपलभ्मा प्रवृत्तिरेव । न हि  
भिन्नकालभाविबुद्धिद्वयमन्वयविकलतयोपकारादिनिरपेक्षं तथावि- ५  
धावध्यभावे तदितरावसायकमिति न स्वसंवेदनलक्षणयोरपि बुद्ध्योः  
कार्यकारणभावावसाये समुपायः । ततश्च सोऽनयोर्वस्तुत्वादविरो-  
धीत्यज्ञानाभिधानम् । तत्पृष्ठभाविविकलपज्ञानमपि तथाविधीजाज-  
डुरनिर्भासाभावेन भवन्नीत्या असम्भव्येव, न ज्ञानहेतुरिति भाव-  
नीयम् । एवं च 'लोकप्रतीत्यनुसारतस्तु तथाव्यवहारायाभिधीयते'<sup>३</sup> १०  
इति अपि वचनमात्रमेव, सर्वथाऽसतो लोकेऽप्यप्रतीतेः, तुच्छस्य  
अनुभवविरोधात्, अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात्, व्यवहारस्य

(स्तो० व्या०)

प्रायं-प्रायेणोक्तमधः । वक्ष्यते च ऊर्ज्ज्वलसंवेदनलक्षणे च बुद्धी निर्विकल्पिके  
सर्वथा बोधमात्रत्वात् कारणात् अद्वयत्वात् ग्राहग्राहकाकारविरहेण अवि- १५  
शिष्टबुद्धित्वेन तथा तदन्यग्राहकबुद्धिशून्ये च तथाऽभ्युपगमात् । इति-एवं  
प्रत्यक्षानुपलभ्मा प्रवृत्तिरेव कार्यकारणभावे । एतदेव भावयति न हीत्या-  
दिना । न यसाद् भिन्नकाल(भाविबुद्धिद्वयं निरन्वयनाशतोऽन्वयविकल-  
तया कारणेन उपकारादिनिरपेक्षम्-उपकारवासनानिरपेक्षमन्वयविकलतयैव  
तथाविधावध्यभावे-इतरेतरावध्यभावे तदितरावसायकं-स्वरूपेतरावसाय- २०  
कम् । नहि इति न स्वसंवेदनलक्षणयोरपि बुद्ध्योः कार्यकारणभावा-  
वसाये समुपायोऽस्ति । ततश्च सः-कार्यकारणभावः अनयोः-स्वसंवेदन-  
लक्षणयोर्बुद्ध्योर्वस्तुत्वादविरोधीत्यज्ञानाभिधानं पूर्वपक्षे । तत्पृष्ठभाविव-  
स्वसंवेदनलक्षणबुद्धिपृष्ठभाविविकलपज्ञानमपि तथाविधीजाडुरनिर्भासा-  
भावेन भवन्नीत्या-त्वच्यायैनैव असम्भव्येव । विकल्पज्ञानं न ज्ञानहेतुः प्रक- २५  
मात् कार्यकारणभावे इति एतद् भावनीयम् । एवं च कृत्वा 'लोकप्रतीत्यनुसार-  
तस्तु तथाव्यवहारायाभिधीयते' इति अपि वचनमात्रमेव पूर्वपक्षे,  
विवक्षितार्थशून्यमित्यर्थः । कथमित्याह-सर्वथाऽसतो निर्भासस्य लोकेऽप्यप्रतीतेः  
कारणात् । एतदेवाह-तुच्छस्यानुभवविरोधात् । तुच्छश्चाधिकृतनिर्भासः पर-  
नीत्या । अत एवाह-अकार्यकारणभूतस्य च तुच्छत्वात् । अकार्यकारण- ३०

१ 'त्वादविशिष्टे बुद्धिं' इति ग-पाठः । २ 'ज्ञानाभिधानम्' इति ग-पाठः । ३-४ द्वष्ट्व्यं ९५तमं  
पृष्ठं ९६तमं च ।

## ( मूलम् )

चार्थक्रियारूपत्वात्, असतस्तादर्थ्योगादिति । असच्चन्द्रद्वयं प्रतीयत इति चेत्, असत् प्रतीयत इति च व्याहतम् । कं तर्हि तत्  
 ५ सत्? ननु तत्प्रतीतौ । किमत्र मानम्? तदनुभव एव । तदसत्त्वे को दोषः? तदनुभवाभावः । कुतस्तर्हि तत्? स्वहेतुजातात् । किं पुनः तदस्य? बोधादृष्टविषयादि । कथं तर्हि आन्तम्? अदृष्टाध्यारोपात् । यद्येवं नास्ति तत्त्वत इति चेत्, न, अध्यारोपग्रहणरूपतया भावात् । इति सती च सनिवन्धना च सन्नीत्या सर्वलोकप्रतीतिः ।  
 १० असँश्च वीजाङ्गुरनिर्भासः त्वन्नीत्या, उत्पत्त्याद्यसिद्धेः । इति न वीजात् अङ्गुरस्य जन्मेति कारकव्यवस्था ॥

## ( स्तो० व्या० )

भूतश्च परनीत्याऽधिकृतनिर्भासः । तथाव्यवहारायाभिधीयत इति १ विशेषणैनैतमवयव-  
 मधिकृत्याह-व्यवहारस्य चार्थक्रियारूपत्वात्, असतो निर्भासस्य ताद-  
 १५ र्थ्योगात्-व्यवहारर्थ्योगादिति । इहैव आशङ्काशेषनिवृत्यर्थमाह-असच्चन्द्र-  
 द्वयं प्रतीयत इति चेत्, एवमधिकृतनिर्भासोऽपि भविष्यतीति पराभिप्रायः ।  
 एतदाशङ्काह-असत् प्रतीयत इति च व्याहतम् । न सर्वथाऽसतः प्रतीति-  
 रित्यर्थः । कं तर्हि तत्-चन्द्रद्वयं सदिति परः । नैनु तत्प्रतीतौ-चन्द्र-  
 द्वयप्रतीतावित्याचार्यः । किमत्र मानमिति पर एव (?आह) । तदनुभव एवेति  
 २० सिद्धान्तवादी । तदसत्त्वे-चन्द्रद्वयासत्वे को दोषः? । अत्रोत्तरम्-तदनु-  
 भवाभावः-चन्द्रद्वयानुभवाभावः । कुतस्तर्हि तत्-चन्द्रद्वयं बहिरसदिल्यभि-  
 प्रायः । इह समाधिः-स्वहेतुजातात् तदिति । किं पुनस्तत्-हेतुजातं अस्य-  
 बोधप्रतिभासिनश्चन्द्रद्वयस्य? । अत्र निर्वचनम्-बोधादृष्टविषयादि । 'आदि'-  
 शब्दाद् देशकालादिग्रहः । एतदभावेऽभावादिति भावः । कथं तर्हि आन्तं  
 २५ हेतुजातोङ्गवं सदिल्यभिप्रायः । अत्रोत्तरम्-अदृष्टाध्यारोपात्, कर्मसामर्थ्येन विपर्ययादिल्यर्थः । यद्येवमदृष्टाध्यारोपात् नास्ति तच्चन्द्रद्वयं तत्त्वतः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-न, अध्यारोपग्रहणरूपतया-आधिक्यग्रहणरूपतया भावात् । इति-एवं सती-विद्यमाना सनिवन्धना च-चित्रनिबन्धनापेक्षया च सन्नीत्या-सर्वज्ञप्रणीतया सर्वलोकप्रतीतिः । असँश्च वीजाङ्गुरनिर्भासः

१ 'कुतस्तर्हि तत्' इति क-पाठः । २ 'विशेषणैनैतमव०' इति छ-पाठः । ३ 'न तु' इति क-पाठः ।

( मूलम् )

एतेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्युक्ता, धूमादग्निप्रतिपत्त्ययोगात्, अयं धूमोऽयमग्निरिति निर्भासाभावात्, तमन्तरेण च तथाप्रतीत्यनुपप्रत्येः, अद्वयबोधमात्रस्य च गगनतलवत्तर्यालोककल्पत्वादिति । ५ एवं च यदाह न्यायवादी-

‘बीजादद्वृरजन्माग्नेधूमात् सिद्धिरितीदृशी ।

बाह्यार्थश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थितिः ॥१

साऽपि तद्वृपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमाः ।

बुद्धीराश्रित्य कल्पयेत यदि किं वा विरुद्ध्यते ? ॥”<sup>२</sup>

इत्यादि, तदसाम्प्रतमिति दर्शितं भवति ॥

इतश्च ज्ञापकस्थितिः अयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्निप्रतिभासा-

( स्तो० व्या० )

त्वन्नीत्या । कुत इत्याह-उत्पत्त्याद्यसिद्धेः । इति-एवं न ‘बीजादद्वृरस्य जन्म । इति-एवं कारकव्यवस्था त्वन्नीतेति भावनीयम् ॥ १५

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन निर्भासनिषेधेन ज्ञापकव्यवस्था प्रत्युक्ता । कथमिलाह-धूमादग्निप्रतिपत्त्ययोगात् । अयोगश्च अयं धूमोऽयमग्निरिति निर्भासाभावात् त्वन्नीत्या, तमन्तरेण च-निर्भासं विना च तथाप्रतीत्यनुपपत्तेः-धूमादग्निप्रतीतिरूपतयां प्रतीत्यनुपपत्तेरिति । इहैव भावार्थमाह-अद्वयबोधमात्रस्य गगनतलवत्तर्यालोककल्पत्वान्निराकारतयेति । २० एवं च कृत्वा यदाह न्यायवादी-धर्मकीर्तिः तदसाम्प्रतम्-अशोभनमिति दर्शितं भवतीति योगः । किं तदित्याह-बीजादद्वृरजन्म तथाऽग्नेधूमात् सिद्धिः इतीदृशी-एवम्भूता बाह्यार्थश्रयणी याऽपि कारकज्ञापकस्थितिः साऽपि तद्वृपनिर्भासा-बीजादिरूपनिर्भासा तथा नियतसङ्गमाः पौर्वोपर्योत्पादादिना बुद्धीः आश्रित्य कल्पयेत यदि किं वा विरुद्ध्यते ? न किञ्चि-२५ दित्यर्थः । इत्यादि तदसाम्प्रतमिति निदर्शितं भवतीति व्याख्यातमेतत् ॥

अभ्युच्यमाह-इतश्च ज्ञापकस्थितिरयुक्ता, धूमप्रतिभासकालेऽग्नि-

( विवरणम् )

(१४) उत्पत्त्याद्यसिद्धेरिति । भवन्मते हि अवस्तुत्वान्निर्भासस्य नोत्पत्ति-नाशौ स्तः । यस्य चोत्पाद-व्ययौ न विद्येते तदसदेव यथा खरविषाणम् । तथा च बौद्ध-२० मते सर्वोऽपि निर्भास इति असत्त्वमेव तस्य ॥

१ अनुष्टुप् । २ ‘सद्वृपनिर्भासा’ इति क-पाठः । ३ अनुष्टुप् । ४ ‘बीजादद्वृरस्य’ इति द्व-पाठः । ५ ‘संसमा’ इति द्व-पाठः । ६ ‘आसूत्य सांकलयेत या(य)दि.तत् किं’ इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

भावात्, तथासंवित्तेः पश्चाद्गावित्वात् । अनग्निप्रतिभासजोऽप्येवं धूमप्रतिभासः स्यात्, लिङ्गभूतस्यास्य न्यायतः पूर्वमग्निप्रतिभासाऽसिद्धेः । तथाहि—अन्तर्ज्ञेयवादिनोऽप्यनुमानकाले धूमप्रतिभास एव पूर्वमुत्पद्यते, नाग्निप्रतिभासः, अनुमानाप्रवृत्तेः, अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वादिति पूर्वोऽनग्निप्रतिभास एव । एवं च कार्यात् कारणगत्ययोगः । धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासहेतुस्तस्तद्विरिति चेत्, न, व्यभिचारः ।

( स्वो० व्या० )

१० प्रतिभासाभावात् । अभावश्च तथासंवित्तेः—यौगपद्येनोभयासंवित्तेः । असंवित्तश्च पश्चाद्गावित्वात् प्रयोगकालेऽग्निप्रतिभासस्य । यदि नामैवं ततः किमित्याह—अनग्निप्रतिभासजोऽप्येवं धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासस्य उत्पत्तौ सत्यां धूमप्रतिभासः स्यात् प्रयोगकालभावी । कुत इत्याह—लिङ्गभूतस्यास्य—धूमप्रतिभासस्य न्यायतः—न्यायेन पूर्वमग्निप्रतिभासासिद्धेः । अनग्निप्रतिभासाऽप्येवं जलमिति । एतत्प्रकटनायैवाह—तथाहीत्यादि । तथाहि—अन्तर्ज्ञेयवादिनोऽपि—विज्ञानवादिनः अनुमानकाले प्रयोगमधिकृत्य धूमप्रतिभास एव पूर्वमुत्पद्यते लिङ्गभूतो नाग्निप्रतिभासः । कुत इत्याह—अनुमानाप्रवृत्तेः । अप्रवृत्तिश्च अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वात् । इति—एवं पूर्वोऽनग्निप्रतिभास एव प्रयोगकालभाविनो धूमप्रतिभासस्य । एवं च कृत्वा कार्यात् कारणगत्ययोगः प्रयोगकालभाविनो धूमप्रतिभासस्याग्निप्रतिभासजन्यत्वादित्यर्थः । धूमप्रतिभासः अधिकृतः किल अग्निप्रतिभासहेतुस्ततः—धूमप्रतिभासात् तद्गतिः इति चेत् ।

( विवरणम् )

( १४ ) पूर्वमग्निप्रतिभासासिद्धेरिति । प्रयोगकाले धूमप्रतिभासात् पूर्वमानन्तर्येणाग्निप्रतिभासो नास्त्येवेत्यर्थः ॥

२५ ( १७ ) अनुमानाप्रवृत्तेरिति । धूमप्रतिभासाद् यदि पूर्वमप्यग्निप्रतिभासः स्यात् तदा किमनुमानेनेत्यर्थः ॥

( १८ ) अनुमेयस्यैव प्रत्यक्षत्वादिति । अनुमेयस्यैव—अग्निप्रतिभासस्य ॥

( २१ ) किलाग्निप्रतिभासहेतुरिति । किलेत्याप्तप्रवादसूचनार्थः । अग्निप्रतिभासस्य हेतुरग्निप्रतिभासहेतुः । अयमभिप्रायः—योऽयं प्रयोगकाले धूमप्रतिभासः ( स ) आत्मक्षणानन्तरमेवाग्निप्रतिभासं जनयिष्यतीति कृत्वा धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासगतिरिति ॥

१ ‘अद्वयवादिनो०’ इति क-पाठः । २ ‘पूर्वो नाग्नि०’ इति ग-पाठः । ३ ‘कार्यकारण०’ इति ड-पाठः । ४ ‘हेतुभूतो धूम०’ इति ड-पाठः ।

( मूलम् )

चारसम्भवात्, नावश्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तीत्यभ्युपगतत्वाद्  
व्यभिचाराच्च ॥

स्यादेतद् धूमनिर्भासो न सर्वसाज्ञानादुत्पद्यते, किन्तु यद् विज्ञा-५  
नमग्निर्भासस्य सन्तानपरिणामेन उत्पादनसमर्थं तत् एव । न  
ह्यग्निर्भासस्याकारणभूतं क्वचिद् धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते,  
महानसादावग्निर्भाससहितस्यैव धूमनिर्भासस्य समुपलम्भात् ।  
एवं च नाग्निर्भास एव धूमनिर्भासकारणम् । किं तर्हि ? अग्निर्भासजननसमर्थं निर्भासान्तरमपि । एतदपि तत्समर्थमेव नान्यदिति १०

( स्वो० व्या० )

अग्निप्रतिभासगतिरिति चेत् । एतदाशङ्काह-न, व्यभिचारसम्भवात् । सम्भवश्च  
नावश्यं कारणानि तद्वन्ति भवन्तीत्यभ्युपगतत्वाद् व्यभिचाराच्च ।  
धूमप्रतिभासादनग्निप्रतिभासोऽपि दृश्यत एवेति व्यभिचारः ॥

स्यादेतद् धूमनिर्भासो न सर्वसाज्ञानादुत्पद्यते सामान्येन, किन्तु १५  
यद् विज्ञानमग्निर्भासस्य, अन्याकारस्य विशिष्टस्य विज्ञानस्येतर्थः,  
सन्तानपरिणामेन-प्रबन्धवृत्त्या उत्पादनसमर्थं तत् एव उत्पदत इति ।  
भावनामाह न हीलादिना । न हि अग्निर्भासस्याकारणभूतं विज्ञानं क्वचिद्  
धूमनिर्भासकारणत्वेन दृश्यते, सन्तानपरिणामेनेति प्रक्रमः । कथमित्याह-  
महानसादाविलादि, महानसादाविलात्र ‘आदि’शब्देन दवाग्निपरिग्रहः, अग्नि-२०  
निर्भाससहितस्यैव धूमनिर्भासस्य समुपलम्भात् कारणात् । एवं  
चेत्यादि । एवं च कृत्वा नाग्निर्भास एव-केवलो धूमनिर्भासकारणम् ।  
किं तर्हि ? अग्निर्भासजननसमर्थं सन्तानपरिणामेन निर्भासान्तरमपि ।  
एतदपि-निर्भासान्तरं तत्समर्थमेव-धूमनिर्भासजननसमर्थमेव । नान्यदिल्यनेन

( विवरणम् )

१५

(१३) तद्वन्तीति । कार्यवन्तीति । अभ्युपगममात्रमेवेदं भविष्यति यदुत नावश्यं  
कारणानि तद्वन्ति भवन्ति । व्यभिचारस्तु न भविष्यतीत्याह-१३ व्यभिचाराच्चेति ।  
व्यभिचारमेव भावयन्नाह-१४ धूमप्रतिभासादग्निप्रतिभासोऽपि दृश्यत एवेति  
व्यभिचार इति । वल्मीकोऽवाद् धूमप्रतिभासाद् दृश्यत एवाग्निप्रतिभास इति  
स्पष्ट एव व्यभिचारः ॥

३०

१ ‘पगमाद् व्यभिऽ’ इति क-पाठः । २ ‘स्यादेतद्वूपनिर्भासो’ इति क-पाठः । ३ ‘एवेत्यादि  
एवं च’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

लिङ्गभूतधूमनिर्भासस्य पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासादपि विशिष्टादुत्पत्तिः सफलैव । तथाहि—यदाप्यनग्निनिर्भासानन्तरं धूमनिर्भासः संवेद्यते ५ तदापि अग्निनिर्भासजननसमर्थमालयाख्यमेव विज्ञानं धूमनिर्भास-हेतुः, तस्मात् सन्तानपरिणामेनाग्निनिर्भासजननसमर्थद् विज्ञान-सन्तानादुत्पन्नो धूमनिर्भासः कारणभूतस्य विज्ञानसन्तानस्याग्निनि-र्भासजननसामर्थ्यमनुमापयति । एवं च कार्यात् कारणमेवानुमितं भवति । धूमविज्ञाने खोपादानं पूर्वकं विज्ञानमग्निनिर्भासजननसमर्थ-१० मनुमापयताऽर्थतो भाव्यग्निनिर्भास एवानुमितो भवति, धूमनि-

( स्वो० व्या० )

अतिप्रसङ्गव्यावृत्तिमाह—इति—एवं लिङ्गभूतधूमनिर्भासस्य पूर्वभाव्यनग्नि-निर्भासादपि विशिष्टात्—सन्तानपरिणामेन तज्जननसमर्थात् उत्पत्तिः स-फलैव—सप्रयोजनैव । एतद्वावनायैवाह—तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । यदा-१३ प्यनग्निनिर्भासानन्तरं क्वचित् धूमनिर्भासः संवेद्यते तदापि—तस्मिन्नपि क्राले अग्निनिर्भासजननसमर्थमालयाख्यमेव विज्ञानं—चित्रप्रवृत्तिविज्ञान-कारणं धूमनिर्भासहेतुः । यस्मादेवं तस्मात् सन्तानपरिणामेनाग्निनि-र्भासजननसमर्थात् कुत इत्याह—विज्ञानसन्तानात् सकाशात् । किमित्याह—उत्पन्नो धूमनिर्भासः कारणभूतस्य सामान्येन विज्ञानसन्तानस्य । २० किमित्याह—अग्निनिर्भासजननसामर्थ्यमनुमापयति । एवं च किं सिद्धं भवतीत्याह—कार्यात् कारणमेवानुमितं भवति । कथमूर्ढमग्निनिर्भासप्राप्तिरिखेतदाह धूमविज्ञानेत्यादिना । धूमविज्ञानेनाधिकृतेन खोपादानं—खकारणभूतं किमित्याह—पूर्वकं विज्ञानं सामान्येन अग्निनिर्भासजननसमर्थं सन्तानपरिणामेनैव अनुमापयेता सतोऽर्थतः—सामर्थ्येन । किमित्याह—भाव्यग्निनिर्भासः

३५

( विवरणम् )

(१२) अतिप्रसङ्गव्यावृत्तिमाहेति । बाव्यधूमाभावे किमिति सर्वज्ञानानन्तरं धूमप्रतिभासो न भवतीत्येवंरूपो योऽतिप्रसङ्गस्तस्य व्यावृत्तिमाह ॥

(१२-१३) पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासादिति । पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासादिति पूर्वभावी—धूमप्रतिभासप्राकालभावी स चासावनग्निनिर्भासश्च पूर्वभाव्यनग्निनिर्भासस्तस्मात् ॥

३० (१३) तज्जननसमर्थादिति । अग्निप्रतिभासज्जने सहि(?मर्थात्) ॥

१ ‘तथाप्यग्निं’ इति क-पाठः । २ ‘खोपादानपूर्वकं’ इति ग-पाठः । ३ ‘समर्थनात्’ इति क-पाठः । ४ ‘समर्थनात् कुतः’ इति क्ष-पाठः । ५ ‘यतः सतोऽर्थतः’ इति छ-पाठः । ६ ‘सामर्थ्यं न किमित्याह’ इति क-पाठः । ७ ‘जनसहिता । कारण०’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

भासस्य कारणभूतो ज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन अग्नि-  
निभासस्य हेतुरित्येवमनुमानात् ॥

एवं चार्थक्रियार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरविरुद्धा, प्रतिबन्धकाभावे दाह- ५  
पाकादिनिभासहेतुरग्निभासो भविष्यति अत्र इत्येवमभिप्रायस्य  
प्रवृत्तेरिति । अत्रोच्यते—यत्किञ्चिदेतत्, उपपत्तिविरोधात्, लिङ्गभूत-  
धूमनिभासस्य अनग्निभासान्तरादप्युत्पत्तौ अग्निभासजन्य-  
त्वनियमाभावात्, अग्निभासजन्यस्वभावस्य सकृदप्यन्यतोऽ-  
भावात्, भावे तत्स्वभावत्वहानिः ॥ १०

( स्वो० व्या० )

एवानुमितो भवति । एवमूर्ढमप्यग्निभासप्राप्तिः कार्याच्च र(?)कारणानुमानं  
धूमनिभासस्य कारणभूतो विज्ञानसन्तान उत्तरोत्तरक्षणपरिणामे-  
नाग्निभासस्य हेतुरित्येवमनुमानात्, कारणधर्मानुमानादित्यर्थः ॥

एवं चेत्यादि । एवं च—कारणधर्मानुमानत एव अर्थक्रियार्थिनोऽपि— १५  
पुरुषस्य प्रवृत्तिरविरुद्धा । कथमित्याह—प्रतिबन्धकाभावे दाहपाकादि-  
निभासहेतुः अग्निभासो भविष्यत्युत्र इत्येवमभिप्रायस्य—प्रमातुः  
प्रवृत्तेरिति । एतदाशङ्क्याह—अत्रोच्यते—यत्किञ्चिदेतत्—असारमनन्तरोक्तम् ।  
कुत इत्याह—उपपत्तिविरोधात् । एनमेवाह लिङ्गभूतेत्यादिना । लिङ्गभूतधूम-  
निभासस्य अनग्निभासान्तरादप्युत्पत्तौ सत्याम् । किमित्याह—अग्नि— २०  
निभासस्य जन्यत्वनियमाभावात् । अभावश्च अग्निभासजन्यस्व-  
भावस्य धूमनिभासस्य सकृदपि—एकमपि वारं अन्यतः—प्रतिभासान्तरात्  
अभावात् । भावेऽन्यतः किमित्याह—तत्स्वभावत्वहानिः—अग्निभासजन्य-  
स्वभावत्वहानिः प्रस्तुतधर्मनिभासस्य ॥

( विवरणम् )

२५

(१४) कारणधर्मानुमानादिति । धूमप्रतिभासस्य यः कारणभूतः प्राच्य-  
विज्ञानसन्तानस्तस्यायं धूमो यदुत सन्तानपरिणामेन पावकप्रतिभासं जनयिष्यतीति  
ततः कारणधर्मस्यानुमानं कारणधर्मानुमानं तस्मात् ॥

१ ‘भावहानिः’ इति ग-पाठः । २ ‘अनग्नि०’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

एवं च शक्रमूर्धोऽपि तद्वावाविरोधः, तस्यानग्निनिर्भासवदनग्ने-  
रपि धूमजननस्वभावत्वात् । अनग्निनिर्भासोऽग्निनिर्भासजननसमर्थ  
५ इति चेत्, न, ततो धूमनिर्भासभावविरोधात् । नानन्तरमेव, अपि  
तु पारम्पर्येणेत्यविरोध इति चेत्, कुतः किं न परम्परयेत्यसमाधि-  
रेषः । व्यवहारकालभाव्यत्र पारम्पर्य न दीर्घतरमिति चेत्, शक्र-  
मूर्धोऽप्यग्निभावे सम्भवत्येवैतत्, कथं पुनरेतदेवमिति स्पष्टमभि-  
धीयतामिति चेत्, तद्विकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेसूक्तमेवेति । न

१०

## ( स्व० व्या० )

एवं च कृत्वा शक्रमूर्धोऽपि सकाशात् प्रतिभासरूपात् तद्वावाविरोधः-  
धूमप्रतिभासभावविरोधः । कुत इत्याह-तस्य-शक्रमूर्धोऽनग्निनिर्भासवदिति  
निदर्शनम्, अनग्नेरपि धूमजननस्वभावत्वादिति । अनग्निनिर्भासोऽधिर-  
कृतः अग्निनिर्भासजननसमर्थः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-न, ततः-  
१५ अनग्निनिर्भासाद् धूमनिर्भासभावविरोधात् अनग्निनिर्भासजननसमर्थ्येन इति  
भावः । नानन्तरमेवानग्निनिर्भासः अनग्निनिर्भासजननसमर्थः; अपि तु पारम्पर्येण  
सृन्तानपरिणामत इत्यविरोधः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कुतः किं न  
परम्परया-संसारानादितया इत्यसमाधिरेषः । व्यवहारकालभाव्यत्र  
पारम्पर्य गृह्णते, न दीर्घतरं-संसारानादितात्यम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-  
२० शक्रमूर्धोऽप्यधिकृतात् अग्निभावे सति सम्भवत्येवैतद्-व्यवहारकालभावि  
पारम्पर्यम् । कथं पुनरेतत्-अधिकृतमेवमिति स्पष्टमभिधीयताम् । इति

## ( विवरणम् )

(११) शक्रमूर्धोऽपीति । वल्मीकित ॥

(१२-१३) अनग्निनिर्भासवदिति निदर्शनमिति । यथाहि प्रयोगकाले प्राच्यात्  
२५ अनग्निरूपात् प्रतिभासाद्-धूमप्रतिभासाद् धूमप्रतिभासः समजनि, एवं शक्रमूर्धोऽपि  
भवतु, तस्याप्यनग्नित्वात् ॥

(१३) अनग्नेरपीति । अनग्नेरपि-पावकविलक्षणस्यापि सतः शक्रमूर्धः ॥

(१५) अनग्निनिर्भासजननसामर्थ्येनेति । अग्निनिर्भासजनने समर्थोऽग्निनिर्भास-  
जननसमर्थः, तस्य भावोऽग्निनिर्भासजननसामर्थ्यं तेन । यद्यधिकृतोऽनग्निनिर्भास-  
३० जननसमर्थस्तदा कथं ततो धूमप्रतिभासः प्रादुःष्यादिति ? ॥

१ 'तद्वावानिरोधः' इति ग-पाठः । ३ 'जननसमर्थस्तदा सामध्येनेति' तिक-पाठः ।

## ( मूलम् )

शक्रमूर्धप्रतिभासजो धूमप्रतिभास एव । किं न तथासंवेद्यमानोऽपि ? तत्त्वतो आनितसंवेदनात् । किमन्यस्य तत्संवेदनादधिकं रूपम् ? ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वम् । का पुनर्हेतोर्विशिष्टता ? अग्नि-<sup>१५</sup> प्रतिभासजननसामर्थ्यम् । न हि न तत् तथा शक्रमूर्धप्रतिभासस्यापीत्युक्तम् । न च तत्र नियमेनेति वकुं युक्तम्, इतरस्याऽन्नापि तुल्यत्वात् । न हि प्रतिभासान्तरादपि धूमप्रतिभासोत्पत्तौ नियम-

( स्वो० व्या० )

चेत्, एतदाशङ्काह-तद्विकारतदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेः-शक्रमूर्धविकारात्<sup>१०</sup> तदन्याग्निनिर्भासोपपत्तेः कारणात् उक्तमेवेति-अभिहितमेवेति । एतदुक्तं भवति-शक्रमूर्धोऽपि धूमवत् तदन्याग्निनिर्भासोऽपि क्वचिद् भवत्येव । आह-न शक्रमूर्धप्रतिभासजो धूमप्रतिभास एव, तदभासखादित्यमिप्रायः । अत्रोत्तरम्-किं न तथा-धूमप्रतिभासतया संवेद्यमानोऽपि ? । आह-तत्त्वतः-परमार्थेन आनितसंवेदनात् नेति । अत्रोत्तरम्-किमन्यस्य-अग्नान्तस्य तत्संवेदना-<sup>१५</sup> धिकं-धूमप्रतिभासवेदनातिरिक्तं रूपम् ? । आह-ननु विशिष्टहेतुजन्यत्वमधिकं रूपमित्यत्रोच्यते । का पुनर्हेतोः प्रस्तुतस्य विशिष्टता ? । आह-अग्निप्रतिभासजननसामर्थ्य विशिष्टता इह समाधिः । न हि न तत्-अग्निप्रतिभासजननसामर्थ्य तथा-कवित् तद्वावने शक्रमूर्धप्रतिभासस्यापि । किं तर्हि ? अस्त्वेव इत्युक्तम् । इहैवाभ्युच्चयमाह न चेत्यादिना । न च-<sup>२०</sup> न च-शक्रमूर्धप्रतिभासे नियमेन अधिकृतसामर्थ्यमिति-एवं वकुं युक्तम् । कुत इत्याह-इतरत्रापि-अभिप्रेतहेतौ तुल्यत्वात् कारणात् । एतद्वावनायाह-न हीत्यादि । न हि प्रतिभासान्तरादपि परहेतुत्वमिताद् धूमप्रतिभासो-

( विवरणम् )

(१०) शक्रमूर्धविकारादिति । (११) तदन्याग्निनिर्भासोपपत्तौरिति । शक्रमूर्धो<sup>२५</sup> विकारस्यादनन्तरं तदन्यस्य-केवलधूमावलोककप्रमातृं विलक्षणस्य प्रमातुरग्निनिर्भासोपपत्तेः । तदयममिप्रायः-कोऽपि प्रमाता शक्रमूर्धोऽनन्तरं धूमं पश्यति, तदनुचान्यत् किञ्चित् । अन्यस्तु प्रमाता प्रथमतः शक्रमूर्धनं वेदयते, तदनु तद्विकारं धूमनिर्भासम् । ततश्च तत्रैव प्रदेशे प्रस्तावायात्तमनग्निनिर्भासं वेदयते इत्यस्ति शक्रमूर्धः परम्परयाऽग्निनिर्भासजननसामर्थ्यमिति ॥

३०

१ ‘आन्तः संवेदनात्’ इति छ-पाठः । २ ‘एवं युक्तः कुत’ इति छ-पाठः । ३ ‘विलक्षप्रमातुऽ’ इति ख-पाठः ।

## ( मूलम् )

तोऽग्निनिर्भासः, विध्यापितादौ क्वचिदसम्भवात् । न च प्रतिबन्ध-  
काभावविशेषणात् तुल्यत्वमिति युक्तं वचः, अस्येतरत्रापि वक्तुं  
५ शक्यत्वात् । तथाहि—शक्रमूर्ढप्रतिभासादपि धूमप्रतिभासोत्पत्तौ  
प्रतिबन्धकाभावे सति उक्तवद् भवत्येवाग्निप्रतिभासः, तद्विकारा-  
दैश्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् । प्रतिबन्धग्रहणकाले न शक्र-  
मूर्ढप्रतिभासेन धूमप्रतिभासस्य ग्रहणमिति चेत्, समानमेतद-  
ग्निप्रतिभासतस्तद्वावे, तत्प्रतिभासान्तरेण लोके तथाऽदर्शनात्,

१०

( खो० द्या० )

तपत्तौ सत्यां निघमतः—अवश्यन्तया अग्निप्रतिभासः । कथं न हीत्याह—  
विध्यापितादौ क्वचित्—दैवेन असम्भवात् अग्निप्रतिभासस्य । न चेत्यादि ।  
न च प्रतिबन्धकाभावविशेषणात् असति प्रतिबन्ध इत्यस्मात् न तुल्य-  
त्वमिति—एवं युक्तं वचः । कुतो न युक्तमित्याह—अस्य—वचस इतरत्रापि—  
१५ प्रस्तुतप्रतिभासान्तरे वक्तुं शक्यत्वात् । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना ।  
तथाहि—शक्रमूर्ढप्रतिभासादपि प्रक्रान्ताद् धूमप्रतिभासोत्पत्तौ सत्यां  
प्रतिबन्धकाभावेऽपि सति असति प्रतिबन्ध इति उक्तवत्—यथोक्तं तथा भव-  
त्येवाग्निप्रतिभासो न भवति । कुत इत्याह—तद्विकारात्, प्रक्रमात् शक्रमूर्ढ-  
विकारात्, अश्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् । प्रतिबन्धेत्यादि । प्रति-  
२० बन्धग्रहणकाले लिङ्गलिङ्गिनोर्न शक्रमूर्ढप्रतिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य  
लिङ्गभूतस्य ग्रहणम् । इति चेत्, एतदाशङ्क्याह—समानमेतत्—अनन्तरं  
चोदितं सामान्येन अनग्निप्रतिभासतः सकाशात् तद्वावे—धूमप्रतिभासभावे तत्—  
प्रतिभासान्तरेण—अनग्निप्रतिभासान्तरेण धूमप्रतिभासकारणतयेषैन सहेति भावः ।

( विवरणम् )

२५ (१८-१९) शक्रमूर्ढविकारात् अश्यन्तराभवनस्यैव प्रतिबन्धकत्वादिति ।  
शक्रमूर्ढविकारादनन्तरं यदम्यन्तरस्याभवनम्—अग्निविशेषस्याभवनं तस्यैव प्रतिबन्ध-  
कत्वात् । परस्य ह्ययमाशयः—प्रतिबन्धकाभावे विवक्षितानग्निनिर्भासाद् व्यवहार-  
कालभाविपारम्पर्येण भवत्येवाग्निनिर्भासः । आचार्योऽप्येवमाह—प्रतिबन्धकाभावे सति  
शक्रमूर्ढोऽपि परम्परया भवत्येवानलप्रतिभासः । प्रतिबन्धनं चैतदेवात्र यच्छक्रमूर्ढ-  
३० विकारादनन्तरं क्वचिदग्निप्रतिभासविशेषस्याभवनमिति ॥

१ ‘भासोत्पत्तेः प्रतिं’ इति ग-पाठः । २ ‘दम्यन्तरस्याभवनं’ इति ग-पाठः । ३ ‘मूर्धः  
प्रतिं’ इति क-पाठः । ४ ‘प्रतिभासस्यग्रहणं’ इति ग-पाठः ।

## ( मूलम् )

अन्यथाऽयोगाद् व्यवहारासिद्धेरिति । अस्तु वाऽग्निप्रतिभासजनन-  
समर्थदेव प्रतिभासान्तरादस्य जन्म, तथापि ततस्तत्सामर्थ्यतो  
भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः ॥ ५

स्यादेतद् यतो धूमप्रतिभासस्तोऽग्निप्रतिभासोऽपि । इति तत्त्वतो  
धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सहैकसामग्र्यधीनस्तोऽयं स्वकारण-  
स्यैवाग्निप्रतिभासजननयोग्यतां नाम धर्ममनुमापयति । इति

( स्व० व्या० )

कथमेतदेवमिलाह-लोके तथाऽदर्शनात्-तेन सह प्रतिबन्धग्रहणादर्शनात् । इत्थं १०  
चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-अन्यथाऽयोगात् । एवं च भवनीत्यैव व्यवहारासिद्धे-  
रिति । अभ्युच्यमाह अस्तु वेत्यादिना । अस्तु वा-भवतु वा अग्नि-  
प्रतिभासजननसमर्थदेव प्रतिभासान्तरात्-पराग्निप्रतेतात् अस्य जन्म,  
प्रक्रमाद् धूमप्रतिभासस्य, तथापि-एवमपि सति ततः-धूमप्रतिभासात् तत्-  
सामर्थ्यतः-प्रस्तुतप्रतिभासान्तरसामर्थ्येन भाव्यग्निप्रतिभासानुमानात् ॥५  
कारणात् । किमिलाह-कारणात् सकाशात् कार्यावसायप्रसङ्गः । एवं च  
लिङ्गसङ्घानियमो विरुद्धत इति ॥

स्यादेतदिलादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे यतो धूमप्रतिभासः प्रति-  
भासान्तरात् ततोऽग्निप्रतिभासोऽपि भावी । इति-एवं तत्त्वतः-परमार्थेन  
धूमप्रतिभासोऽग्निप्रतिभासेन सह किमिलाह-एकसामग्र्यधीनो वर्तते २०  
ततोऽयं-धूमप्रतिभासः स्वकारणस्यैव-प्रकान्तप्रतिभासान्तरस्य अग्निप्रति-  
भासजननयोग्यतां नाम धर्ममनुमापयति, तदव्यतिरिक्तत्वात् तस्य ।

( विवरणम् )

(११) अन्यथाऽयोगादिति । अनग्निप्रतिभासेन सह धूमप्रतिभासस्य प्रतिबन्ध-  
ग्रहणदर्शनेऽभ्युपगम्यमानेऽयोगात्-अघटनात् प्रतिबन्धस्यैव ॥ २५

(१६-१७) एवं च लिङ्गसङ्घानियमो विरुद्धत इति । भवतो हि मते त्रिरूपाणि  
च त्रीण्येव लिङ्गानि अनुपलब्धिः स्वभावः कार्यं चेति वचनान्नियतसङ्घानियम-  
स्थिरूप एव । यदा च कारणादनग्निनिर्भासरूपात् धूमप्रतिभासहेतोर्भाव्यग्निप्रतिभास-  
रूपं कार्यमनुमीयते तदा आपद्यते कारणात् कार्यावसायः । एवं च कारणलिङ्गं  
चतुर्थं प्राप्नोति । तच्च प्रस्तुतसङ्घानियमविरोधाद्यक्षमिति ॥ ३०

१ 'नाम' इति पाठो न विद्यते कृ-प्रतौ । २ 'तस्य' इति छ-पाठः । ३ 'सामर्थ्यात् भाव्यग्निं'  
इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

कार्यादेव कारणानुमानम् । तद्योग्यताप्रतिपत्तिरेव च तत्त्वतः  
अग्निप्रतिभासप्रतिपत्तिः । इति न कारणात् कार्यानुमानापत्तिः ।  
५ एतदप्यसत्, प्रतीतिबाधितत्वात् । न वै धूमप्रतिभासादुक्तलक्षणात् कारणप्रतिपत्तिः, तथाऽननुभवात्, तदुत्तरकालमेव क्वचित्  
अग्निप्रतिभासानुभूतेः । न सा हेतुप्रतिभासस्य तथायोग्यतां विहाय  
इति चेत्, अस्त्वेतत्, किन्त्वसौ नार्वांगदर्शिना तथाऽवगन्तुं पार्यते,  
तथाप्रतीतेः, अवगमेऽपि बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः,  
१० तावत्क्षणव्यवहिताग्निप्रतिभासावधित्वात् तस्या इति । ‘एवं चार्थ-  
क्रियार्थिनोऽपि प्रवृत्तिरविरुद्धा, प्रतिबन्धकाभावे दाहपाकादिनिर्भा-  
सहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्यत्रेत्येवमभिप्रायस्य प्रवृत्तेरिति’<sup>१</sup> अपि  
वचनमात्रमेव, उक्तवत् कार्यानुमानव्यतिरेकेण तदप्रवृत्तेः । तथा

( स्वो० व्या० )

१५ इति-एवं कार्यादेव कारणानुमानम् । तत्त्वतः तद्योग्यताप्रतिपत्तिरेव च-  
विवक्षितकारणयोग्यताप्रतिपत्तिः । इति-एवं न कारणात् कार्यानुमानापत्तिः  
इति । एवं पराभिप्रायमाशङ्काह-एतदप्यसत्-अशोभनम् । कुत इलाह-  
प्रतीतिबाधितत्वात् । एतदेवाह-न वै धूमप्रतिभासात्-अधिकृतात् उक्त-  
लक्षणयोग्यतासचिवा(त्) कारणप्रतिपत्तिः । कुत इलाह-तथाऽननुभवात् ।  
२० न हि तदा तद्योग्यतानुभवः, अग्निप्रतिभासयोग्यताऽनुभवे हि तदैवाग्निप्रतिभासापत्ते-  
रिति भावनीयम् । तदुत्तरेत्यादि । तदुत्तरकालमेव-धूमप्रतिभासोत्तरकालमेव  
योग्यताप्रतीतिव्यवधानमन्तरेण क्वचिदग्निप्रतिभासानुभूतेः कारणात् । न  
सा-अनुभूतिः हेतुप्रतिभासस्य-अधिकृतस्य तथा-तेन प्रकारेण योग्यतां  
विहाय । इति चेत्, एतदाशङ्काह-अस्त्वेतद् यदुक्तं भवता, किन्त्वसौ-  
२५ योग्यता नार्वांगदर्शिना-पृथग्जनेन प्रमात्रा तथा-तेन प्रकारेण अवगन्तुं  
पार्यते । कुत इलाह-तथाप्रतीतेः कारणात् । अवगमेऽपि कथंचिद् योग्यताया  
बलात् कारणात् कार्यावसायप्रसङ्गः । कथमिलाह-तावत्क्षणव्यव-  
हिताग्निप्रतिभासावधित्वात् तस्याः-योग्यताया इति । एवं चार्थक्रिया-  
र्थिनोऽपि-प्रमातुः प्रवृत्तिरविरुद्धा । कथमिलाह-प्रतिबन्धकाभावे सति  
३० दाहपाकादिनिर्भासहेतुरग्निप्रतिभासो भविष्यत्यत्रेत्येवमभिप्राय-  
स्य-प्रमातुः प्रवृत्तेरित्यापि पूर्वपक्षोदितं<sup>२</sup> वचनमात्रमेव, निरर्थकमित्यर्थः । कुत

<sup>१</sup> दृष्टव्यं १०३तम् पृष्ठम् । <sup>२</sup> ‘प्रवृत्तिग्निलिपि’ इति छ-पाठः । <sup>३</sup> १०३तमे पृष्ठे ओक्तम् ।

( मूलम् )

कार्यानुमानसिद्धौ च तदनन्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरूपस्य  
तत एवानुमानप्रसङ्गः, प्रस्तुतधूमप्रतिभासहेतोस्तद्योग्यताया अपि  
भावात्, अभावे तद्वाविरोधात् सन्तानोच्छेदापत्तेः, तदभ्युपगमे ५  
च प्रतीतिबाधा । न तत्रार्थितादय इत्यप्रसङ्ग इति चेत्, वस्तु-  
स्थितिस्तावदेवम्, अर्थितादयस्त्वतरत्रापि चिन्त्याः, बाह्याभावे  
स्वसंवेद्यक्षणिकज्ञानमात्रपक्षे तेषां दुर्घटत्वात् । किं वा न तेऽपि ?  
अज्ञानमत्रापराध्यति । यदा पुनरुत्तरवत् तद्योग्यतावगमसम्भवः

( स्तो० व्या० )

१०

इत्याह-उत्तरवत्-यथोक्तं तथा कार्यानुमानव्यतिरेकेण तदप्रवृत्तेः-अर्थ-  
क्रियार्थप्रवृत्तेः । अभ्युच्चयमाह तथेत्यादिना । तथा कार्यानुमानसिद्धौ च सत्यां  
तदनन्तरप्रतिभासस्यापि-अशिप्रतिभासान्तरप्रतिभासस्यापि जलौदनादिरू-  
पस्य चिन्त्रस्य तत एव, धूमप्रतिभासादिति प्रक्रमः । कथमिल्याह-अनुमानप्रसङ्गः ।  
कथमिल्याह-प्रस्तुतधूमप्रतिभासहेतोः प्रतिभासान्तरस्य तद्योग्यताया १५  
अपि-जलौदनादिरूपप्रतिभासयोग्यताया अपि भावात् । तदभावेऽशिप्रतिभासान-  
न्तरं कथं कचिज्जलौदनादिप्रतिभास इति भावनीयम् । अत एवाह-अभावे तद्वाव-  
विरोधात् अभावेऽधिकृतयोग्यताया तद्वाविरोधात्-जलौदनादिरूपप्रतिभासविरो-  
धात् तथा सन्तानोच्छेदापत्तेः अपराभावेन अभ्युपगमे च सन्तानोच्छेदस्य  
प्रतीतिबाधा । तदूर्ध्वमपि जलौदनादिरूपप्रतिभासप्रतीतेः । न तत्रेत्यादि । तत्र- २०  
जलौदनादिरूपे प्रतिभासान्तरे अर्थितादय इति कृत्वा अप्रसङ्गः । इति चेत्,  
एतदाशङ्काह-वस्तुस्थितिस्तावदेवं यथोक्ता, अर्थितादयस्त्वतरत्रापि-  
अशिप्रतिभासादौ चिन्त्याः । कथमिल्याह-बाह्याभावे सति स्वसंवेद्यक्षणिक-  
ज्ञानमात्रपक्षे तेषाम्-अर्थितादीनां दुर्घटत्वात् । किं वा न तेऽपि-अर्थि-  
तादयः ? । अज्ञानमत्रापराध्यति योग्यतायाः । यदा पुनरुत्तरवत् तद्- २५

( विवरणम् )

(१९) अपराभावेनेति । अपरस्य-जलौदनादैः प्रतिभासस्याभावेन । अयमभिन-  
प्रायः-प्रतिभासानां निर्मूलोच्छिन्नत्वात् ॥

(२४-२५) किं वा न तेऽपि-अर्थितादय इति । जलौदनादिविषया अपि  
अर्थितादयः किं वा न भवन्ति ? भवन्त्येव जैनमते कस्यचित् प्रमातुरिलर्थः ॥ यतः ३०  
(२५) अज्ञानमत्रापराध्यति योग्यताया इति । अज्ञातायां हि आद्यविज्ञानलक्षणस्य  
योग्यतायामैर्थितादयो जलादिगोचरा न भवन्ति ॥

१ ‘भासादिति प्रति प्रक्रमः’ इति छ-पाठः । २ ‘मर्थितायामर्थितादयो’ इति ख-पाठः ।

## ( मूलम् )

तदा तेऽपि तदर्थितया पुंसामयत्रोपनता इति प्रवर्तन्त एव, सात-  
बहुलत्वालोकस्य । न च कारणात् कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव,  
५ प्रतिपच्चन्द्रेण पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वज्रासनाद् विशिष्टज्ञाना-  
नुमानवद् व्यभिचारासम्भवात् । एवं च सर्वमसमझसमिति

## ( स्वो० व्याठ० )

योग्यतावगमसम्भवस्तदा तेऽपि—अर्थितादयः तदर्थितया कारणेन पुंसा-  
मयत्रोपनता इति कृत्वा प्रवर्तन्त एव । कुत इत्याह—सातबहुलत्वात्—सुख-  
१० बहुलत्वात् कारणात् लोकस्य । तथाहि—प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवत्यपरसम्पादनादि च

## ( विवरणम् )

(८) तदर्थितयेति । जलौदनादनर्थितया ॥

(१०) प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवत्यपरसम्पादनादि चेति । अर्थित्वं प्रासङ्गिकं  
भवति, अपरसम्पादनादि च प्रासङ्गिकं भवतीत्यर्थः । तत्र पावकार्थिनः प्रमातुः  
१५ जलौदनादिविषयमर्थित्वं प्रासङ्गिकं तथा तस्यैवापरस्य जलौदनादेर्थत् सम्पादनादि-  
निकटीकरणस्थालीनिक्षेपचुलीमस्तकारोपणादि तदपि प्रासङ्गिकम् । पावके समासादिते  
सति सर्वमेतत् प्रसङ्गत एव सिध्यतीति भावः ॥ कचित् (१०) अपरसम्पादना-  
देर्थेति पाठो दृश्यते । तत्र प्रासङ्गिकमर्थित्वं भवतीति सँ(?)सा)[मा]ध्येऽयं हेतुरूप-  
न्यस्तः । अस्य चायमर्थः—पावकार्थिनः प्रमातुः जलौदनादिविषयमर्थित्वं प्रासङ्गिकं  
२० भवति, पावकेन शीतापनोदव्यतिरिक्तस्यापरस्याप्योदनादेः सम्पादनात् ॥

अत्रान्तरे वृत्तिकृता सूक्ष्मण्डमेकं न व्याख्यातम् । तच्च केषुचिदैव सूक्ष्मपुस्तकेषु दृश्यते  
यथा (४-६) न च कारणात् कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव, प्रतिपच्चन्द्रेण  
पूर्णिमाचन्द्रानुमानसिद्धेः, वज्रासनाद् विशिष्टज्ञानानुमानवद् व्यभिचारा-  
सम्भवादिति । अथासार्थः किञ्चित् प्रतार्थते । परो हि आचार्येण कारणात् कार्या-  
२५ नुमाने प्रसङ्गिते तनिराकरणं कुतवान् । तद्वृषणाय च सूरिराह—न च—नैव कारणात्  
कार्यानुमानमपि न युक्तियुक्तमेव । कुत इत्याह—प्रतिपच्चन्द्रेण—लोकप्रतीतेन पूर्णिमा-  
चन्द्रस्य—लोकप्रतीतस्यैव अनुमानसिद्धेः । कारणादनुमीयते हि प्रति (?)व्यभिचारस्या-  
सम्भवात् । अयमभिप्रायः—वज्रासने प्रकर्षप्राप्ते सति नियमाद् दिव्यज्ञानसुत्पद्यत इति  
भवतां कृतान्तः । ततो यथा वज्रासनादनुमीयमानेन व्यभिचारसम्भव एवं प्रति-

१ ‘पूर्णिमा’ इति ग-पाठः । २ ‘पुंसापघत्रोपनता’ इति क-पाठः । ३ ‘पावकार्थितः’ इति  
क-पाठः । ४ ‘सोध्योयं हेतु०’ इति ख-पाठः । ५ ‘प्रतार्थते’ इति क-पाठः । ६ ‘मीयते हि  
प्रतिपच्चन्द्राद्’ इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

परिभाव्यतामेतत् । बाह्यान्वयिचित्रवस्तुभावे चायमदोषः, लिङ्ग-  
प्रतिपत्तिकाले लिङ्गिन एव सत्त्वात्, लिङ्गस्यापि वैशिष्ट्योपपत्तेः,  
अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि धूमे भावात्, तदाभासे चाभावात्, ५  
अन्यथा तत्तदनुपपत्तेः शक्तमूर्ढादेरप्यग्नित्वप्रसङ्गादिति चित्र-  
स्वभावता धूमस्य, धूममात्रप्रतिभासजननस्वभावाधिकस्वभाव-  
भावात्, अन्यथा तन्मात्रप्रतिभासाविशेषात्, तन्मात्रादुत्पत्तेः,  
तत्तदाभासावसायाभाव इति । अस्ति चायमाविद्वदङ्गनादिसिद्धः

( स्तो० व्या० )

१०

इति । एवं चैत्यादि । एवं च कृत्वा सर्वमसमञ्जसमिति परिभाव्यतामेतत्—  
अनन्तरोदितमिति । बाह्येत्यादि । बाह्यान्वयिचित्रवस्तुभावे सति अयम्—  
अनन्तरोदितः अदोषः । कथमिलाह—लिङ्गप्रतिपत्तिकाले सति लिङ्गिन  
एव सत्त्वात् अन्वयित्वेन तथा लिङ्गस्यापि—धूमादेः वैशिष्ट्योपपत्तेः ।  
कथमिलाह—अग्निजन्यस्वभावत्वस्यापि धूमे भावात् चित्रवस्तुभावेन, १५  
तदाभासे च—धूमभासे च शक्तमूर्ढादिप्रभवेऽभावात् अग्निजन्यस्वभावत्वस्य ।  
इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—अन्यथा—एवमनभ्युपगमे तत्तदनुपपत्तेः, तस्य—  
तदाभासस्य तदनुपपत्तेः—तदाभासत्वानुपपत्तेः अग्निजन्यस्वभावत्वस्य भावेन” ।  
किमिलाह—शक्तमूर्ढादेरप्यग्नित्वप्रसङ्गात् अग्निजन्यस्वभावधूमजनकत्वेन ।  
न चैतदेवमिति चित्रस्वभावता धूमस्य । इहैवोपपत्तिमाह—धूममात्रप्रति- २०  
भासजननस्वभावाधिकस्वभावभावात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह—  
अन्यथा तन्मात्रप्रतिभासाविशेषात्—धूममात्रप्रतिभासाविशेषात् । अविशेष-  
ष्ठ तन्मात्रात्—धूममात्रादुत्पत्तेः, तत्तदाभासावसायाभावः—धूमधूमा-

( विवरणम् )

पञ्चन्द्राद् भविष्यन् पौर्णिमाशशधर इति । न च वाच्यं व्यभिचारोऽत्र भविष्यति, २५  
यतो वज्रासनात्—प्रधानाद् योगिप्रतीततदासनविशेषात् सकाशाद् विशिष्टज्ञानमनु-  
मानवद्—दिव्यज्ञानानुमान इव व्यभिचारस्यासम्भवात् । अयमभिप्रायः—वज्रासने  
प्रकर्षप्राप्ते सति नियमाद् दिव्यज्ञानमुत्पद्यत इति भवतां कृतान्तः । ततो यथा वज्रा-  
सनादनुमीयमानेन व्यभिचारसम्भवः, एवं प्रतिपञ्चन्द्राद् पौर्णिमाशशधरानुमानेऽपि  
व्यभिचाराभाव एवेति ॥

३०

( ११ ) सर्वमसमञ्जसमिति । बाह्यार्थसङ्घावसाधकमिदं सर्वमपि प्रागुक्तम्, अतो  
भवत्पक्षे सर्वमसमञ्जसुं प्राप्तम्, अभ्युपगमस्य व्यवहारेण वाधितत्वात् ॥

१ ‘सर्वं समञ्जसं’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

(तथाप्रतीतेः) विच्छिन्नार्थग्रहणस्यभावसंवेदनवेदनाच्च । बाह्यार्थ-  
गोचरः, स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्यभावत्वेन च तच्चित्रता-  
पत्त्या वस्त्वन्वयानुसारी फलवान् चित्रक्षयोपशमसम्भूतचित्रज्ञान-  
संवेद्य इति परिभाव्यतामेतत् ॥

आह—एवमपि तत्तदाभासविशेषो दुष्परिज्ञान एव, उभयत्र  
धूमवेदनात् । उच्यते—अस्ति तावदसौ, परिज्ञाने तु यतः कार्यो न

( स्व० व्या० )

१० भासावसायाभाव इति । अस्ति चायं—तत्तदाभासविशेषः आविद्रुद्धनादि-  
सिद्धः तथाप्रतीतेः विच्छिन्नार्थग्रहणस्यभावसंवेदनवेदनाच्च । अयं बाह्या-  
र्थगोचरस्तथाप्रतीतेरेव तथा स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वयनिष्पादनैकस्यभाव-  
त्वेन च हेतुना तच्चित्रतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वयानुसारी फलवान्  
तदुभयभावत् एव चित्रक्षयोपशमसम्भूतचित्रज्ञानसंवेद्य इति परि-  
१५ भाव्यतामेतत् सर्वमेवेति ॥

आह—एवमपि—यथोक्तं भवता तथापि तत्तदाभासविशेषः—धूमधूमा-  
भासविशेषो दुष्परिज्ञान एव । कुत इत्याह—उभयत्र—तत्तदाभासे धूमवेद-  
नीत् । उच्यतेऽत्र समाधिः—अस्ति तावदसौ—तत्तदाभासविशेषः परिज्ञाने तु

( विवरणम् )

२० (१२) तथाप्रतीतेरेवेति । प्रतीयते हि लोके बाह्यार्थरूपोऽग्रेजातो धूमो धूमत्वेन,  
वस्त्वन्वयानुसारी न भविष्यतीत्याह—(१२-१३) तथा स्वनिवृत्त्यपरोत्पत्तिद्वय-  
निष्पादनैकस्यभावत्वेन च हेतुना तच्चित्रतापत्त्या कारणेन वस्त्वन्वयानुसारीति । वस्तुनः—धूमादेवन्वयः कार्येऽनुगमो वा वस्त्वन्वयस्तमनुसरति—अनुयातीत्येवं—  
२५ शीलो वस्त्वन्वयानुसारी तत्तदाभासविशेषः वस्तूनामन्वयं साक्षात् कुर्वाणस्तत्तदा-  
भासविशेषः प्रवर्तते इत्यर्थः । कथा यो वस्त्वन्वय इत्याह—तच्चित्रतापत्त्या तस्य—  
वस्तुनश्चित्रतापत्त्या कारणेन । एषाऽपि कुत इत्याह—स्वनिवृत्तिश्च—आत्मनः कथश्चिन्नाशः  
अपरोत्पत्तिश्च—कार्येत्पाद एतलक्षणं यद्द्वयं तत्रिष्पादन ऐकः स्वभावो तत् तथा तस्य  
भावः—तत्त्वं तेन हेतुना । इदमुक्तं भवति—धूमादिवस्त्वात्मानं निर्वर्तयति कार्यं च  
३० जनयतीति चित्रस्यभावत्वाच्चास्यान्वयः, तदन्वयं च तत्तदाभासविशेषोऽनुसरतीति ॥

१ ‘संवेदनाच्च’ इति ग—पाठः । २ ‘भावत्वे च तच्चित्र०’ इति ग—पाठः । ३ ‘लोके बाह्यार्थ-  
सदूभावसाधकमिदं सर्वमपि ग्रांगुक्तम्, अतो भवत्पक्षे स तच्चित्रतापत्ता’ इति ख—पाठः ।  
४ ‘यते(?)द्वयं’ इति ख—पाठः । ५ ‘एतद् तदाभासविशेषावत् तथा तस्य’ इति ख—पाठः ।

## ( मूलम् )

अविवेचितं लिङ्गं लिङ्गिनं गमयति, न चायमसम्भवीति, कार्यकारणभावस्य सर्वत्र नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः । एवमपि नो दोषाभाव एव, अनग्रेष्ठमवदधूमाद् धूमज्ञानाविरोधादिति ॥ ५

शक्तमूर्द्धनि धूमासिद्धेः अधूमात्र जातुचिद् धूमज्ञानमिति चेत्, न, बाष्पादौ भावात् तथालोकप्रतीतेः । तस्य तदाभासत्वे शक्तमूर्द्धधूमेऽपि समानः प्रसङ्गः, उत्पातजत्वेन तस्याप्यधूमत्वात् । इति नियत एव कार्यकारणभावोऽभ्युपगन्तव्यः । तथा च सति बाष्पादौ तदितरविशेषपरिज्ञानवत् शक्तमूर्द्धधूमादावपि तत्सम्भवादुक्त ॥ १०

## ( स्वो० व्या० )

यत्रः कार्यो भवता । किमित आह—नाविवेचितं लिङ्गं लिङ्गिनं गमयति । न चायमसम्भवी परिज्ञानयतः । कथमिलाह—कार्यकारणभावस्य सर्वत्र नियतत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः—कार्यकारणभावानुपपत्तेः । एवमपि, तदनियतत्वेऽपीत्यर्थः, नः—अस्माकं दोषाभाव एव । कथमिलाह—अनग्रेः— १५ शक्तमूर्द्धो धूमवदिति निर्दर्शनं अधूमात् सकाशात् धूमज्ञानाविरोधादिति ॥

आह—शक्तमूर्द्धनि धूमासिद्धेः कारणादधूमात् सकाशात् न जातुचित् न कदाचिद् धूमज्ञानम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न बाष्पादौ भावात्, ‘आदि’शब्दाद् विशिष्टेरेणवादिग्रहः, तथा—धूमतया लोकप्रतीतेरिति । तस्येतादि । तस्य—बाष्पादेः तदाभासत्वे—धूमभासत्वे । किमिलाह—शक्तमूर्द्धधूमेऽपि स- २० मानः प्रसङ्गः । सोऽपि धूमभास एवेति उत्पातजत्वेन हेतुना तस्यापि—शक्तमूर्द्धजधूमस्य अधूमत्वात् । इति—एवं नियत एव कार्यकारणभावोऽभ्युपगन्तव्यः । तथा च सति—एवं च सति बाष्पादौ तदितरविशेषपरिज्ञानवत्—धूमेतरविशेषपरिज्ञानवदिति निर्दर्शनम्, शक्तमूर्द्धधूमादावपि अधिकृते तत्सम्भवात्—तदितरविशेषपरिज्ञानसम्भवात् । किमिलाह—उक्तदोषाभावः ॥ २५

## ( विवरणम् )

(२१) उत्पातजत्वेनेति । शक्तमूर्द्धप्रभवो हि धूम उत्पातज एव, अरिष्टरूपत्वात् ॥

(२३-२४) तदितरविशेषपरिज्ञानसम्भवादिति । तस्माद्—धूमादितरस्य—धूमभासस्य सम्बन्धिनो विशेषस्य यत् परिज्ञानं तस्य सम्भवात् ॥

१ ‘दोषभावः’ इति ग-पाठः । २ ‘मूर्द्धे धूमेऽपि’ इति ड-पाठः । ३ ‘तदपरविशेषपरिज्ञानवत्’ इति ड-पाठः । ४ ‘मूर्द्धप्रभवो’ इति ख-पाठः ।

( मूलम् )

दोषाभावः । इति बाह्यभाव एव ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्ज्ञेयभावे,  
उत्कवदयोगात् ॥

५ एतेन स्वभावानुपलब्ध्योरपि ज्ञापकत्वं व्युदस्तम् । न हि स्वभावा-  
रूपमपि लिङ्गमप्राप्तवहिःसत्ताकमद्वयबोधमात्रतया ज्ञापकत्वाय  
अंलम्, ज्ञाप्यस्यातदात्मकत्वाच्च । न हि कृतकत्वादिज्ञानमनित्यत्वा-  
दिज्ञानात्मकम्, तथाऽननुभवात्, अनात्मभूतज्ञानान्तरगमकत्वे च  
स्वभावत्वहानिः । तद्विकारणभूतं वा गम्येत कार्यभूतं वेत्युभय-  
१० थाऽपि न युक्तियुक्तं स्वभावत्वम्, नियमतोऽभेदात् । एवं केवलभूत-  
लादिज्ञानादपि घटाभावज्ञानादौ योजना कार्या । इति लिङ्गान्तरत्वा-  
भावो भवनीत्या, तत्त्वतस्थाऽननुभूतेरिति । एवं च यदिदमाशङ्क्य

( स्व० व्या० )

इति—एवं बाह्यभाव एव सति ज्ञापकस्थितिः, नान्तर्ज्ञेयभावे । कुत  
१५ इत्याह—उत्कवदयोगात् अन्तर्ज्ञेयवादे ज्ञापकस्थितेरिति ॥

एतेन—अनन्तरोदितेन स्वभावानुपलब्ध्योरपि हेत्वोः ज्ञापकत्वं व्युद-  
स्तम्—अपाकृतम् । कथमिलाह—न हीत्यादि । न यस्मात् स्वभावारूपमपि  
लिङ्गं कृतकत्वादिस्त्रूपमप्राप्तवहिःसत्ताकमद्वयबोधमात्रतया कारणेन  
ज्ञापकत्वायालम्, ज्ञाप्यस्यातदात्मकत्वाच्च । एतदेवाह न हीत्यादिना ।  
२० न हि कृतकत्वादिज्ञानं अनित्यत्वादिज्ञानात्मकम् । कथं नेत्याह—तथाऽ-  
ननुभवात्—कृतकत्वादिज्ञानस्यानित्यत्वादिज्ञानात्मकत्वेनाननुभवात् । अनात्म-  
भूतज्ञानान्तरगमकत्वे च कृतकत्वादिज्ञानस्य स्वभावत्वहानिः । तद्वी-  
लादि । तद् यस्मादनित्यत्वादिज्ञानं कारणभूतं वा गम्येत तेन कार्यभूतं  
वा । उभयथाऽपि—एवं न युक्तियुक्तं स्वभावत्वम् । कुत इत्याह—नियमतः  
२५ अभेदादनयोः । एवं केवलभूतलादिज्ञानादपि सकाशाद् घटाभावज्ञानादौ  
संवधे योजना कार्या । इति—एवं लिङ्गान्तरत्वाभावो भवनीत्या—द्वय-  
बोधमात्रतया तत्त्वतः—परमार्थेन तथा—लिङ्गतया अननुभूतेरिति । एवं च

( विवरणम् )

(१४) बाह्यभाव एवेति । बाह्यार्थसद्बाव एवेत्यर्थः ॥

१ ‘अलं न हि ज्ञाप्य०’ इति क-पाठः । २ ‘साध्ययोजना’ इति क-पाठः । ३ ‘लिङ्गलिङ्गितया’  
इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

“अनग्निजन्यो धूमः स्यात् तत् कार्यात् कारणे गतिः ।

न स्यात् कारणतायां वा कुत एकान्ततो गतिः ? ॥<sup>३</sup>

तत्रापि धूमाभासा धीः प्रबोधपदुवासनाम् ।

५

जनयेदग्निनिर्भासां धियमेव न पावकम् ॥<sup>४</sup>

तद्योग्यवासनागर्भं एवं धूमावभासिनीम् ।

व्यनक्तिं चित्तसन्तानो धियं धूमोऽग्नितस्ततः ॥”<sup>५</sup>

इत्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं तदुक्तिमात्रमेव, उक्तवदयोगादिति ॥

अन्यस्त्वाह—संव्यवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम् । स च उक्त- १०

खरूपात् ततः सिद्ध्यत्येव, अन्यथा तदसिद्धेः; परमार्थतस्त्वद्वयं

बोधमात्रं तत्त्वमिति नानुमानानुमेयव्यवस्था । एतदप्यसत्, विचा-

राक्षमत्वात् । तथाहि—कोऽयं संव्यवहारः ? अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः ।

( स्वो० व्या० )

सति यदिदमाशङ्का अनग्निजन्यो धूमः स्यादित्यादि वार्त्तिककारेणोक्तं १६

तदुक्तिमात्रमेवेति योगः । अनग्निजन्यो धूमः सात् प्रतिभासान्तरोत्पादेन

तत्—तसात् कार्यात्—धूमात् कारणे गतिर्न स्यादश्चौ कारणतायां वा

धूमस्याश्चौ तदुत्तरकालं तत्रिभासभावतः कुत एकान्ततो गतिः, धूमादङ्कः

नावशयं कारणानि तद्वन्ति भवन्ति इति कृत्वा । इहोत्तरम्—तत्रापीत्यादि । तत्रापि—

व्यतिकरे धूमाभासा धीः प्रबोधपदुवासनां विशिष्टां जनयेदग्निनिर्भासां २०

धियमेव, न पावकं—नाग्निम् । एवमपि कथमयेधूम इत्याह—तद्योग्यवासना-

गर्भः—अग्निनिर्भासधीयोग्यवासनागर्भः एवं धूमावभासिनीं धियं व्यनक्ति

चित्तसन्तानः इति तैतः—सन्तानापेक्षया धूमोऽग्नित इत्युच्यते । इत्यादि

वार्त्तिककारेणोक्तं यत् तदुक्तिमात्रमेव । कथमित्याह—उक्तवदयोगादिति ॥

अन्यस्त्वाह—संव्यवहारार्थमनुमानलक्षणप्ररूपणम् । स च—संव्यव- २५

हार उक्तखरूपात् ततः—अनुमानलक्षणात् सिद्ध्यत्येव, अन्यथा—उक्तलक्ष-

णानुमानव्यतिरेकेण तदसिद्धेः—व्यवहारासिद्धेः । परमार्थतस्त्वद्वयं बोधमात्रं

तत्त्वं ग्राह्यग्राह्यकाकारशूल्यमिति नानुमानानुमेयव्यवस्था । एतदाशङ्काह—

एतदप्यसत्—अशेभनम् । कुत इत्याह—विचाराक्षमत्वात् । एतदेवाह तथाही-

त्यादिना । तथाहि—कोऽयं संव्यवहारो नाम ? । एवं पृष्ठः पर आह—अन्यतोऽन्य- ३०

१—३ अनुष्टुप् । ४ ‘प्रयोगसाद्व्यार्थं द्रष्टव्यं १०१तमं पृष्ठम् । ५ ‘तव सन्ताना०’ इति क-

पाठः । ६ ‘धूमोऽग्निवत् इत्यु०’ इति क—पाठः ।

## ( मूलम् )

यद्येवं कथमद्वयं बोधमात्रं तत्त्वम् ? । न सा परमार्थत इति । नास्त्येव तर्हि किं तदर्थमनुभानलक्षणप्रस्तुपणया ? । अथ साऽप्यसती, कथं शास्त्रप्रणयनम् ? । तदप्यसदेवेति । तदिदं विहारकक्षाप्रवेशनमित्यलमन्न निर्बन्धेन ॥

किञ्चाद्ये बोधमात्रे तत्त्वे न भवापवर्गविशेष इति न युक्ता तत्त्वकल्पना । कथं न विशेषो ग्राह्यादिप्रपञ्चवतो भवत्वात् तद्रहितस्य चापवर्गत्वादिति, न, अद्यये बोधमात्रे ग्राह्यादिप्रपञ्चाभावात्, भावे वाऽद्वयत्वविरोधात् निमित्तासिद्धेश्च । तथाहि—किमस्य निमित्तम् ? अनिमित्तत्वेऽभावप्रसङ्गः । बोधमात्रनिमित्तत्वे सदापत्तिः । अविद्या

( स्व० व्या० )

प्रतिपत्तिः, लिङ्गात् लिङ्गिप्रतिपत्तिरित्यर्थः । एतदाशङ्काह—यद्येवं कथमद्वयं बोधमात्रं तत्त्वम् ? । अत्राह—न सा—अन्यतोऽन्यप्रतिपत्तिः परमार्थत इति कृत्वा । एतदाशङ्काह—नास्त्येव तर्हि सा किं तदर्थम्—अन्यतोऽन्यप्रतिपत्त्यर्थमनुभानलक्षणप्रस्तुपणया ? न किञ्चिदित्यर्थः । पराभिप्रायमाह—अथ साऽप्यसती—अनुभानलक्षणप्रस्तुपणा । एतदाशङ्काह—कथं शास्त्रेण प्रणयनम् ? अस्ति चैतत् । अत्राह—तदप्यसदेवेति शास्त्रप्रणयनम् । एतदाशङ्काह—तदिदं विहारकक्षाप्रवेशनं सर्वापलापेन इत्यलमत्रं निर्बन्धेन, दुःस्थितत्वादस्य ॥

अभ्युच्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्चाद्ये ग्राह्याकारादिरहिते बोधमात्रे तत्त्वे—वस्तुनि न भवापवर्गविशेष इति कृत्वा न युक्ता तत्तत्वकल्पना—अद्वयबोधमात्रतत्वकल्पना । अत्राह—कथं न विशेषः, भवापवर्गयोरिति प्रक्रमः, ग्राह्यादिप्रपञ्चवतो बोधस्येति सामर्थ्यं भवत्वात्—संसारत्वात् तद्रहितस्य—ग्राह्यादिप्रपञ्चरहितस्य चापवर्गत्वात्—मोक्षत्वादिति । एतदाशङ्काह—न, अद्यये बोधमात्रे तत्वे ग्राह्यादिप्रपञ्चाभावात्, भावे वा ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य—अद्वयत्वविरोधात् तथा निमित्तासिद्धेश्च ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य । तथाहि—किमस्य—ग्राह्यादिप्रपञ्चस्य निमित्तम् ? अनिमित्तत्वे सत्यभावप्रसङ्गोऽस्य । बोधमात्रनिमित्तत्वे सदापत्तिस्तस्यापवर्गेऽपि भावात् । अविद्या निमित्तम् । इति चेत्,

( विवरणम् )

३० (१८-१९) विहारकक्षाप्रवेशनमिति । सर्वविचारपरिहारेण मैठैककोणप्रवेश इत्यर्थः ॥

१ नास्त्येवं तर्हि’ इति ग-पाठः । २ ‘सामान्यतोऽन्य०’ इति छ-पाठः । ३ ‘मैठैककोण’ इति ख-पाठः ।

(मूलम्)

निमित्तमिति चेत्, वाह्यार्थसिद्धिः । बोधमात्रमेवाविद्येति चेत्, ननूक्तो दोषः । क्षिष्टं तदेव सेति चेत्, कुतः क्षिष्टत्वम्? । स्वभावत एवेति चेत्, न ततः शुद्धिः, अबोधक्षणस्येव ततोऽक्षिष्टस्यानुदयात् ॥५  
अक्षिष्टश्चासौ शुद्धिः, स चायुक्तः ततः, सङ्क्लेशमात्रत्वात् । तद्विस्त्र-  
स्वभावेनाजनयज्ञनकर्धमतामतिपतति जनयच्च तेन भिन्नजातीयम् ।  
न हि शुद्धबोधमात्रादशुद्धबोधजन्म, तत्तत्स्वभावनियमात्, न  
नीलात् शुक्लोदयवददोषः, तन्मात्रान्नीलान्तरवत् तदसिद्धेः, शक्तय-  
न्तरोपादानं हि तदिष्यते,

१९

(स्वो० व्या०)

एतदाशङ्काह—वाह्यार्थसिद्धिः, बोधमात्रतोऽन्यत्वात् तस्या इति भावः । बोध-  
मात्रमेवाविद्या । इति चेत्, एतदाशङ्काह—ननूक्तो दोषः—बोधमात्रनिमित्तत्वे  
सदापतिः<sup>१</sup> । क्षिष्टं तदेव—बोधमात्रं सा—अविद्या । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
कुतः क्षिष्टत्वं बोधमात्रस्य? स्वभावत एव । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न ततः ॥५  
शुद्धिः, न क्षिष्टादक्षिष्टजन्मेत्यर्थः । एतदेवाह अबोधेत्यादिना । अबोधक्षणस्येवेति  
निर्दर्शनम् । ततः—क्षिष्टाद् बोधमात्रात् अक्षिष्टस्यानुदयात् तस्यैव । अक्षि-  
ष्टश्चासौ—बोधः शुद्धिरुच्यते । स चैवम्भूतोऽयुक्तः ततः—क्षिष्टाद् बोधमात्रात् ।  
कुत इत्याह—सङ्क्लेशमात्रत्वात् तस्य । ताँद्व—क्षिष्टं बोधमात्रं स्वस्वभावेन—  
आत्मीयेन रूपेण क्षिष्टतालक्षणेन अजनयत् । किमित्याह—जनकर्धमतामति- २०  
पतति, जनयच्च तेन—स्वस्वभावेन (भिन्नजातीयं) विजातीयं कार्यं जनक-  
र्धमतामतिपतति । एतदेव निर्दर्शनान्तरेणाह—न हि शुद्धबोधमात्रात् संकाशाद्  
अशुद्धबोधजन्म । कुत इत्याह—तत्तत्स्वभावनियमात् तस्य—शुद्धबोधमात्रस्य  
शुद्धबोधमात्रजननस्वभावनियमादिति । न नीलाद् बोधमात्राच्छुक्लोदयवददोषः,  
किन्तु दोष एव । कुत इत्याह—तन्मात्रात्—नीलमात्रात्, नीलान्तरवदादिति ॥२५  
निर्दर्शनं सजातीयमेव । तदसिद्धेः—शुक्लोदयसिद्धेः । इत्थं चैतदज्ञीकर्तव्यमित्याह—

(विवरणम्)

(१७) तस्यैवेति । अक्षिष्टक्षणहेतोर्विवक्षितानन्तरक्षिष्टक्षणस्यैव । अयमभिप्रायः—  
यथाऽयमक्षिष्टक्षणहेतुतया परिकन्कि(?)क्षिष्टक्षणहेतुतया परिकल्पितः क्षिष्टो ज्ञानक्षणः  
स्वकारणात् क्षिष्टक्षणात्, एवमस्मादपि क्षिष्टात् क्षिष्टस्यैवात्पादो युक्तः, नाक्षिष्टस्येति ॥३०

१ 'वाह्यार्थसिद्धेः' इति ग—पाठः । २ 'ततः अबोध०' इति ग—पाठः । ३ 'शुद्धः स' इति ग—पाठः ।  
४ दृष्टव्यं ११६तम् पृष्ठम् । ५ 'अबोधे क्षण०' इति ढ—पाठः । ६ 'सङ्क्लेशाद्' इति क—पाठः ।

## (मूलम्)

“कस्यचित् किञ्चिदेवान्तर्वासनायाः प्रबोधकम् ।

ततो धियां विनियमो न बाह्यार्थव्यपेक्षया ॥”<sup>१</sup>

५ हत्यादिवचनात् । न चात्रोपादाननिमित्तभावो ज्यायान्, कस्यचित् कचित् सहकारित्वायोगादिति निर्लोकितं प्रपञ्चेन ॥

अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे तु न नीलाच्छुक्लज्ञनम्, तथाऽनुभवभावेऽपि सञ्चयायायोगात्, हेत्वभेदे फलभेदानुपपत्तेः, अन्यथाऽतिप्रसङ्गात्, नीलाच्छुक्लवच्छुद्धादप्यशुद्धज्ञनमानिषेधात् । न शुद्धोऽशुद्ध-<sup>१०</sup> जननस्वभावः । इतर इतरस्वभावः कथम् ?, सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तेः

(स्वो० व्याठ०)

शक्त्यन्तरोपादानं, शुक्लशक्त्युपादानमित्यर्थः, यसात् तत्-शुक्लमिष्यते भवद्दिः । कुत इत्याह-कस्यचित्-बोधमात्रस्य किञ्चिदेव-शक्तिरूपं अन्तर्वासनायाः प्रबोधकं भवति, ततो धियां विनियमो नीलशुक्लादितया, न १५ बाह्यार्थव्यपेक्षया इत्यादिवचनात् कारणात् । न चात्रोपादाननिमित्तभावो ज्यायान् । कुत इत्याह-भवत्पक्षे कस्यचित् कचित् सहकारित्वायोगादिति एतनिर्लोकितं प्रपञ्चेन अधस्तात् ॥

२० “अनन्तरेत्यादि । अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे पुनस्तस्यैवैषा शक्तिरित्यस्मिन् न ‘नीलाद् विज्ञानात् शुक्लज्ञनम्-शुक्लविज्ञानोदयः। तथाऽनुभवभावेऽपि सति किमित्याह-सञ्चयायायोगात् । अयोगश्च हेत्वभेदे सति फलभेदानुपपत्तेः। अभिन्नं च नीलविज्ञानं नीलशुक्लहेतुः, शक्तिरपि तदेवेत्यमित्रायः। एवं चोक्तदोषसिद्धिरेव । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथाऽतिप्रसङ्गात् । एनमेवाह-नीलाच्छुक्लवदिति निर्दर्शनम् । शुद्धादपि बोधादशुद्धज्ञनमानिषेधात् । आह-न शुद्धोऽशुद्धजननस्वभावः; बोध इति प्रक्रमः। अत्रोत्तरम्-इतरः-क्षिण्ठ इतरजननस्वभावः-२५ शुद्धजननस्वभावः । कथम् ? अत्राह-सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तेः-निरन्वयसङ्क्लेश-

(विवरणम्)

(१८) अनन्तरविज्ञानशक्तिपक्षे इति । नीलज्ञानस्यैवेहशी शक्तिर्येन तदनन्तरं शुक्लज्ञानमुत्पद्यते इत्यस्मिन् शुद्धबोधेऽपि तुल्यैवेयम् ॥

(२५) सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तेरिति । अत्र ‘सर्वथा’शब्दस्याग्रतोऽकारप्रश्लेषः ३० कार्यः । ततोऽसङ्क्लेशनिवृत्तेरिति भवति । अत्र चायं भावार्थः-यथा सङ्क्लिष्टक्षणादनन्तरं सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तौ सत्यां शुद्धः क्षण उत्पद्यते इत्यङ्गीक्रियते तथाऽसङ्क्ल-

१ अनुष्टुप् । २ ‘मित्यर्थः यसात् तत् शुक्लमित्यर्थः यसात्’ इति क-पाठः । ३ ‘ज्यायते’ इति रु-पाठः । ४ ‘नीलादिविज्ञानात्’ इति ड-पाठः ।

( मूलम् )

शुद्धबोधेऽपि तुल्यैवेधम् । कथं भूयस्तद्वावः एव ? मा भवत्विति निषिध्यते । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथा यस्य सर्वथा निवृत्तिस्तस्यानन्तरं तत्सद्वशेनैव भवितव्यमित्युक्तदोषानतिवृत्तिरेव ॥ ५

किञ्चाद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सङ्क्लिष्टोऽसङ्क्लिष्टश्च बोध इत्येतदेवासम्भवि अन्यत्र वचनमात्रात् उभयत्र बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धेः, तदतिरिक्तस्य चाभावाद् बोधभेदमात्रस्याप्रयोजकत्वात्, तस्मिन् सत्यपि जातिभेदायोगात् शुद्धबोधभेदेषु तदनुपपत्तेः । एवमपि तदङ्गीकरणे इष्टवाधा शुद्धबोधानामपि क्लिष्टेतरत्वप्रसङ्गात्, १०

( स्वो० व्या० )

नाशतो विजातीयजननस्यभावसिद्धेरित्यर्थः । एतदाशङ्काह-शुद्धबोधेऽपि तुल्यैवेधं-सर्वथा सङ्क्लेशनिवृत्तिः, अतो विजातीयजननस्यभावसिद्धेः क्लिष्टबोधो भैवतीति अभिग्रायः । अत्राह-कथं भूयः-पुनस्तद्वावः-शुद्धबोधभावः ? । एतदाशङ्काह-मा भवत्विति निषिध्यते । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्यमनन्तरोदितम् । अन्यथा- १५ एवमनभ्युपगमे सति यस्य सर्वथा निवृत्तिस्तस्यानन्तरं तत्सद्वशेनैव भवितव्यं सर्वथा निवृत्याऽपि विजातीयजननस्यभावताक्षेपादिति-एवमुक्तदोषानतिवृत्तिरेव । न क्लिष्टान्शुद्धजन्मति भावः ॥

अभ्युच्यमेवाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च अद्वये बोधमात्रे तत्त्वे सङ्क्लिष्टः असङ्क्लिष्टश्च बोध इत्येतदेवासम्भवि तत्वतः, अन्यत्र वचनमात्रात्, २० निरर्थकादिति । एतदेवाह-उभयत्र-सङ्क्लिष्टोऽसङ्क्लिष्टे च बोधमात्रभावात्, अन्यथा तत्तत्त्वासिद्धेः-बोधमात्रतत्त्वासिद्धेः तदतिरिक्तस्य च-बोधमात्रातिरिक्तस्य च अभावाद् बोधभेदमात्रस्य च केवलस्य अप्रयोजकत्वात् । कथमित्याह-तस्मिन् सत्यपि-बोधभेदमात्रे जातिभेदायोगात् । अयोगश्च शुद्धबोधभेदेषु नानासन्तानान्तरवर्तिषु तदनुपपत्तेः-जातिभेदानुपपत्तेः । २५ एवमपि-बोधभेदमात्रतायां तदङ्गीकरणे-जातिभेदाङ्गीकरणे इष्टवाधा । कथमित्याह-शुद्धबोधानामपि सन्तानान्तरवर्तिनां क्लिष्टेतरत्वप्रसङ्गात् ।

( विवरणम् )

क्लिष्टक्षणादनन्तरं सर्वप्रकारैरसङ्क्लेशनिवृत्तेस्तुल्यत्वात् क्लिष्टः क्षण उत्पद्यत इत्यप्यभ्युपगम्यतां, सर्वथा निवृत्तेहभयत्राप्यविशिष्टत्वात् ॥ ३०

१ 'शुद्धबोधाऽ' इति ग-पाठः । २ 'सिद्धे क्लिष्ट०' इति क-पाठः । ३ 'भवत्विति' इति छ-पाठः । ४ 'खवनाक्षेपाऽ' इति छ-पाठः । ५ 'अभ्युच्यमाह' इति छ-पाठः । ६ 'शुद्धबोद्धाऽ' इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

तेषामपि मिथो भेदात्, तन्मात्रस्य च तद्वावहेतुत्वात्, अन्यथाऽधिक-  
भावसिद्धिः, क्लिष्टो बोध इति क्लेशस्य बोधविशेषणत्वात्, असतो  
५ विशेषणत्वायोगात् अतिप्रसङ्गात्, तदितरत्राप्यविशिष्टत्वात् ।  
तथाहि-बोधो बोध इति तत्त्वे क्लेशाभाव उभयत्राविशिष्ट एवेति ।  
न च निरंशं तत्त्वमिति तत्त्वतो न विशेषणविशेष्यभावः, क्लिष्टो  
बोध इति तत्त्वानुपपत्तेनिरंशस्यैकस्वभावत्वात् तस्य च बोध एवोप-  
योगात्, अन्यथा तद्बोधतापत्तेः क्लिष्ट इति शब्दहेत्वभावात्  
१० तत्त्वतस्तत्त्वाविशेषात् । इति यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः ॥

एतेन यदुच्यते—“तदेवाद्यं बोधमात्रं तथास्वभावत्वात् तथाऽ-  
वभासमानं ग्राह्यादिरूपत्वाद् विकल्पात्मकत्वात् क्लिष्टो बोध

(स्व० व्या०)

प्रसङ्गश्च तेषामपि-शुद्धबोधानां मिथः-परस्परं भेदात्, तन्मात्रस्य च-  
१५ भेदमात्रस्य च तद्वावहेतुत्वात्-क्लिष्टतरभावहेतुत्वात् । अन्यथा-एवमनभ्युप-  
गमेऽधिकभावसिद्धिः क्लिष्टो बोध इति-एवं क्लेशस्य बोधविशेषण-  
त्वात्, असतोः-क्लेशस्य विशेषणत्वायोगात् । अयोगश्च अतिप्रसङ्गात् ।  
तदितरत्रापि-शुद्धबोधेऽविशिष्टत्वात् असद्विशेषणस्य । एतदेव भावयति  
तथाहीत्यादिना । तथाहि-(बोधो) बोध इति तत्त्वे क्लेशाभाव उभयत्र-  
२० बोधे अविशिष्ट एवेति तदितरत्राप्यविशिष्टत्वसिद्धिः । न चेत्यादि । न च निरंशं  
तत्त्वमिति कृत्वा तत्त्वतः-परमार्थेन हेतुना न विशेषणविशेष्यभावः ।  
कुत इत्याह-क्लिष्टो बोध इति-एवं तत्त्वानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च निरंशस्यै-  
कस्वभावत्वात् तस्य च-एकस्य स्वभावस्य बोध एवोपयोगात् । इत्थं  
चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्बोधतापत्तेः तस्य-बोध-  
२५ स्याबोधतापत्तेः । एवं क्लिष्ट इति शब्दहेत्वभावात् बोधैकस्वभावतया ।  
अत एवाह-तत्त्वतः-परमार्थेन तत्तत्त्वाविशेषात्-बोधतत्त्वाविशेषात् । इति-  
एवं यथोदिततत्त्वानुपपत्तिः, क्लिष्टबोध इति तत्त्वानुपपत्तिरित्यर्थः ॥

एतेन यदुच्यते पैरः-तदेवाद्यं बोधमात्रं वस्तु तथास्वभावत्वात्  
कारणात् तथाऽवभासमानं ग्राह्यादिरूपत्वैव ग्राह्यादिरूपत्वात् कारणात्

(विवरणम्)

३० (१९) बोधो बोध इति । कोऽर्थः? । बोधो बोध इति क्लिष्टता हेतोरन्यस्य  
कस्यचिदभावात् ॥

१ ‘द्वयबोधः’ इति ग-पठः । २ ‘बुद्धबोधानां’ इति छ-पठः । ३ ‘ग्राह्यत्वादिरूपः’ इति छ-पठः ।

## ( मूलम् )

उच्यते” इत्यादि तदपि प्रतिक्षिप्तम्, अद्यथस्य निरंशत्वात्, असत-  
आननुभवात्। इति कर्मलक्षण एव क्लेशोऽस्तु। सत्यस्मिन्नपरिकल्पिते  
तद्योगात् क्लिष्टता तद्वियोगाच्च परमार्थत एव शुद्धिरित्युपपद्यते ५  
भवापवर्गविशेषो नान्यथा। एवं च तस्य कर्मणः सत्त्वादचेतनत्वाद्  
बाह्यसिद्धिरेवेत्यलं प्रसङ्गेन ॥

इतश्च बाह्यप्रतिक्षेपोऽयुक्तः, आस्तवचनविरोधात्, “सञ्चिता-  
लम्बना पञ्च विज्ञानकायाः” इति वचनप्रामाण्याद् बाह्यसञ्चयस्येष्ट-  
त्वात्, आलम्बनत्वेन तद्वस्तुत्वसिद्धेः, विज्ञानजनकत्वात्, अवस्तुनो १०  
जनकत्वायोगात्, उक्तवत् तद्वावाविरोधाच्च। तथाहि-‘तन्नैरन्तर्यां-  
वस्थानमेव तेषां तथास्वभावतया कथञ्चिदपृथग्भूततथाविधैकपैरि-

## ( स्वोऽव्याऋ )

विकल्पात्मकत्वादेव क्लिष्टो बोध उच्यते इत्यादि यदुच्यते तदपि  
प्रतिक्षिप्तम्। कथमित्याह-अद्ययस्यैकतया निरंशत्वात्, असतश्च-क्लेशस्य १५  
अननुभवात्। इति-एवं कर्मलक्षण एव क्लेशोऽस्तु। सत्यस्मिन्नपरि-  
कल्पिते-कर्मलक्षणे क्लेशे तद्योगात्-कर्मलक्षणक्लेशयोगात् क्लिष्टता तद्वियो-  
गाच्च-अपरिकल्पितक्लेशवियोगाच्च परमार्थत एव शुद्धिरिति-एवमुपपद्यते।  
किमित्याह-भवापवर्गविशेषो नान्यथा। एवं च सति तस्य कर्मणः  
क्लेशरूपस्य सत्त्वादचेतनत्वाद् बाह्यसिद्धिरेव बोधमेदेन इत्यलं प्रसङ्गेन ॥ २०

इतश्च बाह्यप्रतिक्षेपोऽयुक्तः। कुत इत्याह-आस्तवचनविरोधात्।  
विरोधश्च सञ्चितालम्बनाः पञ्च रूपादिज्ञानमेदेतः विज्ञानकाया इति वचन-  
प्रामाण्यादेवं बाह्यसञ्चयस्येष्टत्वादिति। आलम्बनत्वेन हेतुना तद्वस्तु-  
त्वसिद्धेः। ३४ सिद्धिश्च “विज्ञानजनकत्वात् अवस्तुनो जनकत्वायोगात्  
उक्तवत्-यथोक्तं तद्वावाविरोधाच्च-सञ्चयभावाविरोधाच्च। प्रागुक्तस्मरणार्थ- २५  
माह तथाहीत्यादिना। तथाहि-तन्नैरन्तर्यांवस्थानमेव, प्रक्रमात् परमाणुनैर-  
न्तर्यांवस्थानमेव तेषां-परमाणूनां तथास्वभावतया कारणेन कथञ्चिदपृथग्भ-  
भूततथाविधैकपरिणामवत्, तन्नैरन्तर्यांवस्थानं तत्समूहः-परमाणुसमूहः

१. ‘प्रतिक्षेपो युक्तः’ इति क-पाठः। २. ‘भूतभूततथा०’ इति क-पाठः। ३. ‘परिणामवस्थसमूहः’  
इति छ-पाठः। ४. ‘सिद्धेऽसिद्धिश्च’ इति छ-पाठः। ५. ‘सिद्धिश्च तद्विज्ञान०’ इति क-पाठः।

## ( मूलम् )

ग्रामवत् तत्समूहः<sup>१</sup> इत्युक्तम् । समूहः सञ्चय इति चानर्थान्तरमेव । न चेदं गम्भीरदेशनायोग्यतापादनाय विनेयानुगुण्यत उक्तमिति<sup>२</sup> युक्तम्, प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात् तथाऽनुभवाभावात्, तथापि तत्कल्पने अतिप्रसङ्गादिति । न च “चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदेतत् त्रैधातुकम्” इत्यादि बाधकं वचनमेव प्रमाणमत्र, तदनासतापत्तेः विरुद्धार्थाभिधानात् तुल्ययोगक्षेमत्वात्, अस्यैव चान्यार्थत्वादिति । तथाहि-इदमेव युक्तं यदास्थानिवृत्यर्थम्<sup>३</sup> स्य संयोग-वियोगाभ्यां हर्षादिकरणेन सङ्कल्पमात्ररमणीयताकथनम्, अन्यथा बाह्याभावेन दानपारमितादीनां तन्निवन्धनगुणानाम-

## ( स्तो० व्या० )

इत्युक्तं प्राक् । मा भूत् समूह-सञ्चयोर्भेदप्रतिपत्तिरित्याह-समूहः सञ्चय इति चानर्थान्तरमेव । न चेदं संवितालम्बिना इत्यादि गम्भीरदेशनायोग्यतापादनाय, विज्ञानदेशनायोग्यतापादनायेतर्थः, विनेयानुगुण्यतः-शिष्यानुगुण्येन उक्तमिति युक्तं वक्तुम् । कुत इत्याह-प्रमाणाभावात्, तद्विवक्षायाः-आसविवक्षाया अप्रत्यक्षत्वात्-परोक्षत्वात् । अप्रत्यक्षत्वं च तथाऽनुभवाभावाभावात्-तद्विवक्षायाग्रहणतयाऽनुभवाभावात् । तथापि-एवमपि तत्कल्पने-विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पने किमित्याह-अतिप्रसङ्गादिति । न च “चित्तमात्रं भो जिनपुत्र यदेतत् त्रैधातुकं”-काम-रूपा-रूपधातुरूपमित्यादि बाधकं वचनमेव प्रमाणमत्र विनेयानुगुण्यत उक्तमिति कल्पनायाम् । कुत इत्याह-तदनासतापत्तेः आपत्तिश्च विरुद्धार्थाभिधानात् तथा तुल्ययोगक्षेमत्वात् । एतदेवाह-अस्यैव-चित्तमात्रमित्यादेवचनस्य अन्यार्थत्वादिति । इदमेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । इदमेव युक्तं यदास्थानिवृत्यर्थमस्य-अर्थस्य संयोग-वियोगाभ्यां हर्षादिकरणेन, ‘आदि’शब्दादविषयादिग्रहः, सङ्कल्पमात्ररमणीयताकथनम् । अन्यथा-एवमनुभुपगमेबाह्याभावेन हेतुना दानपारमितादीनाम् । ‘आदि’शब्दाच्छीलपारमितादिः

## ( विवरणम् )

(२७) दानपारमितादीनामिति । दानस्य प्रकर्षप्राप्तिर्दानपारमिता । एवमन्याऽपि ॥

१ २५तमे पृष्ठे । २ ‘तदनासतास्तेः’ इति ग-पाठः । ३ ‘अस्यैवानार्थ०’ इति ग-पाठः ।  
४ ३५तमे पृष्ठे । ५ ‘संवितालम्बिना’ इति क-पाठः । ६ ‘बोधकं’ इति क-पाठः । ७ ‘बाह्यताभावेन’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

भावः, तदभावाच्च तस्यैव भगवतोऽभावप्रसङ्गः । न च विज्ञानमात्र-  
सम्पादनीया एव ते, लोके तथाऽदर्शनात्, दानादिज्ञानभावेऽपि पर-  
प्रीत्याद्यभावात्, अतः शून्यतावचनवक्ष्यायवाधितत्वात् प्रमाण- ५  
भावाज्ञातियुक्तियोगात् त्रैधातुकास्थानिवृत्त्यर्थमेवैतदिति युक्तम् ।  
एवं चापवचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽर्थे व्यवस्थितं सदसदादित्वं घटस्य ॥

( स्व० व्या० )

ग्रहः । तन्निवन्धनगुणानाम्-आपनिवन्धनगुणानामभावः, तदभावाच्च-  
तन्निवन्धनगुणाभावाच्च तस्यैव भगवतः-आपस्य अभावप्रसङ्गः । न च १०  
विज्ञानमात्रसम्पादनीया एवैते-दानपारमितादयः । कुत इत्याह-लोके  
तथाऽदर्शनात् । अदर्शनं च दानादिज्ञानभावेऽपि परप्रीत्याद्यभावात्  
परोऽत्र सम्प्रदानम् । ‘आदि’शब्दाद् भुक्त्यादिग्रहः । उपसंहरन्नाह-अतः शून्यता-  
वचनवदिति निर्दर्शनम् । शून्याः सर्वसंस्कारा इत्यादि न्यायवाधितत्वात् हेतोः  
प्रमाणभावात् शून्यतायां जातियुक्तियोगात् एतद्युक्तीनां त्रैधातुकास्था- १५  
निवृत्त्यर्थमेव तत्-वचनं यदुत “चित्तमात्रम्”इत्यादि इति युक्तं वक्तुम् ।  
एवं चापवचनतोऽपि सिद्धे बाह्येऽर्थे किमित्याह-व्यवस्थितं सदसदाद-  
दित्वं घटस्य ॥

( विवरणम् )

(१५) जातियुक्तियोगादिति । जातियुक्तिभिर्योगात्-सम्बन्धात् ॥

२०

(१५) एतद्युक्तीनामिति । एतद्युक्तीनां-शून्यतावादयुक्तीनाम् ॥

(१५-१६) त्रैधातुकास्थानिवृत्त्यर्थमेवेति । रूपा-ऽरूपा-कामाख्यो धातवः ।

एतत् स्वरूपं च वौद्धराज्ञानतसिद्धमिति ॥

इति श्रीमुनिचन्द्रसूरिविरचिते अनेकान्तजयपताकोद्द्योत-  
दीपिकावृच्छिटिप्पणके योगाचारमतवादः ॥

२५

१ ‘भावेऽपि’ इति छ-पाठः । २ ‘रूप्या-ऽरूप्य-काम्याख्यो’ इति च-पाठः ।

## षष्ठोऽधिकारः ।

---

( मूलम् )

यच्चोक्तम्<sup>१</sup>—‘विरोधिधर्माध्यासितखस्त्वाद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनो मुक्त्यभावप्रसङ्गः’ इत्येतदपि सूक्ष्मेक्षिकया मुक्त्तिमार्गमनालोच्यैवोक्तमिति, उक्तवत् सत्त्वानित्यत्वादीनां विरोधित्वासिद्धेः, अन्यथा वस्त्वभावप्रसङ्गात् । किञ्च तथा भूतवस्त्वभावे सत्येकान्तवादिन एव मुक्त्यभावप्रसङ्गः । तथाहि—यदि तदात्मा-ङ्गना-भवनमणि-कनक-धन-धान्यादिकमेकान्तेनैवानात्मकत्वादिधर्मयुक्तं भावनालम्बनमिष्यते, हन्त तर्हि सर्वथाऽनात्मकत्वाद् भावकभाव्याभावात् तत्परिज्ञानोक्तरकालभाविभावनाभावतः कुतः कस्य वा दोषप्रहाणमिति कथयतामिदम् ॥

स्यादेतत् परपरिकल्पिताविचलितैकखभावात्मपेक्ष्या तदनात्म-

( स्वो० व्या० )

यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं मूलपूर्वपक्षे<sup>२</sup>—‘विरोधिधर्माध्यासितखस्त्व-<sup>३</sup>त्वाद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनो मुक्त्यभावप्रसङ्गः’ इत्येतदपि सूक्ष्मेक्षिकया मुक्त्तिमार्गमनालोच्यैवोक्तमिति । कुत इत्याह—उक्तवत्—यथोक्तं तथा सत्त्वानित्यत्वादीनां धर्माणां विरोधित्वासिद्धेः कारणात् । अन्यथा—एवमनभ्युपगमे किमित्याह—वस्त्वभावप्रसङ्गात् निर्णीतमेतत् । किञ्च तथा भूतवस्त्वभावे सति अनेकान्तात्मकवस्त्वभाव इत्यर्थः, एकान्तवादिन एव—वादिनो मुक्त्यभावप्रसङ्गः । एतदेवाह तथाहीत्युपप्रदर्शने । यदि तदात्मा-ङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकमेकान्तेनैव—सर्वथैव अनात्मकत्वादिधर्मयुक्तं भावनालम्बनमिष्यते, हन्त तर्हि सर्वथाऽनात्मकत्वात् कारणात् भावकभाव्याभावात् हेतोः तत्परिज्ञानोक्तरकालभाविभावनाभावेन कुतः कस्य वा दोषप्रहाणं—रागादिप्रहाणमिति कथयतामिदम् ॥

स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे परपरिकल्पितश्चासौ अविचलितैकखभावश्चेति विग्रहः, एवम्भूतश्चासावात्मा च तदपेक्ष्या तत्—

<sup>१</sup> प्रथमे खण्डे २७तमे पृष्ठे । <sup>२</sup> ‘भावप्रसङ्गस्त्वभावप्रसङ्गात् इत्येतदपि’ इति ग-पाठः ।

<sup>३</sup> ‘कल्पिताविचलितैक०’ इति ग-पाठः । <sup>४</sup> प्रथमे खण्डे २७तमे पृष्ठे ।

( मूलम् )

कमभ्युपगम्यते, न पुनः प्रतिक्षणनश्वरात्मापेक्षयेति । एतदप्यसारम् । विकल्पानुपपत्तेः । तथाहि-तत् कथञ्चित् प्रतिक्षणनश्वरं स्यात् सर्वथा वा ? । यदि कथञ्चिदर्हन्मतानुवाद एव । तथा चोक्तमर्हन्मता-५ नुसारिभिः-

“सर्वव्यक्तिषु नियतं क्षणे क्षणेऽन्यत्वमथ च न विशेषः ।

सत्योच्चित्यपचित्योराकृतिजातिव्यवस्थानात् ॥”

इत्यादि । अथ सर्वथा, हन्त तद्यैहिकामुष्मिकसंकललोकसंब्यवहारा-भावप्रसङ्गः । तथाहि-प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो १० ग्राह्यग्राहकभाव-स्मरण-प्रत्यभिज्ञान-कुतूहलविरमणादि आविद्वद-ङ्गनादिप्रतीतमपि नोपपद्यते । न हि ग्राह्यार्थ-तद्राहकसंवेदनयोः

( स्वो० व्या० )

अवस्तु अनात्मकमभ्युपगम्यते, न पुनः प्रतिक्षणनश्वरात्मापेक्षयेति । एतदपि-परसम्मतमसारम् । कथमित्याह-विकल्पानुपपत्तेः । एनमेवाह १५ तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तत्-वस्तु कथञ्चित्-पर्यायापेक्षया प्रतिक्षणनश्वरं स्यात् सर्वथा वा । यदि कथञ्चिदर्हन्मतानुवाद एव । एनमेवाह तथा चोक्तमर्हन्मतानुसारिभिः-पूर्वचार्यैः । किमुक्तमित्याह-सर्वव्यक्तिषु-घटाद्यासु नियतं क्षणे क्षणेऽन्यत्वम्, क्षणसम्बन्धमेदात् । अथ च न विशेषः कथञ्चित् सदादिरूपतया । भावार्थमाह-२० सत्योच्चित्यपचित्योः चित्रसहकारिसामर्थ्येन आकृतिजातिव्यवस्थानात्-संस्थानसत्त्वव्यवस्थानादित्यादि । अथ सर्वथा प्रतिक्षणनश्वरं तत्र । हन्त तद्यै-हिकामुष्मिकसंकललोकसंब्यवहाराभावप्रसङ्गः । एतदेव भावयति तथा-हीत्यादिना । तथाहि-प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सति-प्रतिक्षणं सर्वथा निर-नुवृत्तिनशनशीलत्वे सति आत्मादिवस्तुनो ग्राह्यग्राहकभावश्च स्मरणं च २५ प्रत्यभिज्ञानं च कुतूहलविरमणादि चेति इन्द्रः, एतदाविद्वदङ्गनादिप्र-तीतमपि नोपपद्यते-न घटते । न हीत्यादि । न यस्मात् ग्राह्यार्थ-तद्राहक-

१ ‘सत्योच्चित्यपचित्योत्पराकृतिं’ इति क-पाठो आनितमूलकः । २ आर्या । ३ ‘सकले लोकः’ इति क-पाठः । ४ ‘सम्बन्धविभेदात्’ इति ड-पाठः ।

## ( मूलम् )

कथश्चिदपि तुल्यकालताऽभ्युपगम्यते, तयोर्हेतुफलभावाभ्युपगमात् । उक्तं च—“ग्राह्यतां विदुर्हेतुत्वमेव युक्तिज्ञा ज्ञानाकारार्पणक्षमम्” ५ इति । एवं च सति ग्राह्यार्थभाव एव ग्राहकसंवेदनप्रसूतेः तदभावभावित्वात् कुतस्तस्य तद्ग्राहकत्वमितरस्य च तद्ग्राह्यत्वमित्यादाय युक्तिप्रदीपं तिरस्कृत्य स्वदर्शनाभिनिवेशातिमिरं निभाल्यतामेतदिति ।

आकारार्पणक्षमत्वमपि तस्यानिश्चितमेव, न यतोऽनन्तरातीतविषयाकारमेतत् संवेदनमिति विनिश्चेतुं शक्यते, तस्याग्रहणात् १० तदानीमसत्त्वादिति तदाकारमेतदतदाकारं न भवतील्यवगमानुप-

## ( स्तो० व्याँ० )

संवेदनयोः कथश्चिदपि तुल्यकालताऽभ्युपगम्यते पैः, तयोः—ग्राह्यार्थतद्ग्राहकसंवेदनयोर्हेतुफलभावाभ्युपगमात् । उक्तं च धर्मकीर्तिना ग्राह्यतां विदुरर्थस्य हेतुत्वमेव युक्तिज्ञाः—अनुमानादिविदः । किंविशिष्टं हेतुत्वमित्याह—१५ ज्ञानाकारार्पणक्षममिति । एवं च सति ग्राह्यार्थभाव एव वस्तुशिल्याग्राहकसंवेदनप्रसूतेः । किमिलत आह—तदभावभावित्वात्—ग्राह्यार्थभावभावित्वात् संवेदनस्य । कुतस्तस्य—संवेदनस्य तद्ग्राहकत्वं—ग्राह्यत्वेनाभिमतार्थग्राहकत्वम् । इतरस्य च—अर्थस्य तद्ग्राह्यत्वं—तदुत्तरकालभाविसंवेदनग्राह्यत्वमित्यादाय युक्तिप्रदीपं सूक्ष्माभोगहस्तेन तिरस्कृत्य स्वदर्शनाभिनिवेशातिमिरं निभाल्यतामेतत्—अनन्तरोक्तमिति ॥ २०

उपचयमाह—आकारार्पणक्षमत्वमपि तस्य—अर्थस्य अनिश्चितमेव । कथमित्याह—न यतोऽनन्तरातीतविषयाकारमेतत् संवेदनमिति—एवं विनिश्चेतुं शक्यते । कुत इत्याह—तस्य—अनन्तरातीतविषयस्य अग्रहणात् । अग्रहणं च तदानीं—संवेदनकाले असत्त्वाद् विषयस्य इति—एवं तदाकारम्—२५ अनन्तरातीतविषयाकारम् एतत्—संवेदनमतदाकारम्—अन्याकारं न भवती-

## ( विवरणम् )

अथ मुक्तिवादे किञ्चिदवचूर्ण्यते—(१५) ज्ञानाकारार्पणक्षममिति । ज्ञाने स्वाकारदौकनसहं हेतुत्वं युक्तिज्ञा विदुः ॥

१ धर्मकीर्तिना । २ ‘ग्राह्यतद्०’ इति छ-पाठः । ३ ‘सूक्ष्माभोगं हस्तेन’ इति क्ष-पाठः ।

(मूलम्)

**पत्तिः ।** संवेद्यमानादेव संवेदनाकारात् तदाकारत्वावगम इति चेत्, तथाहि-न यद् यदाकारं न भवति तत् तदूग्राहकं भवति, पीताकार-मिव नीलस्य, तद्राहकं चैतदिति कथं तदवगमानुपपत्तिरिति ? ५  
एतदप्ययुक्तम्, अविचारितरमणीयत्वात्, तत्प्रत्यक्षताऽनुपपत्तेः, अनुमीयमानत्वात्, न चानुमीयमानताऽपि, एवंविधाविनाभाव-व्यवस्थाकारिणः क्षणद्रव्यग्राहिणो विज्ञानस्याभावात्, क्षणिकत्व-विरोधात्, कारणविज्ञानबोधान्वयव्यतिरेकेण कार्यविज्ञाने तद्-वैशिष्ट्यायोगात् अतिप्रसङ्गादिति ॥

१०

(स्वो० व्या०)

**त्ववगमानुपपत्तिः ।** संवेद्यमानादेव संवेदनाकारात् तद्वत्देव तदा-कारत्वावगमः—अनन्तरातीतविषयाकारत्वावगम इति चेत्, एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहि-न यद् यदाकारं न भवति संवेदनं तत् तदूग्राहकं भवति । पीताकारमिव संवेदनं नीलस्य तद्राहकम्—अनन्तरातीतविषय- १५ ग्राहकं चैतत्—अधिकृतसंवेदनमिति—एवं कथं तदवगमानुपपत्तिः—अनन्त-रातीतविषयाकारत्वावगमानुपपत्तिरिति ? । नैवेत्यर्थः । अत्राह—एतदप्ययुक्तमन-न्तरोदितम् । कुत इत्याह—अविचारितरमणीयत्वात् । अस्याविचारितरमणीयत्वं च तत्प्रत्यक्षतानुपपत्तेः—अनन्तरातीतविषयाकारस्य प्रत्यक्षतानुपपत्तेः । अनुप-पतिश्च अनुमीयमानत्वात् तस्य । न चानुमीयमानताऽप्यत्र । कुत इत्याह— २० एवंविधाविनाभावव्यवस्थाकारिणः क्षणद्रव्यग्राहिणो विज्ञानस्या-भावात् । अभावश्च क्षणिकत्वविरोधात् । तदेवं विशिष्टं तदव्यवस्था-कारीत्यारेकानिरासायाह—कारणेत्यादि । कारणविज्ञानबोधान्वयव्यतिरेकेण कार्यविज्ञाने तद्-वैशिष्ट्यायोगात् तस्य—कार्यविज्ञानस्य वैशिष्ट्यायोगात् अतिप्रसङ्गात् तद्वदपरस्यापि वैशिष्ट्यापत्तेरिति ॥

२५

(विवरणम्)

(२३) कारणविज्ञानबोधान्वयव्यतिरेकेणेति । कारणरूपं विज्ञानं तस्य बोधः—चिद्रूपता तस्यान्वयः—अनुगमस्तद्व्यतिरेकेण—तदभावेन । (यदा) हि कारण-विज्ञानस्य कार्यादिज्ञानेऽन्वयः स्यात् तदा वैशिष्ट्यं स्यात् कार्यविज्ञानस्य । यदा त्वेकान्तक्षणि कतया निर्मूलं प्रलीने एव कारणज्ञाने कार्यस्य ज्ञानमुत्पद्यते तदा किं ३० कुतं तस्य वैशिष्ट्यं येनातीतविषयाकारगोचरमनुमानं ततो भवेदिति ॥

१ ‘कारणविज्ञाने’ इति कं-पाठः ।

## ( मूलम् )

स्यादेतत् समानकालयोरेव ग्राह्यग्राहकभावः । तथाहि—स्वहेतुभ्य एव तद् विज्ञानं विशिष्टसमानकालभाविभावग्राहकस्वभावम्, भावोऽपि तद् ग्राह्यस्वभाव एवोत्पद्यत इति यथोक्तदोषानुपपत्तिः, न, तयोस्तादात्म्यतदुत्पत्त्यनुपपत्तेः प्रतिबन्धाभावात् । स्यादेतत् एकसामग्र्यधीनत्वादुभयोर्वस्तुतस्तदुत्पत्तिलक्षण एव प्रतिबन्धः । तथाहि—स्वकार्यसाधनप्रवृत्तग्राहनिमित्तस्वोपादानजन्यं विज्ञानम्, एवं स्वकार्यसाधनप्रवृत्तसमनन्तरविज्ञाननिमित्तस्वोपादानजन्यं च ग्राह्य-

१०

## ( स्वो व्याठ )

स्यादेतत् समानकालयोरेवार्थसंवेदनयोर्ग्राह्यग्राहकभावः । तथाहि—स्वहेतुभ्य एव तद् विज्ञानं—विवक्षितं विशिष्टसमानकालभाविभावग्राहकस्वभावम्, भावोऽप्यसौ विवक्षितः तद् ग्राह्यस्वभाव एव—विवक्षितविज्ञानग्राह्यस्वभाव एव उत्पद्यत इति—एवं यथोक्तदोषानुपपत्तिः । एतदाशङ्का १५ आह—न तयोः—प्रस्तुतार्थसंवेदनयोः तादात्म्यतदुत्पत्त्यनुपपत्तेः कारणात् प्रतिबन्धाभावादिति । स्यादेतत्—अथैवं मन्यसे एकसामग्र्यधीनत्वात् कारणात् उभयोः—अर्थ—संवेदनयोर्वस्तुतः—परमार्थेन तदुत्पत्तिलक्षण एव प्रतिवैन्धः । एतद्वावनायैवाह—तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । स्वकार्यसाधनप्रवृत्तं च तद् ग्राह्यं च तदेव निमित्तं यस्य स्वोपादानस्य विज्ञानसम्बन्धिनः २० तज्जन्यं विज्ञानं वर्तते । एवं स्वकार्यसाधनप्रवृत्तं च तत् समनन्तरवि-

## ( विवरणम् )

(१५) तादात्म्यतदुत्पत्त्यनुपपत्तेरिति । समानकालभाविनोर्हि ज्ञेय-ज्ञानयोर्न तदुत्पत्तिलक्षणः सम्बन्धो जागटीति, एककालवर्तिनैव परस्परमुपकार्योपकारक-भावसाभावात् । तादात्म्यं तु सुतरां न भवति, जडचिद्रूपस्वभावत्वादर्थ—संवेदनयोः । २५ अतस्मिन्द्वयाभावे कथं ग्राह्यग्राहकभावो भवितुर्महति वैशेषिकस्यापि मते ? । एतच्च परेण वैलक्ष्यभाषितमेव कृतं यदुत समानकालयोरेवार्थ—संवेदनयोर्ग्राह्यग्राहकभावः । न हि तन्मतमेवंविधं समस्ति, विषयक्षणानन्तरं ज्ञानक्षणोत्पत्तिसमभ्युपगमात् ॥  
(८-९) स्वकार्यसाधनप्रवृत्तग्राहनिमित्तस्वोपादानजन्यं विज्ञानम् । एवं स्व-

—१ ‘ग्राह्यस्वभावं’ इति छ—पाठः । २ ‘तस्तदुत्पत्त्यनुपपत्तिः’ इति छ—पाठः । ३ ‘बन्धः तद्भावना’ इति छ—पाठः । ४ ‘कारस्याभावात्’ इति क—पाठः । ५ ‘द्वयोर्भावे’ इति क—पाठः ।

( मूलम् )

मिति कथं न प्रतिबन्ध इति ? । उच्यते—ग्राह्य-ग्राहकयोर्मिथो हेतुहेतु-  
मद्भावाभावतस्तदुत्पत्त्यसिद्धेः, उत्तरवदन्योन्यमनुपकारित्वेन निमि-  
त्ताऽनुपपत्तेश्च । ग्राह्यग्राहकभावलक्षण एव तयोः प्रतिबन्ध इति ५

( स्व० व्या० )

ज्ञानं च तदेव निमित्तं यस स्वोपादानसार्थसम्बन्धिनस्तज्जन्यं च ग्राह्य-  
मिति—एवं कथं न प्रतिबन्धोऽर्थसंवेदनयोरिति प्रतिबन्ध एवेति । एतदाशङ्क्याह—  
उच्यते । यथा न प्रतिबन्धः ग्राह्य-ग्राहकयोः प्रस्तुतयोर्मिथः—परस्परं हेतु-  
हेतुमद्भावाभावात् कारणात् तदुत्पत्त्यसिद्धेः समानकालतयेति भावः । १०  
उत्तरवत्—यथोक्तं तथाऽन्योन्यमनुपकारित्वेन हेतुना निमित्तत्वानुप-  
पत्तेश्च कारणादिति । ग्राह्यग्राहकभावलक्षण एव तयोः—

( विवरणम् )

कार्यसाधनप्रवृत्तसमनन्तरविज्ञाननिमित्तस्वोपादानजन्यं च ग्राह्यमिति कथं  
न प्रतिबन्ध इति ? । एवं सुन्त तावद् व्याख्यायते—स्वकार्यसाधने प्रवृत्तं स्वकार्य- १५  
साधनप्रवृत्तम्, तच्च प्राह्यं च—मृदादि तन्निमित्तं—सहकारि यस्य तत् तथा, तच्च तत्  
स्वोपादानं च—प्राच्यविज्ञानलक्षणरूपं तेन जन्यते त(य?)त् तत् स्वकार्यसाधनप्रवृत्त-  
ग्राह्यनिमित्तस्वोपादानजन्यं वर्तते विज्ञानम् । तथा एवम्—अनेनैव प्रकारेण स्वकार्य-  
साधनप्रवृत्तं च तत् समनन्तरं विज्ञानं च, तन्निमित्तं—सहकारि यस्य तत् तथा, तच्च  
तत् स्वोपादानं च—मृदादि तज्जन्यं वर्तते प्राह्यं—घटादि । अयमभिप्रायः—विज्ञानस्य २०  
सम्बन्धी उपादानक्षणो विज्ञानं जनयन् आत्मसमकालभाविनमर्थक्षणमपेक्षते ।  
अर्थस्यापि सम्बन्धी उपादानक्षणोऽर्थक्षणं जनयन् सन्नात्मसमकालवर्त्तिनं विज्ञान-  
क्षणमपेक्षत इति । ततो यद्यपि समानकालभाविनाऽर्थक्षणेन न ज्ञानं जनितं तथापि  
तत्सजातीयेन पाश्चात्यक्षणेन जनितमिति कृत्वा समानकालभाविनोऽर्थस्य ग्राहकं  
भैवतु, तत्तुल्येन जनितत्वादिति । एतद्व्याख्यानानुसारेण वृत्त्यक्षराणि सुगमान्येवेति २५  
न व्याख्यातानि ॥

( ११-१२ ) निमित्तत्वानुपपत्तेश्चेति । सहकारित्वसाधनादिवर्थः ॥

१ ‘भावः, तदु०’ इति ग-पाठः । २ ‘भावात् तदु०’ इति छ-पाठः । ३ ‘विज्ञानं भूतनिमित्तं’  
इति ख-च-पाठः । ४ ‘तेनस्यापादानं’ इति ख-च-पाठः । ५ ‘भवतुल्येन’ इति च-पाठः ।  
अनेकान्तः १७

( मूलम् )

चेत्, न, अस्य धर्मकीर्तिनाऽनङ्गीकृतत्वात्। किं तेन? मयाऽङ्गीकृतो  
न्यायत्वादिति चेत्, अङ्गीक्रियतां तर्हि कथश्चित् तत्स्थैर्यमप्यनुभव-  
५ न्यायसम्पन्नत्वात्, अन्यथा क्षणिकत्वाद्यवगतिविरोधात्। न होका-  
न्तेन क्षणस्थितिधर्मणा विज्ञानेनोपलब्धोऽपि भावः क्षणिकोऽयमिति  
गम्यते, तदनु तेन तदभावानवगमात् तमन्तरेणापि तदूगतावति-  
प्रसङ्गः शङ्खपीतज्ञानवदतथाभूतादपि ततः कुतश्चिन्निमित्तात् तत-  
तथाभूतभावाविरोधात्, तत् प्रतीत्य भवतस्तत्त्वतस्तदुपकारानपे-

१०

( स्तो० व्या० )

अर्थ-संवेदनयोः प्रतिबन्धः। इति चेत्, एतदाशङ्खाह—नेत्यादि। न अस्य—ग्राह्य-  
ग्राहकभावलक्षणस्य प्रतिबन्धस्य धर्मकीर्तिना—भवत्तार्किंकचूडामणिनाऽनङ्गीकृत-  
त्वात्। किं तेन? मयाऽङ्गीकृतो न्यायत्वाद्वेतोः। इति चेत्, एतदाशङ्खाह—  
अङ्गीक्रियतां तर्हि कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण द्रव्यार्थतया तत्स्थैर्यमपि—  
१५ अर्थसंवेदनस्थैर्यमपि, अनुभवन्यायसम्पन्नत्वात्; अन्यथा—एवमनभ्युपगमे  
क्षणिकत्वाद्यवगतिविरोधात्। ऐनमेवाह—न हीत्यादि। न यसात् एका-  
न्तेन क्षणस्थितिधर्मणा विज्ञानेन उपलब्धोऽपि सन् भावः क्षणिकः  
अयमिति गम्यते, तदनु—तर्पण्ठः तेन—विज्ञानेन तदभावानवगमात्,  
तुल्यकालनिवृत्येति भावः। तं—तदभावावगममन्तरेणापि तद्वतौ—क्षणिकत्वगतौ  
२० अतिप्रसङ्गः, अक्षणिकत्वाधिगत्यापत्तेः। एतदभावनायैवाह—शङ्खपीतज्ञानवत्  
इति निर्दर्शनम्, अतथाभूतादपि ततः—वस्तुन इह तावन्नित्यादपि कुतश्चि-  
न्निमित्तादान्तरदोषतोऽवश्याभेददर्शनादेः तत्थाभूतभावाविरोधात्। तत्त्व  
तत् तथाभूतं च तत्थाभूतं तस्य भावस्तत्थाभूतभावस्तस्याविरोधात्। एतदुक्तं भवति—  
नित्यादपि वस्तुनो यथोक्तनिमित्तात् क्षणिकविज्ञानभावाविरोधादिति। एतद्वावनायै-  
२५ वाह—तत् प्रतीत्येत्यादि। तत्—अनित्यं वस्तु प्रतीत्य भवतो विज्ञानस्य

( विवरणम् )

(२४) यथोक्तनिमित्तादिति । अवस्थाभेददर्शनलक्षणात् ॥

१ ‘त्वायधिगति विरोधात्’ इति ग-पाठः। २ ‘एनामेवाह’ इति ड-पाठः। ३ ‘एकं तत्-  
क्षण०’ इति क-पाठः; ड-पाठस्तु ‘एकान्तक्षण०’ इति। ४ ‘तत्त्वं तथाभूतं’ इति ड-पाठः।  
५ ‘प्रतीत्यं ततो’ इति क-पाठः।

## ( मूलम् )

क्षिणः तद्भावाभावाविशेषेण निल्यादपि तद्वावसिद्धेः । भावोऽपि नावगम्यत इति चेत्, को वा किमाह? । आत्मानुमानतः क्षणिकता-धिगतिरिति चेत्, न, आत्माभावे तस्याप्यप्रवृत्तेः । इत्यलं प्रसङ्गेन ५ विजृम्भितमेवात्रास्मत्स्वयूथ्यैरिति ॥

स्मरणाद्यसम्भवस्तु प्रतिक्षणानिरन्वयनश्वरत्वे सति वस्तुनः सु-भाव्य एव । न ह्यन्येनान्यस्मिन्नुभूतेऽन्यस्यान्योपलब्धौ स्मरण-प्रत्यभिज्ञानादयो युज्यन्त इति । एवमैहिकसकललोकसंव्यवहाराभाव इति स्थितम् । आमुष्मिकव्यवहारस्तु सुतरामसङ्गतः, कृतनाशा- १० कृताभ्यागमप्रसङ्गात् । तथाहि-यः कुशले प्रवर्त्तते स तदैव सर्वथा

( स्वो० व्या० )

तत्त्वतः—परमार्थेन तदुपकारानपेक्षिणोऽन्वयाभावेन तद्भावाभावाविशेषेण तस्य—वस्तुनो भावाभावाभ्यामविशेषः परमार्थतसेन हेतुना निल्यादपि—वस्तुनः तद्वावसिद्धेः—अधिकृतविज्ञानभावसिद्धेः । भावोऽपि तस्य वस्तुनः क्षण- १५ स्थितिर्घर्मणा विज्ञाने नावगम्यत इति चेत्, को वा किमाह? एवमेवैत-दिलर्थः । आत्मानुमानतो ज्ञानेन क्षणिकताधिगतिरिति चेत् वस्तुन इति । एतदाशङ्काह—न, आत्माभावे ज्ञानस्य क्षणिकतया निवृत्तेः तस्यापि-अनुमानस्यापि अप्रवृत्तेः । इत्यलं प्रसङ्गेन विजृम्भितमेवात्र—व्यतिक्रेऽसमत्-स्वयूथ्यैः—दिवाकरादिभिः सन्मत्यादिषु इति ॥

२०

स्मरणाद्यसम्भवस्तु प्रागुपन्यस्तः प्रतिक्षणानिरन्वयनश्वरत्वे सति वस्तुनः—सचेतनादेः सुभाव्य एव । न यसादन्येन—प्रमात्रा अन्यस्मिन्-प्रमेयेऽनुभूते सति अन्यस्य—प्रमातुरन्योपलब्धौ—प्रमेयान्तरोपलब्धौ स्मरण-प्रत्यभिज्ञानादयो युज्यन्त इति । एवम्—उक्तनीत्या ऐहिकसकललोक-संव्यवहाराभाव इति स्थितम् । आमुष्मिकव्यवहारस्तु पारलौकिकः २५ कर्मफलसम्बन्धादिः सुतरामसङ्गतः । कुत इत्याह—कृतनाशाकृताभ्यागम-

( विवरणम् )

(१४) भावाभावाभ्यामविशेष इति । अन्वयाभावे हि ज्ञानस्य जायमानेऽस्य विषयवस्तुनः सम्बन्धिभ्यां भावाभावाभ्यां न कञ्चिद् विशेष इति ॥

१ ‘भावो नावगम्यत’ इति क-पाठः । २ श्रीसिद्धसेनदिवाकरादिभिः । ३ ‘क्षणं निरन्वय०’ इति ग-पाठः । ४ ‘जायमानस्य विषय०’ इति ख-च-पाठः ।

## ( मूलम् )

विनश्यति । कुशलमपि च कर्मात्मला भसमनन्तरमेव निरन्वयमपैति । अतः कृतनाशः । क्षणान्तरस्य च चिरनष्टात् कर्मणः पुनरायत्यां फलो-  
५ दयाभ्युपगमे सत्यकृताभ्यागम इति । न चैतद् युक्तियुक्तम् । तथा मुक्तिरपि प्राणिनामसङ्गतैव । तथाहि—तीव्रतरवेदनांनिर्विज्ञशरीरः संसारविमुख्या प्रज्ञया विभावितसंसारदोषो निरास्थो जिहासुर्भव-  
मुपादित्सुर्निर्वाणं रागादिक्लेशपक्षविक्षोभदक्षमामुखीकृत्य मार्गम-  
मलं क्रमेणावदायमानचित्तसन्ततिः निरतिशयपेशालरसामाख्याद-  
१० यति निर्वृतिमिति न्यायः । अयं च प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सति आत्मादिवस्तुनो न घटासुपैति । तथाहि—अन्य एव दुःखैः सांसारिकैः

## ( स्व० व्या० )

प्रसङ्गात् । एनमेवाह—तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । यः कुशले प्रवर्त्तते स तदैव सर्वथा विनश्यति, निरन्वयनश्वरत्वात् । कुशलमपि च कर्म-  
१५ पुण्याख्यमात्मला भसमनन्तरमेव निरन्वयमपैति । अतः कृतनाशः, तदा फलमदत्त्वैव नाशात् । क्षणान्तरस्य च—कर्तृक्षणादन्यस्य चिरनष्टात् कर्मणः पुनरायत्याम्—आगामिनि काले फलोदयाभ्युपगमे सति किमित्याह—अकृ-  
ताभ्यागम इति । न चैतत्—अनन्तरोदितं युक्तियुक्तम् । तथा मुक्तिरपि प्राणिनामसङ्गतैव निरन्वयक्षणिकतायाम् । कथमित्याह—तथाहीत्यादि । तथा-  
२० हीति पूर्ववत् । तीव्रतरवेदनांनिर्विज्ञशरीरः सन् जरादिना संसारविमुख्या प्रज्ञया लोकोत्तरया विभावितसंसारदोषो जन्मादिभावेन निरास्थः—संयोग-  
वियोगसारत्वात् संसारस्यासारहितः जिहासुः—हातुमिच्छुर्भवमुपादित्सुः—  
उपादातुमिच्छुर्निर्वाणं रागादिक्लेशपक्षविक्षोभदक्षम् । किमित्याह—आमु-  
खीकृत्य मार्ग—सम्यगदर्शनादिलक्षणं अमलं—निरतिचारं क्रमेणावदायमान-  
२५ चित्तसन्ततिः, विशुद्ध्यमानचित्तसन्तान इतर्थः, निरतिशयपेशालरसां—  
परमपेशलप्रीतिमाखादयति १निर्वृतिमिति न्यायः । अयं च—न्यायः प्रति-  
क्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सति आत्मादिवस्तुनो न घटासुपैति । एतदेव दर्शयति तथाहीत्यादिना । तथाहि—अन्य एव दुःखैः सांसारिकैः शारीरमानसैः

१ ‘निर्विष्णः शरीरी संसार’ इति ग-पाठः । २ ‘निर्विज्ञशरीरः’ इति छ-पाठः । ३ ‘निर्वृति-  
निमित्तन्यायः’ इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

पीड्यते ऽन्यश्च निर्विद्यते ऽन्यस्य च विरागमुक्तीं इत्यतोऽशोभनमेतत्, अतिप्रसङ्गात् । एवमासुष्मिकव्यवहारोऽप्यसङ्गत इति स्थितम् ॥

स्यादेतद् विशिष्टकार्यकारणभावनिबन्धनः सर्व एवायमैहिकासु- ५  
ष्मिकव्यवहारः । तथाहि-विशिष्टां रूपादिसामग्रीं प्रतीत्य विशिष्ट-  
मेव संवेदनमुपजायते, ततश्च तदेव तस्य ग्राहकमभिधीयते, न पुन-  
रन्यत्, अतिप्रसङ्गात् । एवं स्मरणाद्यपि भावनीयमिति ॥

कृतनाशाकृताभ्यागमप्रसङ्गोऽप्यत्रानवकाश एव, क्षणभैदेऽपि  
उपादानोपादेयभावेनैकस्यामेव सन्ततौ आहितसामर्थ्यस्य कर्मणः १०  
फलदानात्, अतो य एव सन्तानः कर्ता स एवोपभोक्तेति । तथाहि-

( स्वो० व्या० )

पीड्यते ऽन्यश्च निर्विद्यते, तदल्यन्तभेदात् । अन्यस्य च 'विरागमुक्तीं,  
इति-अत एव हेतोः अतोऽशोभनमेतत्-अनन्तरोदितम्, अतिप्रसङ्गात्,  
सन्तानान्तरफलापत्तेः नानात्वाविशेषादित्यर्थः । एवमासुष्मिकव्यवहारोऽप्य- १५  
सङ्गत इति स्थितम् ॥

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-विशिष्टकार्यकारणभावनिबन्धनः सर्व  
एवायम्-अनन्तरोदितः ऐहिकासुष्मिकव्यवहारः । तथाहीत्यादि ।  
विशिष्टाम्-अपेक्षकार्यजननसमर्था रूपादिसामग्रीं प्रतीत्य विशिष्टं संवेदन-  
मुपजायते । ततश्च तदेव-संवेदनं तस्य-रूपादेग्राहकमभिधीयते; न २०  
पुनरन्यत्-संवेदनान्तरम्, अतिप्रसङ्गात् । एवं स्मरणाद्यपि भावनीयं  
तत्संस्कारनिबन्धनत्वेन इति ॥

कृतनाशाकृताभ्यागमप्रसङ्गोऽप्यत्र-विशिष्टकार्यकारणभावपक्षे अन-  
वकाश एव । कथमित्याह-क्षणभैदेऽपि सति उपादानोपादेयभावेन,  
हेतुफलभावेनैत्यर्थः । एकस्यामेव सन्ततौ किमित्याह-आहितसामर्थ्यस्य २५  
कर्मणः प्रतीत्य भवनद्वारेण फलदानात् करणात्, अतो य एव सन्तानः  
कर्ता सामान्येन स एव (उप)भोक्तेति, यथोक्तमस्मद्वृद्धैः-

( विवरणम् )

(२२) तत्संस्कारनिबन्धनत्वेनेति । तस्य-ज्ञानस्य संस्कारः-वासनारूपो नि-  
बन्धनं-कारणं यस्य स्मरणादेस्तत् तथा तस्य भावः-तत्त्वं तेन ॥ ३०

१ 'विरागविरागमुक्ती' हृति छ-पाठः । २ 'सन्तानान्तरे सन्तानान्तरः' हृति छ-पाठः ।  
३ 'ल्याह हितः' हृति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

‘यः कुशले प्रवर्त्तते स यद्यपि तदैव सर्वथा विनश्यति’ तथापि निरुद्ध्यमानः स्वानुरूपकार्योत्पादनसमर्थ सामर्थ्यं विज्ञानसन्ततौ आधाय निरुद्ध्यते। यतः सामर्थ्यविशेषादुत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन कालान्तरपरिणामसञ्चातवासनापरिपाकात्मकारिप्रत्ययसमवधानोपनीतप्रबोधात् फलमिष्टमनिष्टं चोपजायते, ततो न यथोक्तदोषः। प्रतीतश्चा-

( स्व० व्या० )

“यस्मिन्नेव तु सन्ताने आहिता कर्मवासना ।

१० फलं तत्रैव सन्ताने कर्पासे रक्तता यथा ॥”<sup>३</sup>

तथाहि-यः कुशले प्रवर्त्तते स यद्यपि तदैव-प्रवृत्तिकाल एव सर्वथा विनश्यति तथापि निरुद्ध्यमानः स्वानुरूपकार्योत्पादनसमर्थ सामर्थ्यं विशिष्टं प्रतीत्योत्पादेन विज्ञानसन्ततावाधाय निरुद्ध्यते। यतः सामर्थ्यविशेषादाहितात् उत्तरोत्तरक्षणपरिणामेन प्रशान्तवाहितया कालान्तरपरिणामेन सञ्चातश्चासौ वासनापरिपाकश्च, स एव आत्मकारी चासौ प्रत्ययश्च तस्य समवधानं तेन उपनीतप्रबोधात् सामर्थ्यविशेषात् फलमिष्टमनिष्टं चोपजायते ततो न यथोक्तदोष ऐहिकामुष्मिकव्यवहारोच्छेदलक्षणः।

( विवरणम् )

( १४ ) प्रशान्तवाहितयेति । प्रशान्तः—निरुत्सुकः सन् वैहति—प्रवर्त्तते सर्वकर्येषु यः स तथा तस्य भावः—तत्ता तया । कुशलानुष्ठानुपुरुषापेक्षया चेदं विशेषणम्, अकुशलानुष्ठायनस्त्वप्रशान्तवाहितैव ॥

( ५-७ ) कालान्तरपरिणामसञ्चातवासनापरिपाकात्मकारिप्रत्ययसमवधानोपनीतप्रबोधादिति सूत्रम् । अत्रैव समासः—कालान्तरपरिणामेन सञ्चातो वासनायाः परिपाको यस्य सामर्थ्यविशेषस्य सः, तथाऽत्मानं कार्यसम्बन्धिनं कुर्वत इत्येवंशीला आत्मकारिणः, ते च ते प्रत्ययाश्च—कारणानि तेषां समवधानं—लिकटीभावः तेनोपनीतः—दौकितः प्रबोधो यस्य स तथा । ततः कालान्तरपरिणामेन सञ्चातो वासनापरिपाकश्चासौ आत्मकारिप्रत्ययसमवधानोपनीतप्रबोधश्च तस्मात् सामर्थ्यविशेषात् ॥

( १६-१७ ) इष्टमनिष्टं चोपजायत इति । प्रशान्तवाहितायामिष्टम्, अन्यथा त्वनिष्टमित्यर्थः ॥

१ सन्तुलनार्थं द्रष्टव्ये १३१ तमं पृष्ठं १३२ तमं च । २ ‘त्यादने समर्थं’ इति क्ष-पाठः । ३ अनुष्टुप् । ४ ‘जायतेऽतो न’ इति ऊ-प्राठः । ५ ‘वहते प्रवर्तते’ इति च्छ-पाठः ।

## (मूलम्)

यमर्थः । तथा हि—रसायनादिभिः प्रथमोपनिपातवेलायामाहितो विशेषो ‘देहे तदुत्तरोत्तरावस्थाभेदोपजननेन पश्चाद् देहाद्यतिशयस्य बल-मेधा-उरोग्यादेनिष्पादकः, तथा लाक्षारसनिषेकोपनीतसामर्थ्यं ५ मातुलिङ्गकुसुमसुत्तरोत्तरविशेषोपजननेन फलोदरान्तर्वर्तिनः केश-रस्य रक्तताहेतुर्भवत्येवेति दृष्ट्वान्मुच्यतामभिनिवेशवैशासम् ॥

यच्चोक्तम्—‘मुक्तिरपि प्राणिनामसङ्गतैवेत्यादि यावदयं च प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो न घटासुपैति’ इति, तदप्ययुक्तम्, प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरात्मपक्ष एव युज्यमानत्वात् । १० तथा हि—नैरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था यथाहेतुसन्निधानं वि-

(स्तोपव्याठः)

प्रतीतश्चायमर्थो लोकेऽपि । तथा हि—रसायनादिभिः—सञ्जीवनादिलक्षणैः प्रथमोपनिपातवेलायामाहितो विशेषो जरादिविघातबीजलक्षणः ‘देहे तदुत्तरोत्तरावस्थाभेदोपजननेन—विशिष्टविशिष्टरभेदतः पश्चाद् देहा(द्य)ति- १५ शयस्य—प्रकृष्टदेहोदेः बलमेधारोग्यादेनिष्पादको भवति । निर्दर्शनान्तरमाह तथेत्यादिना । तथा लाक्षारसनिषेकोपनीतसामर्थ्यं मातुलिङ्गकुसुमं—बीजपूरकपुष्पसुत्तरोत्तरविशेषजननेन तसन्तान एव फलोदरान्तर्वर्तिनः केशरस्य मातुलिङ्गसम्बन्धिन एव रक्तताहेतुर्भवत्येव । इति—एवं दृष्ट्वात् कारणात् मुच्यतामभिनिवेशवैशासम्—अभिनिवेशव्यसनम् ॥ २०

यच्चोक्तं सिद्धान्तवादिना—‘मुक्तिरपि प्राणिनामसङ्गतैवेत्यादि यावदयं च प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरत्वे सत्यात्मादिवस्तुनो न घटासुपैति’ तदप्ययुक्तम् । कुत इत्याह—प्रतिक्षणनिरन्वयनश्वरात्मपक्ष एव युज्यमानत्वात् मुक्तेः । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । नैरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था यथाहेतुसन्निधानं ते विक्रियामात्मसात्कुर्वाणाः २५

(विवरणम्)

(२४-२५) नैरात्म्यवादिनः क्षणिकाः पदार्था इति । नैरात्म्यवादिनः—बौद्धस्य मते क्षणिकाः पूर्वार्थाः विज्ञानसन्तानरूपा एवात्र गृह्णन्ते, तेषामेव ‘समुपरोधहेतुभिर्दण्डादिभिर्यदा पीड्यन्ते’ इत्यादि ‘विशेषणानां धटमानकत्वात् ॥

१ ‘देहतदुत्तरो’ इति ग-पाठः । २ ‘रक्तो हेतु०’ इति क-पाठः । ३ १३२तमे पृष्ठे । ४ ‘प्रथमोपरिपात०’ इति क-पाठः । ५ ‘देहोत्तरोत्तरा०’ इति उ-पाठः । ६ ‘सेधारोग्यनिष्पादको’ इति उ-पाठः । ७ ‘दृष्ट्वान्तत्वात्’ इति उ-पाठः । ८ १३३तमे पृष्ठे । ९ ‘प्राणिनामसम्भवेत्यादि’ इति क-पाठः । १० ‘पदार्थो सं(?)विज्ञान०’ इति ख-पाठः । ११ ‘विशेषणां’ इति ख-पाठः ।

## ( मूलम् )

क्रियामात्मसात्कुर्वाणाः समुपरोधहेतुभिर्यदा पीड्यन्ते दुःखविशेषा-  
ध्यासितोत्तरक्षणोत्पत्तितस्तस्ते निर्विद्युत्तोत्तरोत्तरक्षणसमुत्पादा-  
५ निर्विणाः तदुत्तरोत्तरश्रुतभावनादिना अक्षिष्ठानेकक्षणपरम्परो-  
त्पादेन दान-दम-संयमाद्यनेकप्रकारशुभधर्माध्यासाद् रागादिवीजो-  
न्मूलनसमर्थमार्गभावनातः प्रतिकलभवदायमानविशुद्धपर्यन्तवर्ति-  
क्षणोत्पादाधिगतविशुक्तयः कथयन्त इत्यनवद्यम्; अन्यथाऽत्मनो  
व्यवस्थितत्वाद् वेदनाऽभावाद् भावेऽपि विकारान्तराभावात् प्रति-  
१० पक्षाभ्यासेनाप्यनाधेयातिशयत्वान्सुक्त्यसम्भवः। इत्येतदपि तत्त्वा-  
परिज्ञानविजृम्भितमेव, भवतपक्षे कार्यकारणभावस्यैवायोगात्,  
अयोगश्च विकल्पानुपपत्तेः। तथाहि-तत् कार्यमुत्पद्यमानं नष्टाद्

## ( स्व० व्या० )

क्षणिकतयैव समुपरोधहेतुभिः-ज्वरादिमिः यदा पीड्यन्ते दुःखविशेषा-  
१५ ध्यासितोत्तरक्षणोत्पत्तिः प्रबन्धेन तत्स्ते-क्षणिकाः पदार्थानि निर्विद्युत्तो-  
त्तरोत्तरक्षणसमुत्पादात् प्रबन्धेन निर्विणाः सन्तः तदुत्तरोत्तरश्रुत-  
भावनादिना अक्षिष्ठानेकक्षणपरम्परोत्पादेन दान-दम-संयमाद्यनेक-  
प्रकारशुभधर्माध्यासात्-प्रस्तुतधर्माध्यासेन रागादिवीजोन्मूलनसमर्थ-  
मार्गभावनातः, नैरात्म्यभाव इत्यर्थः, प्रतिकलं कलां कलां प्रति अवदाय-  
२० मानाः-शुद्धमानाश्च ते विशुद्धपर्यन्तवर्तिक्षणोत्पादाधिगतविशुक्त्यश्रेति  
समाप्ताः त एवम्भूताः कथयन्त इत्यनवद्यम्। इत्थं चैतदङ्गीर्कर्तव्यमिति विपक्षे वावा-  
माह अन्यथेत्यादिना। अन्यथा-एवमनभ्युपगमे आत्मनो व्यवस्थितत्वात्  
अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकस्वभावतया वेदनाऽभावात् भावेऽपि वेदनाया विकारा-  
न्तराभावात् प्रतिपक्षाभ्यासेनापि शाश्वविहितेन अनाधेयातिशयत्वाच्च  
२५ कारणात् सुक्त्यसम्भवः। इति-एवं पूर्वपक्षमाशङ्क्याह सिद्धान्तवादी-एतदपि-  
अनन्तरोक्तं तत्त्वापरिज्ञानविजृम्भितमेव। कथमित्याह-भवतपक्षे कार्य-  
कारणभावस्यैवायोगात् कारणात्। अयोगश्च अस्य विकल्पानुपपत्तेः।  
एनाभेवाह तथाहीत्यादिना। तथाहीति पूर्ववत्। तत् कार्यमुत्पद्यमानं नष्टाद्

१ ‘भावनादिना क्षिष्ठा’ इति ग-पाठः। २ ‘शुभकर्मा०’ इति ग-पाठः। ३ ‘समाप्त एव-  
भूताः’ इति ग-पाठः।

## (मूलम्)

वा हेतुत उत्पच्येतानष्टाद् वा नष्टानष्टाद् वेति । कारणमप्यनेकमेक-  
स्वभावस्य कार्यस्य जनकं भवेत्, यद्वाऽनेकस्वभावस्य, अथवैकमेक-  
स्वभावस्य, यदि वा अनेकस्वभावस्येति सर्वथाऽपि दोषः । तथाहि- ५  
न नष्टादुत्पद्यते, तस्य तदानीमसत्त्वात् तदहेतुकत्वापत्तेः, सदा-  
भावाभावप्रसङ्गात् । नाप्यनष्टात्, कार्य-कारणयोर्यौगपद्यापत्तेः,  
सञ्चेतरगोविषाणादिषु तदनभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च प्रतीति-  
विरोधात् । नापि नष्टानष्टात्, नियोगतो विरोधापत्तेः, तस्यैव तथा-  
भवनायोगात्, योगेऽप्यभ्युपगमप्रकोपादिति ॥ १०

अथ तुलोन्नामावनामवद्वेतुविनाशकाले कार्योत्पादान्नायं दोष

## (स्व० व्या०)

वा हेतुत उत्पच्येत तदभावेऽनष्टाद् वा संझाव एव नष्टानष्टाद् वेति । परि-  
णितिमत् कारणमपि तत् अनेकं-रूपादि एकस्वभावस्य कार्यस्य-विज्ञानादेः  
जनकं भवेत्, यद्वाऽनेकस्वभावस्य चित्रधर्मणः । अथवैकं कारणं-रूपादेव १५  
एकस्वभावस्य-रूपादेव कार्यस्य । यदि वाऽनेकस्वभावस्य-कार्यस्य एकमेव  
कारणमिति एतावन्तः पक्षाः । इह च सर्वथाऽपि दोषः । तमाह तथा-  
हीलादिना । तथाहि-न नष्टादुत्पद्यते कारणात् कार्यम्, तस्य-नष्टस्य तदानीं-  
कार्यकाले असत्त्वात्, तदहेतुकत्वापत्तेः तस्य-कार्यसाहेतुकत्वापत्तेः । एवं च  
सदाभावाभावप्रसङ्गात्, तस्याहेतुकत्वाविशेषेणेति भावः । नाप्यनष्टात्, २०  
कारणात् कार्यमुत्पद्यत इति प्रक्रमः । कुत इत्याह-कार्य-कारणयोर्यौगपद्यापत्तेः ।  
ततः किमिलाह-सञ्चेतरगोविषाणादिषु तदनभ्युपगमात्-कार्यकारण-  
भावानभ्युपगमात्, अभ्युपगमेऽपि तत्र कार्यकारणभावस्य प्रतीतिविरोधात् ।  
नापि नष्टानष्टात् कारणात् कार्यमुत्पद्यते, नियोगतो विरोधापत्तेः, नष्टा-  
नष्टविरोधस्य अनुभवा-इन्द्रियाभ्युपगमविरोधेऽप्यभ्युपगमविरोधादित्यर्थः । तथा चाह- २५  
तस्यैव-कारणस्य तथा-कार्यतया भवनायोगात्, योगेऽपि तत्त्वस्वभावतया  
अभ्युपगमप्रकोपादिति ॥

अथ तुलोन्नामावनामवदिति निर्दर्शनम् । हेतुविनाशकाले कार्योत्पा-

१ 'तद्वाव एव' इति डृ-पाठः । २ 'णितिमतः कारण०' इति डृ-पाठः । ३ 'अथैकं' इति डृ-पाठः ।  
अनेकान्त० १८

## ( मूलम् )

इति समाधिरास्थीयते । तत्रापि वक्तव्यम्—कोऽयं हेतुविनाशः ? किं हेतुस्वभाव एव, यथाऽऽहुः—“क्षणस्थितिधर्मभाव एव नाश इति ?” ५ किं वा हेतुप्रत्यस्तमयः, यथाऽऽहुः—“न भवत्येव केवलम्” ? । किञ्चातः यदि हेतुस्वभावः सैव हेतु-फलयोर्यौगपद्यापत्तिः, तत्त्वाशोत्पादयोरेव तत्त्वात्, तयोश्च यौगपद्याभ्युपगमात् । अथ हेतुप्रत्यस्तमयः, न तस्य कार्योत्पादसमानकालता, निःखभावत्वेन कादाचित्कत्वायोगात्, तत्त्वे वा तस्य सहेतुत्ववस्तुत्व(त्वादि)प्रसङ्गादिति ॥

१० स्यादेतद् द्वितीये क्षणे कार्यस्य सत्तोत्पादात्मिका । प्रथमे तु कारणं जातम् । तत्त्वाविनष्टमेव तदा । स हि तस्य खसत्तायाः कालः, क्षणभावित्वात् तु तत् फलकाले निवर्त्तते, अनुवृत्तावपि तस्य नैरर्थक्यं

## ( स्तो० व्याँ० )

दात् कारणात् नायं दोषः—अनन्तरोदित इति समाधिरास्थीयते । तत्रापि—  
१५ समाधौ वक्तव्यं भवता—कोऽयं हेतुविनाशो नाम ? । किं हेतुस्वभाव एव हेतुविनाशो यथाऽऽहुः तार्किकचूडामणयः—“क्षणस्थितिधर्मभाव एव नाश इति ?” किं वा हेतुप्रत्यस्तमयः—हेतुविनाशः यथाऽऽहुः त एव—“न भवति एव केवलम्” इति ? । किञ्चातः ? उभयथाऽपि दोषः । तैमाह—यदि हेतुस्वभावः हेतुविनाशः सैव हेतु-फलयोः । किमियाह—यौगपद्यापत्तिः । कथ-  
२० मिल्याह—तत्त्वाशोत्पादयोरेव—हेतुफलनाशोत्पादयोरेव तत्त्वात्—हेतुफलतत्त्वात् तयोश्च—तत्त्वाशोत्पादयोर्यौगपद्याभ्युपगमादिति ॥

अथ हेतुप्रत्यस्तमयः—हेतुविनाशः न तस्य—हेतुप्रत्यस्तमयस्य कार्योत्पादसमानकालता । कुत इत्याह—निःखभावत्वेन हेतुना कादाचित्कत्वायोगात् तस्य तत्त्वे वा—कादाचित्कत्वे वा तस्य सहेतुत्ववस्तुत्वादि प्रसङ्गादिति ॥  
२५ स्यादेतदिति पूर्वपक्षोपन्यासः । द्वितीये क्षणे—कारणानन्तरभाविनि कार्यस्य सत्ता । किम्भूतेत्याह—उत्पादात्मिका । प्रथमे तु क्षणे कारणं जातम् । तत्त्वकारणमविनष्टमेव तदा—स्वलक्षणे । किमित्यत आह—स यस्मात् तस्य—कारणस्य खसत्तायाः कालो वर्तते क्षणभावित्वात् तु तत्—कारणं फलकाले निवर्त्तते, द्वितीयक्षण इत्यर्थः । अनुवृत्तावपि तस्य—कारणस्य फलकाले नैरर्थक्यं

१ ‘तस्ये वा, सहेतु०’ इति ग-पाठः । २ ‘भावो नाश०’ इति ड-पाठः । ३ ‘तथाऽऽह०’ इति ड-पाठः । ४ ‘स्वलक्षणे’ इति ड-पाठः ।

( मूलम् )

निष्पत्तेस्तदानीं कार्यस्य, तदित्थं कारणक्षणानन्तरभावित्वात् कार्यस्य  
अविनष्टाच्च हेतोरुपादः, न च यौगपद्यप्रसङ्गं इति । एतदप्यचारु,  
स्वतच्चविरोधात्, कारणभावाविच्छेदित्वेन कार्यभावस्यान्वयापत्तेः, ५  
भावाविच्छेदस्यान्वयत्वात्, तस्य चेत्थमङ्गीकरणात्, सदैव भावा-  
भावभावादिति । कारणभावादन्य एव कार्यभाव इति चेत्, न,  
एकान्तेन अन्यत्वासिद्धेः, तत्त्वतो भेदकभावात् तदतिरिक्तक्षणान-  
भ्युपगमात्, अभ्युपगमे तदक्षणिकत्वप्रसङ्गात् तस्याप्यपरक्षणानुप-  
पत्तेः अनवस्थाप्रसङ्गात्, अप्रसङ्गेऽपि तद्वावाभेदकत्वेनान्वयापत्तेः, १०

( स्वो० व्याठ० )

निष्पत्तेः कारणात् तदानीं-द्वितीयक्षणे कार्यस्य, तदित्थं कारणक्षणा-  
नन्तरभावित्वात् कार्यस्य । किमिलाह-अविनष्टाच्च हेतोरुपादः कार्यस्य  
न च यौगपद्यप्रसङ्गो हेतु-फलयोरिति । एतदाशङ्काह-एतदप्यचारु । कुत  
इत्याह-स्वतच्चविरोधात् । एनमेवाह-कारणभावाविच्छेदित्वेन उक्तनीतेः १५  
कार्यभावस्य अन्वयापत्तेः कारणात् । आपत्तिश्च भावाविच्छेदस्यैवान्वय-  
त्वात् तस्य च-भावाविच्छेदस्य इत्थम्-उक्तनीत्याऽङ्गीकरणात् । भावार्थमाह-  
सदैव भावभावाभावात्, नाशाव्यवधानादिति । कारणभावादन्य एव  
कार्यभाव इति चेत्, नैवं भावाविच्छेद इत्यमित्रायः । एतदाशङ्काह-न, एका-  
न्तेन-सर्वथा अन्यत्वासिद्धेः । असिद्धिश्च तत्त्वतः-परमार्थेन भेदका- २०  
भावात् । अभावश्च तदतिरिक्तक्षणानभ्युपगमात्-कारणभावाद्यतिरिक्त-  
क्षणानभ्युपगमात् । अभ्युपगमे तदतिरिक्तक्षणस्य तदक्षणिकत्वप्रसङ्गात्-  
क्षणसाक्षणिकत्वप्रसङ्गात् । प्रसङ्गश्च तस्यापि-क्षणस्य अपरक्षणानुपपत्तेः ।  
अनुपपत्तिश्च अनवस्थाप्रसङ्गात् तस्याप्यपरक्षणाभावेनाक्षणिकत्वात्, क्षणोऽस्य

( विवरणम् )

२५

(१८) नाशाव्यवधानादिति । नाशेनाव्यवधानं नाशाव्यवधानं तस्माद् । भावा-  
नन्तरं भाव एवोत्पन्नो न तुच्छोऽभाव इति भावाविच्छेदादन्वय एव ॥

(२१-२२) कारणभावाद्यतिरिक्तक्षणानभ्युपगमादिति । कारणस्य भावः-  
सत्ता कारणभावः । 'आदि'शब्दात् कार्यभावपरिग्रहः । तदतिरिक्तक्षणस्यान-  
भ्युपगमात् ॥

३०

१ 'विच्छेदस्त्वान्वय०' इति क-पाठः । २ 'अन्यथासिद्धेः' इति ऊपाठः ।

## ( मूलम् )

उभयत्र भावाविशेषादिति । आकारादिभेदादविशेषासिद्धिरिति चेत्, न, तद्वद् भावभेदाभावात् तथाऽनुभवसिद्धत्वात्, अन्यथा ५ अन्यतराभावापत्तेः, तदात्मनाऽपि विशेषात्, तत्तथाऽभावेन तद्दलत्वाचेति ॥

स्यादेतत्-हेत्वनिवृत्तिपक्षे तत्त्वादवस्थ्येन हेतुफलभावानुपपत्तेः निवृत्यनिवृत्तिपक्षस्य च विरुद्धत्वात्, तन्निवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वेन तद्वाव॑सिद्धिः गत्यन्तराभावादिति, न, अनेकदोषप्रसङ्गात्,

१०

( स्वो० व्या० )

अस्तीति क्षणिक इति कृत्वा । अप्रसङ्गेऽपि अनवशायाः तद्वावाभेदकत्वेन-कारणादिभावभेदकत्वेन हेतुना । किमिलाह-अन्यथापत्तेः । भावार्थमाह-उभयत्र-कारणे कार्यं च भावाविशेषादिति । आकारादिभेदात् तयोः अविशेषासिद्धिरिति चेद् भावस्य । एतदाशङ्काह-न, तद्वत्-आकारादिभेदवत् १५ भावभेदाभावात्, कार्य-कारणयोरिति प्रक्रमः । अभावश्च तथाऽनुभवसिद्धत्वात् भावभेदतयेति । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे अन्यतरस्य-कारणतादेरभावापत्तेः । आपत्तिश्च तदात्मनाऽपि-भावात्मनाऽपि विशेषात् । उपचयमाह-तथा तत्तथाऽभावेन तस्य-कारणस्य तथा-कार्यतया अभावेन हेतुना । किमिलाह-तददलत्वाचेति तस्य-कार्यस्यानुपादानत्वाचेति । २० न हि सर्वथा कारणनिवृत्तौ अभावाद्वै कार्यस्योपादानमिति भावनीयम् ॥

स्यादेतत्-हेत्वनिवृत्तिपक्षे कारणनियतया तत्त्वादवस्थ्येन तस्य-हेतोः तादवस्थ्येन हेतुना हेतुफलभावानुपपत्तेः निवृत्यनिवृत्तिपक्षस्य च हेतुगतस्य विरुद्धत्वात् तन्निवृत्तावेव-हेतुनिवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वेन-हेत्वनन्तरभावित्वेन तद्वावसिद्धिः-फलभावसिद्धिः गत्यन्तराभावादिति ।

२५

( विवरणम् )

(१७-१८) भावात्मनाऽपि विशेषादिति । यदि हि कार्य-कारणयोः परस्परं भावात्मनाऽपि-सत्तारूपेण विशेषः स्यात् तदाऽन्यतरस्य भाव एव स्यात्; यतो भावात्मना विशेषस्तदैव भवति, यदि एकः कश्चिद् भावः सत्ताभावो भवतीति ॥

१ 'तत्थाऽभावेनातददलत्वा०' इति क-पाठः । २ 'च' इति पाठो ग-प्रतौ नास्ति ।  
३ 'सिद्धेः गत्य०' इति ग-पाठः ।

( भूलम् )

तन्निवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वे तस्य परमार्थतोऽसत एव सद्गावापत्तिः, अपरस्य तथा भाविनोऽभावात्, सा चायुक्ता निरुपाख्यस्य खरविषाणादेवि जन्मार्थविशेषायोगात्, अन्यथा सर्व एवासन्तः ५ यतः कुतश्चिजन्मासादयेयुरिति हेतुफलनियमो न भवेत् ॥

स्यादेतत् प्रतिनियतशक्तयो हि भावास्तेभ्यः कुतश्चित् किञ्चिदेवोत्पद्यते, न सर्वमसत्त्वाविशेषेऽपीति, तदयुक्तम् । यदि हि कायैः संक्षिप्तिष्ठिष्ठमूर्त्यः प्रत्ययाः स्युस्तदा तेषां प्रतिनियतकार्यसम्बन्ध-

( स्वो० व्या० )

एतदाशङ्काह-न, अनेकदोषप्रसङ्गात् । एनमेवाह-तन्निवृत्तावेव-हेतुनिवृत्तावेव तदनन्तरभावित्वे-हेत्वनन्तरभावित्वे ( तस्य ) फलस्य परमार्थतः असत एव सद्गावापत्तिः । कथमिलाह-अपरस्य-कसचित् तथा भाविनः फलतया भाविनोऽभावात् । सा चायुक्ता असत एव सद्गावापत्तिरिति निरुपाख्यस्य खरविषाणादेवेति निर्दर्शनं, जन्मार्थविशेषायोगादिति युक्तिः । इत्थं १५ चैतदङ्गीकर्तव्यमिलाह-अन्यथा सर्व एवासन्तः वान्ध्येयादयः यतः कुतश्चिजन्मासादयेयुरिति कृत्वा हेतुफलनियमो न भवेत् ॥

स्यादेतत्-प्रतिनियतशक्तयो हि भावास्तेभ्यः-भावेभ्यः कुतश्चित्-भावात् किञ्चिदेवोत्पद्यते, न किञ्चिदेवोत्पद्यते । न सर्वमसत्त्वाविशेषेऽपि इति । एतदाशङ्काह-तदयुक्तम् । कथमिलाह-यदि हि कायैः संक्षिप्त-२० मूर्त्यः प्रत्ययाः स्युस्तदा तेषां-प्रत्ययानां प्रतिनियतकार्यसम्बन्ध-

( विवरणम् )

( १३-१४ ) अपरस्य कस्यचित् तथा भाविनः फलतया भाविनोऽभावादिति । सर्वथा कारणनिर्वृत्तौ कार्यसत्त्वामङ्गीक्रियमाणायां नास्त्यभावमपहाय अपरः कञ्चिद् वस्तुविशेषो यः कार्यरूपतया परिणतिं लभत इत्यर्थः । अतः सामर्थ्यादृसत एव २५ सद्गावापत्तिरायाता ॥

( १५ ) जन्मार्थविशेषायोगादिति । जन्म-उत्पादलक्षणो योऽर्थविशेषः-धर्म-भेदरूपसत्स्याभावस्य-तुच्छरूपस्य ह्यभावस्य नास्ति जन्मलक्षणार्थविशेषः । अन्यथा वान्ध्येयादीनामपि जन्म स्यात् ॥

( २०-२१ ) कायैः संक्षिप्तिष्ठिष्ठमूर्त्यः प्रत्ययाः स्युरिति । शक्तिरूपतया ३० यदि कार्याणि कारणेषु भवेयुरित्यर्थः ॥

१ ‘असत्य एव’ इति छ-पाठः । २ ‘भावा वर्तन्ते तेभ्यः’ इति छ-पाठः । ३ ‘सङ्क्षिप्तमूर्त्यः’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

भावात् तस्मिन् कार्ये शक्तिनियमः स्यात् । न चैतदेवं, सतोऽसता संश्लेषायोगात्, तस्मान्निरवधिकमेव सामर्थ्यमवस्थितमिति सर्वतः ५ सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गो दुर्निवारः । स्यादेतत् न दुर्निवारः, सामर्थ्यप्रतिनियमवर्भितेषु भावेषु तदप्रवृत्तेः । यदेव हि यदुत्पादने शक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यतः । सा च तस्य सामर्थ्यप्रतिनियतिः खहेतोः तस्याप्यात्मनिमित्तादिति अनादित्वात् कार्यकारणपरम्पराया नानवस्थाऽपीष्टबाधिका । आदौ हि परिकल्प्यमाने तस्याहेतुकत्वं स्यात् । १० तच्चायुक्तम्, नित्यं सदसत्त्वापत्तेः, अत एव न कार्यसंश्लेषाभावतः कारणस्य निरवधिकसामर्थ्यदोषः हेतुपरम्परातस्तस्यैव तथाख्यभावत्वादिति ॥

किञ्च कारणस्य कार्यस्वभावविद्योगादेव कारणत्वव्यवस्थितिः ।

( स्वो० व्या० )

१५ भावात् कारणात् तस्मिन् कार्ये प्रतिनियत एव शक्तिनियमः स्यात् अवधिभावेनेति भावः । न चैतदेवं कथमित्याह-सतः-कारणभावस्य असता-कार्यभावेन संश्लेषायोगात् तस्मान्निरवधिकमेव सामर्थ्यं कारणभावस्य अवस्थितम् । इति-एवं सर्वतोऽभावात् सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गो दुर्निवार इति भावनीयम् । स्यादेतत्-न दुर्निवारः सामर्थ्यप्रतिनियमवर्भितेषु २० भावेषु-पदार्थेषु तदप्रवृत्तेः-सर्वस्योत्पत्तिप्रसङ्गसाप्रवृत्तेः । यदेव हि कारणं यदुत्पादने शक्तं-यत्कार्योत्पादने समर्थं तत एव कारणात् तदुत्पादः-तत्कार्यप्रभवः, नान्यतः-कारणान्तरात् । सा च तस्य सामर्थ्यप्रतिनियतिः विवक्षितकारणस्य खहेतोस्तस्यापि एषा आत्मनिमित्तादपरतः । इति-एवमनादित्वात् कार्यकारणपरम्पराया न अनवस्थाऽपि इष्टबाधिका । २५ आदौ हि परिकल्प्यमाने तस्य-कार्यादरहेतुकत्वं स्यात् । तच्चायुक्तम-हेतुकत्वम् । कुत इत्याह-नित्यं सदसत्त्वापत्तेः, प्रक्रमात् कार्यादेरिति, अत एव न कार्यसंश्लेषाभावतः कारणस्य निरवधिकसामर्थ्यदोषः, हेतुपरम्परातस्तस्यैव-कारणस्य तथाख्यभावत्वात्-विशिष्टकार्यजननस्वभावत्वादिति ॥

अन्युज्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च कारणस्य कार्यस्वभावविद्योगादेव

१ ‘परिकल्पमाने’ इति क-पाठः । २ ‘कार्यसंश्लेषाभावतः’ इति ग-पाठः । ३ ‘स्यात्’ इति ग-प्रतौ न विद्यते । ४ ‘प्रदृतेः सर्वतः सर्वैः’ इति ङ-पाठः ।

( मूलम् )

यदि हि कार्यस्वभावसम्बद्धं कारणं भवेत् तदा कार्यमपि कारण-वन्निष्पन्नमेव । इति किं कुर्वत् कारणं स्यात् ? । किञ्च क्रियमाणं कार्यमिति व्यतिरिक्तावधिविकलमेवोक्तवद् विशिष्टं तत्सामर्थ्यं- ५ मिति यथोक्तदोषाभावः । एतदप्यसमीचीनम्, प्रलापमात्रत्वात् । तथाहि—‘यदेव हि यदुत्पादने शक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यतः’<sup>१</sup> इत्यत्र न सामर्थ्यप्रतिनियतिस्तदतिरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रम् । तच्च सर्वासत्तामविशिष्टम् । इति कथं ततस्तस्यैवोत्पादः ? । तस्यैव तथास्वभावत्वादिति चेत्, असत्तामात्रगोचरमिदमस्य अकारण- १० वत्सलत्वं न तदविशेषे विशेषप्रवृत्त्येदमपनेतुं न्याय्यम् । असतः-

( स्वोपज्ञव्याख्या )

किमिलाह—कारणत्वव्यवस्थितिः । यदि हि कार्यस्वभावसम्बद्धं कारणं भवेत् तदा—तस्मिन् काले कार्यमपि कारणवन्निष्पन्नमेव । इति—एवं किं कुर्वत् कारणं स्यात् ? । न किञ्चिदपीत्यर्थः । किञ्च क्रियमाणं कार्यमिति—एवं १५ व्यतिरिक्तावधिविकलमेव अभूतभवनतया उक्तवद् विशिष्टं हेतुपरम्परात् एव तत्सामर्थ्यमिति—एवं यथोक्तदोषाभावः । एतदप्यसमीचीनम्— अशोभनम् । कुत इत्याह—प्रलापमात्रत्वात् । एतदेवाह तथाहीलादिनां । तथाहीति पूर्ववत् । यदेव हि यदुत्पादने शक्तं तत एव तदुत्पादः, नान्यत इत्यत्र न सामर्थ्यप्रतिनियतिर्भवत्परिक्लिप्ता तदतिरेकेण—अधिकृतशक्त्य- २० तिरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रम्—अधिकृतकारणसत्तामात्रमेकान्तेनैकस्वभावं तच्च—तत्सत्तामात्रं सर्वासत्तामविशिष्टमेकस्वभावतया । इति—एवं कथं ततः— तत्सत्तामात्रात् तस्यैव—विवक्षितस्य कार्यस्यासत उत्पाद इति सर्वासदविशिष्टतया तस्य न युक्तोऽयमित्यमिप्रायः । एतदनाद्य आह—तस्यैव—तत्सत्तामात्रकस्य तथास्वभावत्वात्—विवक्षितसञ्जननस्वभावत्वात् । इति चेत्, एतदाशङ्काह- २५ असत्तेलादि । असत्तामात्रगोचरं वस्तुशित्या इदं—तथास्वभावत्वं नाम अस्य— अधिकृतसत्तामात्रस्य अकारणवत्सलत्वमवधिरहितं तथास्वभावत्वं न त्वंद— विशेषे—असत्तामात्रविशेषे सति विशेषप्रवृत्त्या—असद्विशेषगोचरतया । इदं— तथास्वभावत्वमकारणवत्सलाख्यमपनेतुं न्याय्यम् । अपनीयते च ततोऽसद्विशेष-

१ द्रष्टव्यं १४२तमं पृष्ठम् । २ ‘प्रतिनियमस्तदति०’ इति क—पाठः । ३ ‘कारणवशान्निष्पन्न०’ इति छ—पाठः । ४ ‘विवक्षितसञ्जनन०’ इति छ—पाठः । ५ ‘मात्रे गोचरं’ इति छ—पाठः । ६ ‘तदविशेषे सत्ता०’ इति छ—पाठः ।

( मूलम् )

को विशेष इति चेत्, वयमप्येतदेव ब्रूम इत्यनुपालम्भ एषोऽस्मद्विद्धानाम् । तत्थास्वभावत्वविभवप्रतिनियमाददोष इति चेत्, भवत्यदोषो यस्य कस्यचिदसतः तत्सम्पादनेन, नियमतत्सम्पादनं तु तद्विद्धेषाधायीति तद्विद्धेषत्वादेव न सर्वथा तदसत्त्वमिति परिचिन्त्यतामेतत् । एवं च निरवधिकसामर्थ्यदोषस्तदवस्थ एव । सति

( स्तो० व्या० )

भावेनेति भावनीयम् । असतः को विशेष इति चेत् निस्पाख्यतया, न १० कश्चिदिस्यर्थः । एतदाशङ्काह—वयमप्येतदेव ब्रूम इति—एवमु(?)मनु)पालम्भ एषोऽस्मद्विद्धानां—सर्वासदविशिष्टजननैकस्वभावतः असद्विद्धेषभवनवादिपर्यनुयोगपराणाम् । तत्थास्वभावत्वविभवप्रतिनियमात् तस्य—अधिकृतसत्तामात्रस्य तथास्वभावत्वविभवप्रतिनियमात्—कार्यविशेषकरणस्वभावत्वविभवप्रतिनियमाददोषः इति चेत् अनन्तरोदितः । एतदाशङ्काह—भवत्यदोषो यस्य कस्यचिदसतो १५ यद्यच्छया तत्सम्पादनेन, नियमतत्सम्पादनं तु—नियमेनासत्त्वविशेषसम्पादनं पुनस्तद्विद्धेषाधायि—अधिकृतसत्तामात्रस्य तथास्वभावत्वविशेषाधायि । इति—एवं तद्विद्धेषत्वादेव—अधिकृतसत्तामात्रस्य तथास्वभावत्वविशेषादेव न सर्वथा तदसत्त्वं—भाविकार्यासत्त्वमविभावेनाधिकृतभावविशेषत्वादिति परिचिन्त्यतामिति । एवं च कृत्वा निरवधिकसामर्थ्यदोषस्तदवस्थ एव य उक्तः

२०

( विवरणम् )

(११-१२) सर्वासदविशिष्टजननैकस्वभावतः असद्विद्धेषभवनवादिपर्यनुयोगपराणामिति । असद्विद्धेषस्य भवनम्—उत्पादं वदतीत्येवंशीलोऽसद्विद्धेषभवनवादी तत्पर्यनुयोगः परः—प्रकृष्टो येषां ते तथाविधाः । तेषां कुतो यदसद्विद्धेषभवनमित्याह—अविशिष्टः सन् जननोऽविशिष्टजननः सर्वासतामविशिष्टजनन एकः २५ स्वभावो यस्य वस्तुनस्तत् तथा तस्मात् ॥

(१३) कार्यविशेषक(?)कारणस्वभावत्वविभवप्रतिनियमादिति । कार्यविशेषस्य कारणं—प्रतिनियतकार्यहेतुः स्वभावो यस्य तत् तथा, तस्य भावः कार्यविशेषकारणस्वभावत्वम्, तदेव विभवः—विभूतिस्तस्मात् प्रतिनियमः—नैयलं तस्मात् ॥

१ ‘तो चिद्विद्धेष०’ इति डा—पाठः । २ ‘विशिष्टजननः सर्वाशतामविशिष्ट०’ इति ख—पाठः ।

## ( मूलम् )

हि वीजादिसत्ताकालेऽङ्गुरादीनां तथा भाविनाऽपि रूपेण सर्वथाऽ-  
सत्त्वादङ्गुरादिप्रतिनियतशक्तीदं कारणमित्येवं सावधिकः सामर्थ्य-  
नियमो नास्तीत्यमर्थोऽसाभिर्विवक्षितः, स चापरिहृत एव, सर्वथा ५  
प्रतियोग्यभावादिति ॥

स्यादैतत्-अङ्गुरादौ यत् सामर्थ्यमुदितं वीजादेस्तत् तदा विशेषतो  
व्यपदेष्टुमशक्यम्, अवध्यनिष्पत्तेः; तत्र तु तत् सिद्धमेव, यतोऽ-  
नन्तरमङ्गुराद्युत्पत्तिः, सति च तादृशि वस्तुनि तथाव्यपदेशनिवृत्ता-  
वपि न किञ्चिद् व्याहन्यते; न हि नामायत्ता वस्तूत्पत्तिः, तस्या- १०  
प्रयोजकत्वादिति । एतदप्ययुक्तम्, तत्त्वतो विहितोत्तरत्वात् । तथाहि-

## ( स्वो० व्या० )

प्राक् । एतद्वावनायैवाह-सति हीत्यादि । सति यस्माद् वीजादिसत्ताकाले  
अङ्गुरादीनां-कार्याणां तथा-तत्रतिनियततया भाविनाऽपि रूपेण सर्व-  
थाऽसत्त्वात् अङ्गुरादिप्रतिनियतशक्तीदं कारणं-वीजादि इत्येवं साव- १५  
धिकः सामर्थ्यनियमो नास्तीत्यमर्थोऽसाभिर्विवक्षितः प्राक् । स  
च भवता अपरिहृत एव, सर्वथा प्रतियोग्यभावात्, तदभावे स्वभाव-  
प्रतिनियमाभावादित्यर्थः ॥

स्यादैतत्-अङ्गुरादौ-कार्ये यत् सामर्थ्यमुदितं वीजादेः-कारणस्य  
तत् तदा-कारणकाले विशेषतो व्यपदेष्टुमशक्यम् । कुत इत्याह-अवध्य- २०  
निष्पत्तेः; तत्र तु-वीजादौ तत् सिद्धमेव सामर्थ्यम् । कथमित्याह-यतोऽन-  
न्तरमङ्गुराद्युत्पत्तिः सति च तादृशि वस्तुनि वस्तुस्थिता तथाव्यप-  
देशनिवृत्तावप्यवध्यभावेन न किञ्चिद् व्याहन्यते, तात्त्विकहेतुभावसिद्धेः ।  
न हि नामायत्ता वस्तूत्पत्तिः, तस्याप्रयोजकत्वात् नाम्न इति । एतदा-  
शङ्खाह-एतदप्ययुक्तं परोक्तम् । कुत इत्याह-तत्त्वतो विहितोत्तरत्वात् । २५

## ( विवरणम् )

( १७-१८ ) तदभावे स्वभावप्रतिनियमाभावादिति । तस्य-प्रतियोगिनः कार्यस्य  
शक्तिरूपतयाऽपि कारणेऽभावे सति स्वभावे प्रतिनियमस्य-प्रतिनियतस्यैव कार्यस्य  
कारणं-जनकमित्येवंलक्षणस्याभावात् ॥

१ 'भावात् एतदभावे' इति छ-पाठः । २ 'तादृशवस्तुनि' इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

न वीजादावुदितसामर्थ्यं तदतिरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रमिति  
तदेवावर्त्तते । न चाङ्गुरादौ सामर्थ्यमिति तदा परिज्ञानोपायः,  
५ सर्वासद्विविक्ततत्सत्तामात्रवेदनात् । न च तत्तत्स्वभावतया तदुप-  
लम्भ एव, सर्वथाऽवध्यभावे तत्तत्स्वभावतासिद्धेः । न च स्वहेतु-  
सामर्थ्यतस्तिसिद्धिः, तत्राप्युक्तदोषान्तिवृत्तेः । न च तत्रापि  
स्वहेतुसामर्थ्यमेव परिहारः, तुल्यदोषतयोपघातात् । न चानादि-  
हेतुपरम्परा उपघातत्राणम्, अत एव हेतोः, प्रमाणानुपपत्तेश्च,  
१० तस्मात्र तत्थाभावसङ्गतां तयोग्यतां विहाय अपरस्तत्परिज्ञानो-

( स्वो० व्या० )

एतदैव योजयति तथाहीत्यादिना । तथाहि न वीजादौ-कारणे उदितसामर्थ्यं  
अङ्गुरादिनिवन्धनं तदतिरेकेण-वीजादितिरेकेण, अपि तु तत्सत्तामात्रं-  
वीजादिसत्तामात्रम् । इति-एवं तदेवावर्त्तते, प्रागुक्तमिति । न चाङ्गुरादौ-कार्ये  
१५ सामर्थ्यमिति-एवं तदा-वीजकाले परिज्ञानोपायः । कुत इत्याह-सर्वा-  
सद्विविक्ततत्सत्तामात्रवेदनात्-त्रैलोक्यगतासद्विविक्तवीजमात्रवेदनात् । न  
च तत्तत्स्वभावतया-वीजादेरङ्गुरादिजननस्वभावतया तदुपलम्भ एव-  
अङ्गुराद्युपलम्भ एव, उपाय इति वृत्तते । कुत इत्याह-सर्वथाऽवध्यभावे तत्-  
२० तत्स्वभावतासिद्धेः-वीजादेरङ्गुरादिजननस्वभावतासिद्धेः । न च स्वहेतुसा-  
मर्थ्यतस्तिसिद्धिः-तत्तत्स्वभावतासिद्धिः । कुत इत्याह-तत्रापि-स्वहेतुसामर्थ्ये  
उक्तदोषान्तिवृत्तेः कारणात् । न च तत्रापि-अधिकृतहेतुसामर्थ्ये स्वहेतु-  
सामर्थ्यमेव परिहारः अपरहेत्वपेक्षया । कुत इत्याह-तुल्यदोषतया कारणेन  
उपघातात् हेतोः । न चानादिहेतुपरम्परा प्रागुपन्यस्ता उपघातत्राणम् ।  
कुत इत्याह-अत एव हेतोः, तुल्यदोषतयोपघातादित्यर्थः । उपचयमाह-प्रमाणा-  
२५ नुपपत्तेश्च-अनादिहेतुपरम्पराग्राहकप्रमाणाभावात्, आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणस्य  
च जातिरूपत्वादिति । तस्मादित्यादि । यस्मादेवं तस्मात् न तत्थाभाव-

( विवरणम् )

(१८-१९) तत्तत्स्वभावतासिद्धेरिति । तस्य-वीजादेस्तत्स्वभावता-अङ्गुरादि-  
जननस्वभावता तस्याः सिद्धिः (? द्वेः) ॥

३० यद्यप्यनादिहेतुपरम्पराग्राहकं प्रमाणं नास्ति तथाप्यादिपरिकल्पनायां दोषात्ते  
प्रमाणं भविष्यन्तीत्याशङ्कायाह-(२५-२६) आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणस्य च

१ 'कार्यसामर्थ्य०' इति क-पाठः । २-३ 'भावताऽसिद्धेः' इति क-पाठः ।

( मूलम् )

पायः । न विशिष्टं सामर्थ्यं न 'हेतुफलभावनियमः सर्वथाऽसदुत्पद्यते  
इति प्राप्त्या न कविदू व्यवस्थासिद्धिरिति ॥

स्यादेतन्न वै काचिदुत्पत्तिर्भावव्यतिरिक्ताऽस्ति यामाविशादसदु- ५  
उत्पद्यते इत्युच्यते, किन्तु कुतश्चिद् वस्तुनोऽनन्तरं कस्यचिद् वस्तुनो  
नियमवतः सत्ता सैव तदात्मिकोत्पत्तिरभिधीयते । न त्वियं केन-  
चित् सम्बद्धा । सा च प्राग् नासीदिल्लिसदुत्पद्यते इति व्यवह्रियते,  
न पुनरसतोऽवस्थान्तरावेशस्तदिति । अत्रोच्यते-यत्किञ्चिदेतत्,

( स्वो० व्या० )

१०

सङ्गतां-न कारणसैव कार्यभावसङ्गतां तद्योग्यतां-कार्ययोग्यतां विहाय  
अपरः-अन्यस्तात्परिज्ञानोपायः-अधिकृतसामर्थ्यपरिज्ञानोपायः । न विशिष्टं  
सामर्थ्यं तत्थाभावसङ्गतां तद्योग्यतां विहायावध्यभावेन न हेतुफलभावनियमः  
[तत्थाभावसङ्गतां तद्योग्यतां विहाय] सर्वथाऽसदुत्पद्यते । इति-एवं प्राप्त्या  
न कविदू व्यवस्थासिद्धिविशिष्टसामर्थ्यादाविति ॥ १५

स्यादेतत्-न वै काचिदुत्पत्तिर्भावव्यतिरिक्ताऽस्ति-विद्यते याम्-  
उत्पत्तिमाविशात् सत् असदुत्पद्यते इत्युच्यते, किन्तु कुतश्चिद् वस्तुनो  
विशिष्टादनन्तरं कस्यचिद् वस्तुनो नियमवतः-अव्यभिचारिणः सत्ता भवति,  
सैव-सत्ता तदात्मिका-सत्तात्मिका उत्पत्तिरभिधीयते । न त्वियम्-  
उत्पत्तिः केनचिद् वस्तुसम्बद्धा । सा च-उत्पत्तिः प्राग्-अधिकृतक्षणान्ना- २०  
सीदिति कृत्वा असदुत्पद्यते इति-एवं व्यवह्रियते; न पुनरसतः  
अवस्थान्तरावेशस्तदिति । एतदाशङ्काह-अत्रोच्यते । यत्किञ्चित्-

( विवरणम् )

जातिरूपत्वादिति । आदिपरिकल्पनायां दोषाः-नियं सत्त्वमसत्त्वं चेतादैयस्त एव  
प्रमाणं तस्य पुनर्जातिरूपत्वात् । अयमभिप्रायः-अनादिहेतुपरम्पराग्राहकप्रमाणस्या- २५  
भावे आदिपरिकल्पनादोषप्रमाणं प्रमाणाभासमेव वोध(?)स्य(?)म्) ॥

१ 'हेतुपत्तिफलभावनियमः' इति क-पाठः । २ 'सर्वथा सदु०' इति क-पाठः । ३ 'तदा-  
त्मकोत्पत्ति०' इति क-पाठः । ४ 'इत्युच्येत' इति उ-पाठः । ५ 'दयस्त एतद् प्रमाणं तद् प्रमाणं  
तस्य' इति उ-पाठः ।

## (मूलम्)

अविचारितरमणीयत्वात् । तथाहि—नोत्पत्तिर्भावव्यतिरिक्ता । न चासौ गर्भवत् कारणान्निष्क्रामति, न चाम्बरतलात् पतति, न चास्ति सर्वथा प्राक्, न चासत् सद् भवति, भवति च कस्यचिदनन्तरं—मरणसमय एवास्य रहितस्तदन्वयेन तत्सामर्थ्यप्रभवो नियमवाँश्चेति को न्वस्वप्रायमान इत्थं भाषते, अबोधग्रहगृहीताच्चापरः अनुवक्तीत्यपकर्ण्यमेतत् । आह—एवमपि पारिशेष्यानाश्रयणे हेतुफलभावोच्छेददोषोऽनिवारितप्रसरः, “हेत्वनिवृत्तिपक्षे तत्तादवस्थ्यात्,

१०

(स्वो० व्या०)

असारमेतत्—अनन्तरोक्तम्, अविचारितरमणीयत्वात् हेतोः । एतदेवाह (तथाहीयादिना) नोत्पत्तिर्भावव्यतिरिक्ता । न चासौ—भावो गर्भवत् कारणान्निष्क्रामति, मातुरुदरादिति गम्यते, न चाम्बरतलात्—आकाशतलात् पतति सहसा, न चास्ति सर्वथा—सर्वैः प्रकरैः प्राग्, उत्पत्तेरिति प्रक्रमः, न चासत् सद् भवति, अभावस्य भावत्वविरोधात्, भवति च कस्यचित्—वस्तुनोऽनन्तरं मरणसमय एवास्य—कस्यचित् रहितस्तदन्वयेन—तत्तद्वावाप्त्यभावतः तत्सामर्थ्यप्रभवः—अनन्तरातीतवस्तुशक्तिजन्मा नियमवाँश्च भावः स एव नापरः । इति को न्वस्वप्रायमावः सन् इत्थं भाषते? । अबोधग्रहगृहीताच्चापरः—अन्यः अनुवक्ति को न्वपरः?, न कश्चिदित्यर्थः । इत्यपकर्ण्यमेतत् । २० आह—एवमपि सति पारिशेष्यानाश्रयणे हेतुफलभावोच्छेददोषः । किमिलाह—अनिवारितप्रसरः । कथमिलाह—हेत्वनिवृत्तिपक्षे तत्तादव-

## (विवरणम्)

(६) मरणसमय एवास्येति । विनाशसमये एव मृदादेव्यादिरुपद्यत इत्यर्थः । एतच्च ‘कस्यचिदनन्तरम्’ (५-६) इत्यस्यैव सौत्रपदस्य व्याख्यानं कृतं सुखावबोधाय सूत्रकृता ॥

२५ (२०) पारिशेष्यानाश्रयणे इति । हेतोरनिवृत्तिपक्षे साङ्घायिमते तादवस्थ्याद्द्वेतोर्न घटते कार्यम् । निवृत्यनिवृत्तिपक्षस्तु जैनाभिमतो विरुद्ध इति पारिशेष्याद्बौद्धाभिमत एव वस्तुनोऽनन्तरं वस्तूपद्यत इति । अस्मिन् पक्षे कार्यकारणभावव्यवस्थितिरिति पारिशेष्यं तस्यानाश्रयणे सति ॥

१ ‘न वाऽम्बर०’ इति ग—पाठः । २ ‘प्रभवनियम०’ इति क—पाठः । ३ ‘नाश्रयण हेतुफल०’ इति क—पाठः । ४ ‘हेतुनिवृत्तिपक्षे’ इति ग—पाठः । ५ ‘नैवासत्’ इति क—पाठः । ६ ‘कोऽपरः इति उ—पाठः । ७ ‘इत्यस्मन्(३ त.)पक्षे’ इति ख—पाठः ।

( मूलम् )

निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य च विस्त्रित्वांदिति, न निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षे  
विरोधासिद्धेः, तस्यैव तथाभवनात् ॥

स्यादेतत्-तथाभवनमित्यन्यथाभवनमेतच्च शब्दार्थानुगतं तदे- ५  
वान्यथा भवतीति, (तद्) यदि तदेव कथमन्यथा भवति, अन्यथा  
चेद् भवति कथं तदेवेति ? । उच्यते-कथश्चिदन्यथाभवनादोषः,  
तदतादवस्थ्योपलब्धेः, मृदाद्यात्मककपालादिवेदनात् उभयनिश्चय-  
सिद्धेः अन्यतरस्यापि आन्तत्वायोगात्, इतरत्राप्यनाश्वासापत्तेः  
तज्जातीयव्यभिचारदर्शनात् सतः सर्वथाऽसत्त्वानापत्तेः, कादाचि- १०  
त्कतया तदुत्पत्त्यादिप्रसङ्गात्, असतोऽपि सत्त्वाऽयोगात् स्वभाव-  
वैकल्येन तद् भावनियमासिद्धेरिति । न चैतत्र शब्दार्थानुगतमपि,

( स्तो० व्या० )

स्थ्यात्-हेतुतादवस्थ्येन निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षस्य च, प्रकमाद्युगतस्य, विस्त्रित्वादिति । एतदाशङ्काह-नेत्यादि । न-नैतदेवं निवृत्त्यनिवृत्तिपक्षेऽधिकृते । १५  
किमिलाह-विरोधासिद्धेः । असिद्धिश्च तस्यैव-हेतोस्तथा-कार्यतया भवनात् ॥

स्यादेतत्-तथाभवनमिति-एवमन्यथांभवनम् एतच्च-अन्यथाभवनं  
शब्दार्थानुगतम् । कथमिलाह-तदेवान्यथा भवति । अयमर्थोऽत्र-तद्  
यदि तत् कथमन्यथा भवति, अन्यथा चेद् भवति कथं तदेवेति विरो-  
धात् । एतदाशङ्काह-उच्यते-कथश्चिदन्यथाभवनादोषः । कथमिलाह- २०  
तदतादवस्थ्योपलब्धेः तस्य-हेतोः अतादवस्थ्योपलब्धेः । उपलब्धिश्च मृदा-  
द्यात्मककपालादिवेदनात् । एतच्चानुभवसिद्धं उभयनिश्चयसिद्धेः मृदादि  
कपालादि चोभयमन्यतरस्यापि-मृदादेः आन्तताऽयोगात् । अयोगश्चेतर-  
त्रापि कपालादौ अनाश्वासापत्तेः । आपत्तिश्च तज्जातीयव्यभिचारदर्शनात्  
तथा सतः सर्वथा-एकान्तेन असत्त्वानापत्तेः । अनापत्तिश्च कादाचित्कतया २५  
कारणेन तदुत्पत्त्यादिप्रसङ्गात्-असत उत्पादनाशप्रसङ्गात्, तथा असतोऽपि  
सर्वथेति वर्तते सत्त्वाऽयोगात् । अयोगश्च स्वभाववैकल्येन असतः तद्वाव-  
नियमासिद्धेः-सद्वाविशेषनियमासिद्धेरिति । न चैतत्-कथश्चिदन्यथाभवनं

१ समीक्ष्यतां १४०तमं पृष्ठम् । २ ‘सिद्धिः अन्यतर०’ इति ग-पाठः । ३ ‘सर्वथानापत्तेः  
इति ग-पाठः । ४ ‘वैकल्पैन’ इति ग-पाठः । ५ ‘नियमासिद्धेरिति’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

कथश्चिदन्यथाभवनस्य तदैवान्यथैवत्येकान्तापोहेन प्रवृत्तेः, वस्तुन एव तत्सभावत्वात्, प्रतीत्यनुग्रहसिद्धेरभयनिमित्तभावात्, अस्य ५ च तदैवान्यथा भवतीत्यनेनैवाक्षेपोऽन्यथैतच्छब्दार्थायोगात् । इति पक्षान्तरोपपत्त्या पारिशेष्यानाश्रयणेऽपि न हेतुफलभावोच्छेददोष इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

न च कारणमप्यनेकमेकस्वभावस्य कार्यस्य जनकम् । यदि स्याद्वेदानीं भिन्नस्वभावेभ्यः सहकारिभ्यः कार्योत्पत्तौ कारणभेदो भेदकः १० स्यात्, तेतश्चाभेदोऽपि नाभेदको भवेत्, कारणभेदेऽप्यभेदात् । यदि भेदाद् भेद एव स्यात्, एवमभेदादभेदो युक्तः, अव्यभिचारनियमात् । इह तु नैवमित्यहेतुकौ विश्वस्य भेदाभेदौ स्याताम् । तद-

( स्तो० व्या० )

अन्यभवनाक्षिं न शब्दार्थानुगतमपि, किन्तु शब्दार्थानुगतमेव, कथ- १५ श्चिदन्यथाभवनस्य तदैवान्यथैवेति—एवं एकान्तापोहेन प्रवृत्तेः । कथ- मिलाह—वस्तुन एव तत्सभावत्वात्—निवृत्यनिवृत्यात्मकत्वेन अनेकान्त- स्वभावत्वात् । तत्सभावत्वं च प्रतीत्यनुग्रहसिद्धेरभयनिमित्तभावात् । तदिन्यत्येत्युभयम् । अस्य च—उभयस्य तदैवान्यथा भवतीति । अनेनैवाक्षेपः अन्यथा—तदनाक्षेपे एतच्छब्दार्थायोगात् । इति—एवं पक्षान्तरोप- २० पत्त्या कारणेन पारिशेष्यानाश्रयणेऽपि परोक्ते न हेतुफलभावोच्छेद- दोषः पक्षान्तरेणाप्युक्तनीत्या तदनुच्छेदसिद्धिरित्यलं प्रसङ्गेन ॥

विकल्पान्तरमधिकृत्याह—न च कारणमप्यनेकं—रूपादि एकस्वभावस्य कार्यस्य जनकं—ज्ञानादेः । यदि स्यादनेकमेकस्वमावस्य सत् नेदानीं भिन्नस्वभावेभ्यः सहकारिभ्यः—रूपादिभ्यः कार्योत्पत्तौ—विज्ञानादिभावेऽपि । २५ किमिलाह—कारणभेदो भेदकः स्यात्, अनेकेभ्य एकोत्पत्तिरिति भावः । ततश्च—एवं च सति अभेदोऽपि कारणगतो नाभेदको भवेत् कार्ये । कथमिलाह—कारणभेदेऽपि उक्तवदभेदात् कार्यस्य । एतदेव भावयति—यदि भेदात्— कारणगतात् भेद एव स्यात् कार्यस्य, एवमभेदात्—कारणगतात् अभेदो युक्तः कार्ये । कुत इत्याह—अव्यभिचारनियमाद्वेतोः । इह तु—प्रक्रमे नैव- ३० मनेकसादेकभावाङ्गीकरणेन इत्यहेतुकौ विश्वस्य—जगतः भेदाभेदौ स्यातां

१ ‘नेकस्वभावस्य’ इति ग—पाठः । २ ‘ततश्च भेदोऽपि’ इति क—पाठः । ३ ‘न भेदको’ इति ग—पाठः । ४ ‘भावतस्य तत्त्वेदानीं’ इति छ—पाठः ।

( मूलम् )

व्यतिरिक्तश्च न कथिद् भावः । इति सर्वे भावा अपरतच्छ्रोत्पत्तयः स्युरिति ॥

स्यान्मतम्-भिन्नस्वभावेभ्यो भिन्नस्वभावमेव सञ्चायते, कारण-५ व्यापारविरचितानामसङ्कीर्णत्वात् कार्यस्वभावविशेषाणाम्, यथा विषयेन्द्रियमनस्कारबलभाविनो ज्ञानस्य विषयात् तदाभता नेन्द्रियात् मनस्कारात्, इन्द्रियाद् विषयग्रहणप्रतिनियमो नान्यतस्तस्यैव मैनस्काराद् बोधरूपता, न परतः । न च कारणव्यापारविषये नानात्वेऽपि कार्ये स्वभावभेदः, निर्विभक्तरूपस्यैवोपलङ्घम् भात् । एतदप्य-१० युक्तम्, सद्यायविरोधात् । कथं हि नामैकस्वभावं कार्यं विशेषाश्च तदव्यतिरिक्ता एव चित्रा इति चिन्त्यम् । नानात्वैकत्वयोः परस्पर-

( स्तो० व्या० )

उक्तवदुभयत्र नियमाभावात् । तदृव्यतिरिक्तश्च-भेदाभेदव्यतिरिक्तश्च न कथिद् भावो नाम । इति-एवं सर्वे भावा अपरतच्छ्रोत्पत्तयः-कारणनिरपेक्षजन्मानः १५ स्युरित्यनिष्ठं चैतत् ॥

स्यान्मतम्-भिन्नस्वभावेभ्यो भिन्नस्वभावमेव जायते, कारणेभ्यः कार्यमिति प्रक्रमः । कुत इत्याह-कारणव्यापारविरचितानामसङ्कीर्णत्वात् हेतोः । केषमित्याह-कार्यस्वभावविशेषाणामिति । एतदेव भावयति त(?)यथेत्यादिना । यथा विषयेन्द्रियमनस्कारबलभाविनो ज्ञानस्य बलं-सामर्थ्यं २० विषयात् तदाभता-तदाकारता, <sup>३</sup>नेन्द्रियात् मनस्कारात् तदाभता, इन्द्रियाद् विषयग्रहणप्रतिनियमो रूपाद्येष्याया, नान्यतः-विषयादेः तस्यैव-विज्ञानस्य मनस्कारात् समनन्तराद् बोधरूपता, न परतः-इन्द्रियादेः । न च कारणव्यापारविषये नानात्वेऽपि सति कार्ये स्वभावभेदः । कुत इत्याह-निर्विभक्तरूपस्यैवोपलङ्घम् भात् कार्यस्येति । एतदाशङ्काह-एतदप्य-२५ युक्तम् । कुत इत्याह-सद्यायविरोधात् । एनमेवाह कथं हीत्यादिना । कथं हि नामैकस्वभावं कार्यं विशेषाश्च तदव्यतिरिक्ता एव-एकस्वभाव-कार्यव्यतिरिक्ता एव चित्रा इति चिन्त्यम् । कथमित्याह-नानात्वैकत्वयोः

१ ‘भावेभ्योऽभिन्न०’ इति ग-पाठः । २ ‘भाविनो विज्ञानस्य’ इति क-पाठः । ३ ‘मनस्कारेद्योऽभिन्न०’ इति ग-पाठः । ४ ‘विषयनानात्वे’ इति ग-पाठः । ५ ‘कार्यस्वभाव०’ इति ग-पाठः । ६ ‘लभात्, तद०’ इति ग-पाठः । ७ ‘चित्रा इव इति’ इति ग-पाठः । ८ ‘भाविज्ञानस्य’ इति ड-पाठः । ९ ‘नेन्द्रियामैन०’ इति ड-पाठः । १० ‘नानात्वैकत्वयोः’ इति ड-पाठः ।

## ( मूलम् )

व्याहतेः विषयनिर्भासितादयश्च विज्ञानाव्यतिरेकिणो यथा विषयादिभिः क्रियन्ते, तद्वत् तदव्यतिरिक्तबोधरूपकारिभिर्भास्कारादिभिरपि। इति सर्वसर्वजन्यत्वे तदव्यवस्थाऽनुपपत्तिः। तदनुपपत्तिश्च न विषयात् तदाकारात्वसम्भवो बोधरूपाभेदात्। न चासम्भवः, तदाकारत्वात्। तैर्था न मनस्कारो बोधरूपजनकः, विषयाकाराव्यतिरेकात्। न चाजनकः, बोधरूपानन्यत्वादिति। इत्थमिन्द्रियादिष्वपि द्रष्टव्यमिति मिथो विरोधसम्भवेतरापत्तिदोषतस्तदनुपपत्तिः॥

१०

( स्तो० व्या० )

परस्परव्याहतेः कारणात् विषयनिर्भासितादयश्च-धर्मा विज्ञानाव्यतिरेकिणः सन्तस्तदेकतया परमार्थेन यथा विषयादिभिः-कारणभेदैः १५ 'क्रियन्ते, तद्वत्-इत्थमेव तदव्यतिरिक्तबोधरूपकारिभिः-विज्ञानाव्यतिरिक्तबोधरूपकरणशीलैः मनस्कारादिभिरपि। इति-एवं सर्वसर्वजन्यत्वे २० सर्वेषां-विषयनिर्भासितादीनां सर्वजन्यत्वे-अशेषमनस्कारादिजन्यत्वे सति निरंशैक-विज्ञानाव्यतिरेकेण तदव्यवस्थाऽनुपपत्तिः-विषयनिर्भासितादिव्यवस्थाऽनुपपत्तिः। तदनुपपत्तिश्च-विषयनिर्भासिताद्यनुपपत्तिश्च मूलत एव। एनाभेदाह-(न) २५ विषयात्-नीलादेः तदाकारात्वसम्भवः-नीलाद्याकारात्वसम्भवः, विज्ञानसेति प्रक्रमः। कुत इत्याह-बोधरूपाभेदाद(दा)कारत्वस्य। न चासम्भवः। २० कुत इत्याह-तदाकारत्वात्-नीलादिविषयाकारत्वात्। तथा न मनस्कारो बोधरूपजनकः। कुत इत्याह-विषयाकाराव्यतिरेकात् बोधरूपस्य। न चाजनकः। कुत इत्याह-बोधरूपानन्यत्वाद् विषयाकारस्य इति। इत्थम-एवमिन्द्रियादिष्वपि-कारणभेदेषु द्रष्टव्यं विषयग्रहणप्रतिनियमाद्यविकृत्य। इति-एवं मिथः-परस्परं विरोधसम्भवश्चेतरापत्तिश्चात् एव दोषः। ततः २५ किमित्याह-तदनुपपत्तिः-विषयानिर्भासिताद्यनुपपत्तिः॥

( विवरणम् )

(२४) विरोधसम्भवश्चेतरापत्तिश्चेति। न विषयात् तदाकारात्वसम्भवो बोधरूपाभेदादिति विरोधः तस्य सम्भवस्तदाकारत्वादिति। चत्वारि(?) बोधत इतरः(?) तस्यापत्तिः॥

१ 'व्यतिरिक्तबोधः' इति क-पाठः। २ 'रूपोपकारिः' इति ग-पाठः। ३ 'तथा मनस्कारो' इति ग-पाठः। ४ 'क्रियन्ते तदेत्व(थ्थ?)मेव तदः' इति छ-पाठः। ५ 'सम्भवबोधः' इति च-पाठः।

(मूलम्)

अथ मा भूदयं दोष इति विशेषाः कार्यतो व्यतिरिक्ता एव इष्यन्ते । एवमपि कारणव्यापारस्य तेष्वेवोपयुक्तत्वात् तत् कार्यमहेतुकमनुष्यज्यत इति यत्किञ्चिदेतत् ॥ ५

एतेनानेकमनेकस्वभावस्येतेतदपि प्रत्युक्तम्, एकस्यानेकस्वभावत्वविरोधात् । नै चैकमेकस्वभावस्य कारणं कार्यस्य जनकम्, विश्वस्यान्धवधिरादिभावप्रसङ्गात्, चक्षुरादीनां सजातीयक्षणोत्पादकत्वे विज्ञानाजननात्, विज्ञानजनकत्वे वा सजातीयक्षणाप्रतिसन्धानादिति । न चानेकरूपस्य, तदेकस्वभावतया केषाञ्चिदहेतुकत्वापत्तेः, १० तथाविधैकस्वभावताऽभ्युपगमे अतिप्रसङ्गात्, सामग्र्याः क्रमेण

(स्तो० व्या०)

अथ मा भूदेव दोषः—अनन्तरोदित इति विशेषाः—विषयनिर्भासितादयः कार्यतः, इह प्रक्रमे विज्ञानात्, व्यतिरिक्ता एवेष्यन्ते । एवमपि इष्यमाणे कारणव्यापारस्य विषयादिसम्बन्धिनः तेष्वेव—विशेषेषुपयुक्तत्वात् कारणात् १५ तत् कार्य—विज्ञानाख्यमहेतुकमनुष्यज्यत इति कृत्वा यत्किञ्चित्—असारमेतत्—अनन्तरोदितमिति ॥

एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन अनेकं कारणमनेकस्वभावस्य कार्यस्य जनकमित्येतदपि प्रत्युक्तम् । कुत इत्याह—एकस्य कार्यस्य अनेकस्वभावत्वविरोधादिति । न चैकं—रूपादि एकस्वभावस्य—रूपादेवे कारणं कार्यस्य २० जनकम् । कुत इत्याह—विश्वस्य—जगतः अन्धवधिरादिभावप्रसङ्गात् । प्रसङ्गः चक्षुरादीनां कारणानां सजातीयक्षणोत्पादकत्वे सति एकस्यैकस्वभावकार्यकारणतया विज्ञानाजननात्, विज्ञानजनकत्वे वा चक्षुरादीनां सजातीयक्षणाप्रतिसन्धानात् चक्षुराद्यजननात् एकस्यैकस्वभावकार्यकारणतया २५ इति अन्धवधिरादिभावप्रसङ्गः । न चानेकरूपस्य, एकं कारणस्य एकस्वभावतया कारणेन केषाञ्चित्—कार्याणामनेककार्यमध्ये । किमित्याह—अहेतुकत्वापत्तेः, एकस्वभावस्य एकत्रैवोपयोगादिति गर्भः । तथाविधैकस्वभावताऽभ्युपगमे—अनेककार्यजननैकस्वभावताऽभ्युपगमेऽधिकृतकौरणस्य किमित्याह—अतिप्रसङ्गात्, कार्यान्तराणामपि तत एवोत्पत्तेरित्यर्थः । तथाविधैकस्वभावतया एवमपि प्रवृत्त्यविरोधम् । ३०

१ ‘नानेकस्वभाव०’ इति ग—पाठः । २ द्वष्टव्यं १३७तमं पृष्ठम् । ३ ‘न वैकमेक०’ इति ग—पाठः । ४ ‘भावतयाऽभ्युपगमे’ इति ग—पाठः । ५ ‘कारणमित्याह०’ इति छ—पाठः ।

## ( मूलम् )

कार्याणामुदयदर्शनाच्छेति ॥

स्यादेतत्-नामी कारणविकल्पाः सर्व एव नो बाधायै, केषाच्चिद्  
५ दनिष्टेः; आद्यस्यैवाभ्युपगमात्। यत् पुनरुक्तम्—‘अनेकस्मादेककार्यों-  
त्पत्तौ न कारणभेदो भेदकः स्यात्’ इति सोऽप्रसङ्गः, तथेष्टेः। तथा-  
हि-न भिन्नस्वभावात् कारणाद् भिन्नस्वभावमभिन्नस्वभावाच्चा-  
भिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते। इति कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदा-  
भेदावुच्येते, किन्तु विलक्षणात् कारणकलापद्याद्<sup>१</sup> विलक्षणमेव कार्य-

१०

( स्वो० व्या० )

उपचयमाह-सामग्र्याः-रूपादिलक्षणायाः सकाशात् क्रमेण-तथाविधप्रबन्धा-  
पेक्षया कार्याणां-विज्ञानादीनामुदयदर्शनाच्च-उत्पत्तिदर्शनाच्च न चानेकरूपस्य  
इति अधिकृतविकल्पोपन्यास एव क्रिया ॥

स्यादेतदिलादि । अथैव मन्यसे-नामी कारणविकल्पाः-अनन्तरोदिताः  
१५ सर्व एव नः-अस्माकं बाधायै-बाधार्थम् । कथमित्याह-केषाच्चिद् विकल्पा-  
नामनिष्टेः कारणात्, आद्यस्यैव-कारणविकल्पस्य अभ्युपगमात् कारणात् ।  
यत् पुनरुक्तं तत्राद्यविकल्पे-अनेकस्मादेककार्योंत्पत्तौ सत्यां न कारणभेदो  
२० भेदकः स्यादिति सोऽप्रसङ्गः । कथमित्याह-तथेष्टेः कारणात् । एतदेव  
भावयति तथाहीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । न भिन्नस्वभावात् कारणात्  
ग्रल्येकरूपाद् भिन्नस्वभावम्, कार्यमिति गम्यते, अभिन्नस्वभावाच्च कार-  
णादेव अभिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते। इति-एवं कारणभेदाभेदाभ्यां  
कार्यस्य भेदाभेदावुच्येते नेति, किन्तु विलक्षणात्-विसद्वशात् कारण-

( विवरणम् )

(७-९) न भिन्नस्वभावात् कारणाद् भिन्नस्वभावम्, अभिन्नस्वभावाच्चा-  
२५ भिन्नस्वभावं कार्यमुत्पद्यते इति कारणभेदाभेदाभ्यां कार्यस्य भेदाभेदावुच्येते  
इति। अयमस्य सूत्रवाक्यस्याशयः-रूपं चक्षुरालोको मनस्कारश्चेत्यमी प्रलेकं भिन्न-  
स्वभावाः सन्तोऽभिन्नस्वभावमेव ज्ञानाख्यं कार्यं जनयन्तीत्येवं कारणभेदाद् भेदो  
नाभ्युपगम्यते; तथा मूलक्षणमभिन्नमेकं कारणमिति तत्कार्यैः सर्वैरेकाकारैः भाव्यम्,  
न तु घटशरावादितया भिन्नैरित्येवं कारणभेदादभेदो नाङ्गीक्रियते कार्याणामिति ।  
३० वृत्तदक्षराणि तु एतद्व्याख्यानुसारेण सुगमानीति किं व्याख्याप्रयासेन ? ॥

१ ‘विलक्षणं कार्यं’ इति ग-पाठः । २ ‘भेदभेदाभ्यां कार्यस्य’ इति क-पाठः । ३ ‘भेदभेदा-  
वुच्येते इति अथ नाभ्युपैः’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

जायत इत्येतावताऽऽशैन हेतुभेदाभेदाभ्यां फलस्य ताविति, तद्-  
व्यतिक्रमे च नियमेन तदहेतुकत्वं प्रसज्जति । यथोक्तम्-

“अग्निस्वभावः शक्रस्य मूर्ढा यद्यग्निरेव सः ।

५

अथानग्निस्वभावोऽसौ धूमस्तत्र कर्थं भवेत् ? ॥”<sup>२</sup>

( स्तो० व्या० )

कलापद्वयात्-सामग्रीद्वयात् विलक्षणमेव-विसद्शमेव कार्यं जायत इति  
कृत्वा एतावताऽऽशैन हेतुभेदाभेदाभ्यां सामग्र्यपेक्षया फलस्य-कार्यस्य  
ताविति भेदाभेदावित्यर्थः । तदूच्यतिक्रमे च हेतुभेदाभेदाभ्यां फलस्य ताविति<sup>३</sup>  
न्यायातिक्रमे च किमित्याह-नियमेन-अवश्यन्तया तदहेतुकत्वं प्रसज्जति-तस्य  
फलस्याहेतुकत्वमापद्यते, ‘हेतुधर्मान्वयव्यतिरेकाननुविधानादित्यर्थः । यथोक्तमिति  
ज्ञापकमाह । अग्निस्वभावः, धूमजननस्वभाव इत्यर्थः । शक्रस्य-इन्द्रस्य  
मूर्ढा-शिर इत्यादि । ‘आदि’शब्दार्थमाह-यद्यग्निरेव सः-धूमजननस्वभावः,  
धूमजननस्वभावसार्थसाग्रित्वात् अथानग्निस्वभावोऽसौ न धूमजननस्वभावः ।<sup>४</sup>

( विवरणम् )

(१) एतावताऽऽशैन हेतुभेदाभेदाभ्यां सामग्र्यपेक्षयेति । अथमत्राभिप्राये  
बुध्यते-बौद्धमते न किञ्चित् कार्येण सार्वमभिन्नम्, कारणानामत्यन्तभेदित्वात्,  
किन्तु यानि कार्याणि एका[का]कारसामग्रीतः समुपजायमानानि विलोक्यन्ते लोके न  
तान्यभिन्नानीति प्रतिपाद्यते व्यवहारार्थम्, यथा घटशँरावोष्ट्रिकोदञ्चनादीनि;<sup>२०</sup>  
यानि तु भिन्नाकारसामग्रीतः समुत्पद्यमानानि लक्ष्यन्ते तानि भिन्नानीति प्रतिपाद्यते,  
यथा घटपटज्ञानादीनि । एवं च कुतोऽपि सामग्र्याः किञ्चिदेव प्रतिनियतस्वभावं  
कार्यमुत्पद्यत इति सिद्धं भवति ॥

(१४) ‘आदि’शब्दार्थमाहेति । ‘अग्निस्वभावः शक्रस्य मूर्ढा’ इत्यादीत्यत्र सूत्रे  
य ‘आदि’शब्दसं वृत्तिकारः परिपूर्णश्लोककथनेन व्याचष्ट इत्यर्थः । परिपूर्णश्लोक-<sup>२५</sup>  
पाठश्लोक-  
पाठश्लोक-

“अग्निस्वभावः शक्रस्य मूर्ढा यद्यग्निरेव सः ।

अर्थानग्निस्वभावोऽसौ धूमस्तत्र कर्थं भवेत् ? ॥”<sup>५</sup>

इति ॥

१ ‘प्रसङ्गयति’ इति ग-पाठः । २ अनुष्टुप् । ३ ‘व्यक्तिमेव हेतु०’ इति क-पाठः । ४ ‘प्रस-  
ज्यते’ इति छ-पाठः । ५ ‘हेतुकर्मान्वय०’ इति क-पाठः । ६ ‘सौ धूमजननास्वभावः’ इति छ-  
पाठः । ७ ‘शरावोष्ट्रिकांददनादीनि’ इति च-पाठः । ८ ‘यदनग्निं’ इति क-पाठः । ९ अनुष्टुप् ।

## ( मूलम् )

इत्यादि । यदा तु भिन्नस्वभावेभ्यो निर्भागैकस्वभावकार्यप्रतिनियतेभ्यो विजातीयानेकपदार्थव्यावृत्तमविभक्तैकस्वभावमेवैकमाविभवति कार्यं, तदा न कश्चिद् व्याघातः, तद्वूपकार्योत्पादननियतस्वभावाचानेकस्मादेककार्योत्पत्तावहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनवकाश एव । भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येकनियतात् स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनोऽनेकसादनेकतावदेकमनेकं चोपजायेत् हेतुधर्माननुकारादिति । अन्न

( स्तो० व्या० )

१० तत इदमाह-धूमस्तत्र कथं भवेत्, शक्मूर्द्धनीति । यदा तु भिन्नस्वभावेभ्यः-रूपादिभ्यः क्षिलादिभ्यो वा । किंविशिष्टेभ्य इसाह-निर्भागैकस्वभावकार्यप्रतिनियतेभ्यः-तत्स्वभावकार्यप्रतिनियतेभ्यस्तस्वभावतया तज्जननं प्रतिएवमूर्तेभ्यः । किमिलाह-विजातीयानेकपदार्थव्यावृत्तं तत्स्वभावतया अविभक्तैकस्वभावमेव हेतुभेदानां तत्रैव सामर्थ्यात् एकमाविभवति अभूतभवनेन १५ कार्यं, तदा न कश्चिद् व्याघातः, हेतुफलभावं प्रति इति प्रक्रमः । एतदेव भावयति तद्वूपेत्यादिना । तद्वृणं च तत्-विवक्षितरूपं विज्ञानादि कार्यं च तस्य उत्पादने नियतः स्वभावो यसानेकस्य तदेकापेक्षया तत् तथा तस्माच्च अनेकस्मात्-रूपादेः एककार्योत्पत्तौ सत्यां अहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनवकाश एव तत्जननस्वभावतयाऽन्ययाभावेन । भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येक-२० नियताद् विवक्षितकार्यपेक्षया । अनेकस्मात् किम्भूतात् ? स्वहेतुप्रकृत्यनुविधा-

( विवरणम् )

(७-८) भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गो यद्येकनियतात् स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनोऽनेकसादनेकतावदेकमनेकं चोपजायेतेति । इदं सूत्रं तावद् व्याख्यायते-भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गः कार्यस्य, यद्येकनियतादेकत्र-विज्ञानादौ कार्ये जनयितव्ये प्रति-२५ नियतात् अनेकस्मात्-रूपालोकमनस्कारचक्षुःक्षणलक्षणात् कारणकद्विकात् । कीदृशादिलाह-स्वहेतुप्रकृत्यनुविधायिनः-आत्मीयहेतुस्वरूपानुकारिणः अन्वयेन जनकादित्यर्थः । अनेकतावत्-अनेककार्यस्वभाववदिति वैधर्म्यदृष्टान्तः । एकं-१० विज्ञाना-

१ ‘सादनेककार्यो०’ इति क-पाठः । २ अतः परं “इति भवत्यहेतुकत्वप्रसङ्गोऽप्यनवकाश एव इति” इत्यधिको ग-पाठः । ३ ‘हेतुकर्माननु०’ इति क-पाठः । ४ ‘भेदाभूतानां तत्रैव’ इति क-पाठः । ५ ‘तया भावेन’ इति छ-पाठः । ६ ‘नियतात् तस्य हेतु०’ इति छ-पाठः । ७ ‘नियतरै(?)कत्र’ इति छ-पाठः । ८ ‘जनयतेत्यप्रति०’ इति क-पाठः । ९ ‘अन्वये जनका०’ इति छ-पाठः । १० ‘विज्ञानाद्यन्यतर०’ इति क-पाठः ।

( स्तो० व्या० )

यिनः—आत्महेतुसभावानुविधायिनः, अन्वयजनकादित्यर्थः । अनेकसादनेकता-वदिति निर्दशनं व्यतिरेकि । एकमनेकं ‘चोपजायेत, अनेकान्वयतः एकत्वानुपत्तेः, एकनियतत्वेनानेकानुपत्तेश्च । अत एवाह—न ‘चोपजायेत । ५

( विवरणम् )

दन्यतरकार्यपेक्षया प्रतिनियतं किञ्चित् अनेकं वा रूपालोकमनस्कारचक्षुःसमुदय-रूपमुपज्ञायते—निष्पद्यते । अयमभिप्रायः—यथाऽसाभिरन्वयं विनैव अनेकसात्—रूपालोकमनस्कारचक्षुर्लक्षणात् कारणादनेकेषां कार्याणां रूपालोकमनस्कारचक्षुरुत्तर-क्षणलक्षणानां भावोऽभ्युपगम्यते, एवं यदि जैनैरनेकसात् कारणादन्वयेनैव जनका-१० देकस्यानेकस्य वा कार्यस्योत्पाद इत्यभ्युपगम्यते तदा भवति कार्यस्याहेतुकत्वप्रसङ्गः । तथाहि—यदि रूपालोकादयः कारणविशेषा ज्ञानलक्षणमेकं कार्यमात्मस्वरूपानुगमेन जनयन्ति तदा ज्ञानस्यैकता(हानिः) चतुःस्वभावप्रवेशस्तत्र । स्वरूपालोकादिभिः कारणैरूपालोकादीनि कार्याण्यनेकान्वयेनैव जन्यन्ते तर्हि ज्ञानादीनि कार्याणि प्रत्येकं चतुर्भिः रूपालोकादिभिरन्वयेन जन्यन्त इत्यायातम् । ततश्च [न] ज्ञानादावेव कर्त्तव्ये १५ तेषां स्वरूपानुगमेन व्यापृतानां कथमालोकादौ कार्यान्तरे व्यापारः परिकल्प्यमानः साधीयान् स्यादिति ? ॥

अथ वृत्त्यक्षराण्यनुश्रियन्ते—(३-४) अनेकतावदिति निर्दशनं व्यतिरेकीति । अन्वयमन्तरेण हि अनेकसादनेककार्यप्रसवपक्षोऽन्वयपक्षापेक्षया व्यतिरेकीति ॥

(४-५) अनेकान्वयत एकत्वानुपत्तेरिति । यदि हि रूपालोकमनस्कार-२० चक्षुषामनेकेषां कार्ये ज्ञानलक्षणेऽनुगमः स्यात् तदा कथं तस्यैकत्वं स्यात् ? । अनेकेषां तत्र प्रवेशादिति अनेकसाहेकोत्पादे दूषणम् ॥

अथानेकसादनेकोत्पादे प्राह—(५) एकनियतत्वेनानेकानुपत्तेश्चेति । एकत्र—ज्ञानाद्यन्यतरकार्ये नियतत्वं—जनकतया प्रतिनियतत्वमनेऽन्वयनेऽन्वयेनैव कनियतत्वेन कारणानामनेकस्य कार्यस्यानुपत्तेश्च—अघटनात् । यदि हि समग्राण्यपि २५

१ ‘चोपजायते’ इति छ—पाठः । २ ‘अनेक(का)न्वय एक०’ इति छ—पाठः । ३ ‘चोपजायते’ इति छ—पाठः । ४ ‘जायेत—निष्पद्येत’ इति क—पाठः । ५ ‘रूपालोकादीनि कार्याण्यनेकान्वयेनैव जन्यन्ते तर्हि ज्ञानादीनि स्वरूपानुगमेन जनयन्ति’ इति ख—पाठः । ६ ‘प्रदेशाद् तत्राखण०’ इति ख—पाठः । ७ ‘कार्याणं(?) प्रत्येकं’ इति ख—पाठः । ८ ‘कार्यान्तरव्यापारः’ इति छ—पाठः । ९ ‘मनेकेषां तत्र प्रवेशादिति अनुगमः स्यात्’ इति ख—पाठः ।

## ( मूलम् )

उच्यते—यत्किञ्चिदेतत्, न्यायानुपपत्तेः । तत्र यत् तावदुक्तम्—  
 ‘विलक्षणात् कारणकलापद्वयाद् विलक्षणमेव कार्यं जायते’  
 ५ इत्यादि, अत्र न कारणकलापस्तत्कारणातिरिक्तस्तानि च भिन्नस्व-  
 भावानि कथं निर्भागैककार्यं प्रति नियतानि तद्वावे च (? वा)  
 कथं न व्याघातः, सर्वेषां तज्जननस्वभावत्वे नैकोऽपि न तज्जनकः  
 तमन्तरेण तत्सर्वत्वायोगात्, निर्भागं च तदित्थं कथमनेकेभ्यो

( स्त्र० व्या० )

१० कुत् इत्याह—हेतुधर्माननुकारात् । अननुकारश्चानेकान्वयैकसिन्, एक-  
 नियतत्वेन चानेकसिन्निति भावनीयमिति । एवं पूर्वपक्षमाशङ्काह—अत्रोच्यते ।  
 किमित्याह—यत्किञ्चिदेतत्—असारमनन्तरोदितम् । कुत् इत्याह—न्यायानुप-  
 पत्तेः । एनामेव दर्शयति तत्रेत्यादिना । तत्र यत् तावदुक्तं परेणादावेव ।  
 किं तदित्याह—‘विलक्षणात् कारणकलापद्वयाद् विलक्षणमेव कार्यं  
 १५ जायते’ इत्यादि । अत्र—उक्ते न कारणकलापः सामग्र्याख्यः तत्-  
 कारणातिरिक्तः—वैशेषिकाणामिवावयवी तानि च—कारणानि भिन्नस्व-  
 भावानि—रूपक्षियादीनि कथं निर्भागैककार्यं प्रति नियतानि, स्वभाव-  
 भेदादेवत्यर्थः । तद्वावे वा—निर्भागैककार्यभावे वा कथं न व्याघातः ? व्याघात  
 एव । कथमित्याह—सर्वेषां—कारणानां तज्जननस्वभावत्वे—निर्भागैककार्यजनन-  
 २० स्वभावले नैकोऽपि—कारणभेदो न तज्जनकः—न विवक्षितकार्याजनकः, किन्तु  
 जनक एव । कुत् इत्याह—तमन्तरेण एकं कारणभेदं तत्सर्वत्वायोगात् तेषां—  
 कारणभेदानां सर्वत्वायोगात् निर्भागं च तत्—कार्यमेकान्तैकस्वभावं इत्थं कथ-

( विवरणम् )

तानि ज्ञानलक्षणे कार्ये जनकतयाऽन्वयेन व्यौपृतानि तदा कथं तेभ्यो रूपादन्य-  
 २५ तरकार्योत्पत्तिः स्यादिति ? ॥

( १० ) अनेकान्वयैकसिन्निति । एकसिन्—ज्ञानलक्षणे कार्येऽनेकेषां—कार-  
 णानामन्वयेन अनेकसादेकोत्पत्तावननुकारो वर्तते । एकनियतत्वे चानेकसिन्—  
 कार्येऽन्वये नानुकारः अनेकसादनेकोत्पत्तिपक्षे ॥

१—२ १५४तमे पृष्ठे १५५तमे च । ३ ‘व्यावृत्तानि’ इति क—पाठः । ४ ‘रूपादन्य’ इति  
 स्व—पाठः । ५ ‘अनेकसादेकोत्पत्तिपक्षे एकनियतत्वेनानेकसिन्निति एकनियतत्वे च ज्ञानक्षणैक-  
 कार्यनियतत्वे च कारणानां अनेकसिन् कार्येऽन्वयेनानुकारः’ इति स्व—पाठः ।

## (मूलम्)

जन्मासादयेत्, एकतोऽपि तस्य सर्वात्मनोत्पत्तेस्तदपरैस्तद-  
करणात् । सर्वभूतिस्वभावत्वात् तस्यायमदोष इति चेत् किमिदं  
तत्प्रत्येकतातोऽन्यत् तत्सर्वत्वं नाम ? ते च सर्वे जनकाः<sup>५</sup>  
नैकोऽप्यजनक इत्युक्तदोषानतिवृत्तिः । यत एव सर्वे जनका अत  
एव नानतिवृत्तिरिति चेत्, यस्तद्वैकेन कार्यस्य स्वभावो जन्यते, स  
एवापरेणापीत्येतत् प्राप्तम् । अस्त्येतत् सिद्धसाध्यतेति चेत्,  
माहेश्वरजायाजारकारणिकनिवेदितपृष्ठभौतसिद्धसाध्यताकल्पेयम्

(स्तो० व्या०)

१०

मनेकेभ्यः—कारणभेदेभ्यो जन्मासादयेत् ? नैवेत्यर्थः । एतदेव भावयति एक-  
तोऽपीत्यादिना । एकतोऽपि—एकसादपि कारणभेदात् तस्य—अधिकृतकार्यस्य  
सर्वात्मनोत्पत्तेर्निर्भागैकरूपतया तदपरैः—कारणभेदैः तदकरणात्, अधि-  
कृतकार्यकरणादित्यर्थः । सर्वेत्यादि । सर्वभूतिस्वभावत्वात् सर्वेभ्यः—कारण-  
भेदेभ्यः उत्पत्तिस्वभावत्वात् करणात् तस्य—अधिकृतकार्यस्य अयमदोष इति<sup>१५</sup>  
चेत्—अनन्तरोदितः । एतदाशङ्काह—किमिदमित्यादि । किमिदं तत्प्रत्येक-  
तातः—कारणभेदप्रत्येकतातोऽन्यत्—अर्थात् तत्सर्वत्वं नाम—अधिकृतकारण-  
भेदसर्वत्वं नामेति ? । ते च सर्वे जनकाः—कारणभेदा नैकोऽप्यजनकः । इति—  
एवं उक्तदोषानतिवृत्तिः, ‘निर्भागं कथमनेकेभ्यो जन्मासादयेत्’ इत्यादि ।  
यत एवेत्यादि । यत एव सर्वे जनकाः—कारणभेदा अत एव हेतोः न अनति-<sup>२०</sup>  
वृत्तिः किन्त्वतिवृत्तिरेव, उक्तदोषस्येति प्रक्रमः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—यस्तर्हि  
एकेन—कारणभेदेन कार्यस्य स्वभावो जन्यते स एवापरेणापि इत्येतत्  
प्राप्तम् । अस्त्येतत्—इत्यमेवेदं सिद्धसाध्यता । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
माहेश्वरेत्यादि । माहेश्वरजायायाः—पत्याः जारः कारणिकनिवेदित-  
पृष्ठश्चासौ भौतश्च तस्य सिद्धसाध्यता तत्कल्पेयं परोपन्यस्ता सिद्धसाध्यता<sup>२५</sup>

## (विवरणम्)

(९) माहेश्वरजायाजारकारणिकनिवेदितपृष्ठभौतसिद्धसाध्यताकल्पेयमि-  
ति । अत्र वाक्ये एवं समासः कार्यः—माहेश्वरजायायां जारो माहेश्वरजायाजारः  
कारणिकैर्निवेदितः कारणिकनिवेदितः, पृष्ठश्चासौ तैरेव कारणिकैर्भौतश्च पृष्ठभौतः;

१ ‘त्वनोपपत्तेऽ’ इति कृ-पाठः । २ ‘स्वभूतिस्व०’ इति कृ-पाठः । ३ ‘साध्येती(?)ति चेत्’  
इति छ-पाठः ।

## (मूलम्)

उपहासस्थानमार्याणामित्यनुद्धोष्यैव तैः । तथाहि—य एकेन जन्यते स एवापरेणापि, न खलु स तस्य स्वभावस्तदपरत्वानापत्तेः, ५ स्वभावान्तरस्य च तदपरस्वभावजन्यजनकत्वविरोधः, उभयतत्त्वहानेः, तद्वैलक्षण्याद्विं तस्य स्वभावान्तरत्वं तज्जन्यजनकत्वे च

## (खो० व्या०)

उपहासस्थानमार्याणामिति कूला अनुद्धोष्यैव तैः—आयैः । एवं वक्रोक्ति-मात्रमभिधायैतद्वावार्थमाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युप्रदर्शने । यः—कार्यस्वभाव १० एकेन जन्यते, कारणभेदेनेति प्रक्रमः, स एवापरेणापि इति परमतम् । एतच्चासदित्याह—न खलु—नैव सः—आद्यकारणभेदस्वभावः तस्य—अपरस्य कारणभेदस्य स्वभावः । कथं नेत्याह—तदपरत्वानापत्तेः, आद्यकारणभेदात् जैन्यत्वानापत्तेः स्वभावभेदेन । स्वभावान्तरस्य च—कारणभेदान्तरगतस्य तदपरस्वभावजन्यजनकत्वविरोधः—आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्वविरोधः, कारणभेदान्तरस्य- १५ भावस्येतर्थः । कथमित्याह—उभयतत्त्वहानेः—कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावहानेः । एतदेवाह तद्वैलक्षण्याद्वीत्यादिना । तद्वैलक्षण्यात्—आद्यकारणभेदस्वभाववैलक्षण्याद् यस्मात् तस्य—कारणभेदान्तरगतस्य स्वभावान्तरत्वं भिन्नत्वं तज्जन्य-

## (विवरणम्)

ततो माहेश्वरजायाजारश्चासौ कारणिकमिवेदितश्चासौ पृष्ठभौतश्च तस्य सिद्धसाध्यता २० स्यं विहिता कार्यभ्युपगमरूपा तत्कल्पेयं—प्रस्तुता सिद्धसाध्यता ॥

(१३) स्वभावाभेदेनेति । यदि हि य एव कार्यस्वभाव आद्येन कारणेन जन्यते स एवापरेणापीत्यभ्युपगम्यते तदा कारणयोः स्वभावस्याभेदादैव्यमेव भवेदिति ॥

(१४) आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्वविरोध इति । आद्यश्चासौ कारणभेदस्य सम्बन्धी स्वैरभावस्तेन जन्यो यः कार्यस्वभावः तज्जनकत्वविरोधः कारण- २५ भेदान्तरगतस्वभावान्तरस्य । कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावान्तरस्य ॥

(१५) कार्यकारणभेदान्तरगतस्वभावहानेरिति । प्रथमकारणभेदस्वभावहानेरिति । प्रथमकारणभेदस्वभावमपहाय अन्यकारणभेदान्तरस्वभावः कोऽपि नास्ति यः प्रथमकारणभेदस्वभावजनिते कार्ये व्यापिपृथात्; तथा प्रथमकारणभेदस्वभावजनितं कार्यं स्वभावमपहाय अन्यः कश्चित् तस्य स्वभावविशेषो नास्ति योऽन्येन ३० कारणस्वभावभेदेन जन्यते, तस्य परिपूर्णप्रथमकारणस्वभावतयोत्पत्तेरिति ॥

१ ‘उभयतत्त्वहानेः’ इति ग—पाठः । २ ‘तस्य भावान्तरत्वं’ इति ग—पाठः । ३ ‘अन्यत्वापत्तेः’ इति छ—पाठः । ४ ‘कारणान्तरभेदाऽ’ इति छ—पाठः । ५ ‘स्वभाव(म)प्रहायान्यः कश्चिस्त(त् ते)न जन्यो’ इति ख—पाठः ।

## (० मूलम् )

तद्वन्न पुष्कलं वैलक्षण्यमन्यजन्यविविक्ततया वेतरस्य तज्जन्यता अन्यजन्यत्वे अपि तु तदसिद्धेरतिप्रसङ्गादिति नोभयो रूपनियमः । एकाजनकत्वे च सर्वाजनकत्वमित्यहेतुकतद्वावापत्या न ५ न्यायानुसारि विकल्पितमिति भावनीयम् ॥

एतेन “न ब्रूमोऽन्यस्य तज्जनकं रूपं नास्तीति, किन्तु यत् तदेकस्य जनकं तदन्यस्य नेति; अन्योऽपि स्वरूपेणैव जनको न पररूपेणेति, अतद्रूपत्वात्; तद्यथास्मि भिन्नाश्च जनकाश्च स्वभावेन,

(स्तो० व्या०)

१०

जनकत्वे च—आद्यकारणभेदस्वभावजन्यजनकत्वे च तस्य स्वभावान्तरस्य तद्वत्—आद्यकारणभेदस्वभावत् न पुष्कलं वैलक्षण्यं कारणभेदान्तरस्वभावस्य तथा अन्यजन्यविविक्ततया वेतरस्य—कार्यस्वभावस्य तज्जन्यता—आद्यकारणभेदस्वभावजन्यता अन्यजन्यत्वे अपि तु—कारणभेदान्तरस्वभावजन्यत्वेऽपि तु तदसिद्धेः—इतरस्य तज्जन्यताऽसिद्धेः । असिद्धिश्च अतिप्रसङ्गात्—अनिष्टसापि १५ तज्जन्यतापत्तेः । इति—एवं नोभयोरपि—इष्टजन्यजनकयोः रूपनियमः, स्वभावनियम इत्यर्थः । एकाजनकत्वे च उक्तदोषभयादिष्यमाणे सर्वाजनकत्वं तद्वदन्येषामप्यजनकत्वात् तत्स्वभावत्वाभ्युपगमात् । इति—एवमहेतुकतद्वावापत्या—विविक्तकार्यभावापत्या न न्यायानुसारि विकल्पितमिति भावनीयमेतत् ॥

एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन न ब्रूम इत्यादि यावत् कोऽत्र न्याय इत्यादि २० सर्वं प्रतिक्षिप्तमिति सम्बन्धः । न ब्रूमोऽन्यस्य—कारणभेदस्य तज्जनकं—विविक्तनिर्भागैककार्यजनकं रूपं नास्तीति, किन्तु यत् तदेकस्य जनकं कारणभेदस्य तदन्यस्य—कारणभेदस्यैव नेति । किमुक्तं भवति ? । अन्योऽपि स्वरूपेणैव जनकः, न पररूपेण, कारणभेदान्तररूपेणेति । कुत इत्याह—अतद्रूपत्वात्—

(विवरणम्)

२५

(१३) अन्यजन्यविविक्ततया ‘वेति । अन्येषां—प्रथमकारणव्यतिरिक्तानां कारणविशेषाणां यानि जन्यानि—कार्यान्तराणि तान्यन्यजन्यानि तेभ्यो विविक्ता—भेदस्तया वा ॥

(२२) यत् तदेकस्य जनकं कारणभेदस्यैति । यत् तदेकस्य—कारणभेदस्य सम्बन्ध जनकं रूपम् ॥

३०

१ ‘तज्ज पुष्कलं’ इति ग-पाठः । २ ‘चेतरस्य’ इति ग-पाठः । ३ ‘वैलक्षण्यं’ इति ढ-पाठः । ४ ‘तया चेतरस्य’ इति क-पाठः । ५ ‘चेति’ इति ढ-पाठः ।

अनेकान्तर० २१

## ( मूलम् )

एकस्माद्विं जनकाद् व्यावर्त्तमानस्तद्बूपो न स्यान्नातत्कार्यः, तेनैव तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति कोऽन्न न्यायः”<sup>१</sup> इत्यादि सर्वं प्रतिक्षिप्तम्, ५ उत्तरवदतद्बूपस्य तत्कार्यत्वविरोधात्। तेनैव तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति निरंशास्त्रे सति ततो भावस्यैव न्यायत्वात् कृतकरणेऽतिप्रसङ्गात्। तथाहि—तद्विन्नः स एव करोति, नान्ये। को ह्यत्र भेदाविशेषे विशेष

( स्तो० व्या० )

विवक्षितकारणभेदस्य तदन्यारूपत्वादिति । तद्यथास्वं—यथाऽऽस्मीयं भिन्नाश्च ते १० कारणभेदाः—रूप-बीजादयः जनकाश्च स्वभावेन—स्वसत्तया । इत्थं चैतदङ्गी-कर्त्तव्यमिल्याह—एकस्माद्विन्नील्यादि । एकस्माद् यस्मात् जनकाद् व्यावर्त्तमानः कारणभेदः विवक्षितसामश्यन्तर्गतः । किमिल्याह—तद्बूपो न स्यात्—आद्यकारण-भेदरूपो न स्यात्—न भवेत् नातत्कार्यः, किन्तु तत्कार्यं एव, तत्—विवक्षितं निर्भागैकरूपमनेकोङ्गवं कार्यमस्येति तत्कार्यस्तस्य प्रतिषेधो न तत्कार्यः अतत्कार्यस्तदयं १५ नातत्कार्यो भवेत् । एतदेव द्रेष्टयन्नाह—तेनैव—चादेन कारणभेदेन तत् कार्यं कर्त्तव्यमिति कोऽन्न नियमः ? । अनेकोङ्गवस्वभावं न तत एवं(?) भवतीत्यमिप्रायः । इत्यादि सर्वं—वार्त्तिकोक्तम् । किमिल्याह—प्रतिक्षिप्तम् । कुत इत्याह—उत्तरवत्—यथोक्तम् । तथाहि—‘य एकेन जन्यते स एवापरेणापि’ इत्यादि तथा अतद्बूपस्य—कारणभेदस्य तत्कार्यत्वविरोधात्—आद्यकारणभेदकार्यत्वविरोधात् २० चर्चितमेतदिति । <sup>२</sup>तेनैव च—आदेन कारणभेदेन तत् कार्यं—विवक्षितं निर्भागैकरूपं कर्त्तव्यमिति नियम एष परनीत्या । कथमिल्याह—निरंशास्त्रे सति कार्यस्य निर्भागैकरूपतया ततः—आद्यात् कारणभेदाद् भावस्यैव—कार्यभावस्य न्यायत्वात् कारणात् आद्यकारणभेदेनैवासौ कृत इति कृतकरणेऽतिप्रसङ्गात् कार्यभावस्य । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । ( तद्विन्नः )

२५

( विवरणम् )

(१) तदन्यारूपत्वादिति । न विद्यते रूपं—स्वभावो यस्यासावरूपस्तदन्येन—उत्तरव्यतिरिक्तेन कारणभेदान्तरेणोत्तर्थः, अरूपः—अस्वभावस्तस्य भावः—तत्त्वं तस्मात् । अनेकोङ्गवनस्वभावं न तत एव भवतीत्यमिप्रायः । अनेकेभ्यः कारणेभ्य उत्पत्तिस्वभावं कार्यं एकस्मादेव कारणान्न भवतीत्यर्थः ॥

३० (१९) अतद्बूपस्य कारणभेदस्येति । आद्यकारणाभावस्य ॥

<sup>१</sup> वार्तिके । <sup>२</sup> ‘दद्यन्’ इति क-पाठः । <sup>३</sup> द्रष्टव्यं १६०तमं पृष्ठम् । <sup>४</sup> ‘तेनैव वोयेत(?) कारण०’ इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

इति वाच्यम् । स्यादेतत्-भेदाविशेषेऽपि कुतश्चिदात्मातिशयात् कश्चिज्जनकः, नान्ये । स हि तस्यैव स्वभावः, नान्येषाम्, तथाविधहेत्वभावादिति । एतदप्यसत्, तदन्वयोपलब्धिमन्तरेण तावतां तत् ५ स्वभावत्वनियमे तसमाषकव्यतिरेकेण प्रतिपादनोपायाभावात् ॥

किञ्चैवं मर्यनेकैककारणे न कारणभेदो भेदकः स्यादित्यनिवृत्तः प्रसङ्गः । स्यादेतत्-कः पुनरत्र प्रसङ्गार्थः? । यदि न विशेषकः स्यादित्यमर्थः, तदप्ययुक्तम्, विजातीयानेकव्यावृत्तिमतः कार्यस्वभावस्योत्पादनात् । अथ न खण्डशो जनकः स्यादित्यमर्थः, १०

(स्वोपज्ञव्याख्या)

तस्मात्-आद्यकारणभेदाद् भिन्नः सन् स एव करोति तदपरः कारणभेदः तत्-सामग्र्यन्तर्गतः, नान्ये-परसामग्र्यन्तर्भूताः । को ह्यत्र भेदाविशेष सति विशेष इति वाच्यमेतदित्यतिप्रसङ्गः । स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-भेदाविशेषेऽपि सति कुतश्चिदात्मातिशयात्-आत्मधर्मात् कश्चित्-कारण-१५ भेदो जनकः तस्मामग्र्यन्तर्गत एव, नान्ये-तदपरसामग्र्यन्तःप्रतिनः । किमिलेतदेवमिलाह-स हि तस्यैव स्वभावो विवक्षितकारणभेदस्य, नान्येषां-तदपरु-सामग्र्यन्तःप्रतिनाम् । कुत इत्याह-तथाविधहेत्वभावात्, हेत्वायत्तश्च कारणभेदस्य तत्स्वभाव इति । एतदप्यसत् परोदितम् । कथमिलाह-तदन्वयोपलब्धिमन्तरेण तेषां-कारणभेदानां विशिष्टसामग्र्यन्तोऽन्वयोपलब्धिमन्तरेण निरन्वय-२० नश्वरतया तावतां तत्स्वभावत्वनियमे सति । किमिलाह-तसमाषकव्यतिरेकेण तसमाषकः-शपथविशेषः तमन्तरेण प्रतिपादनोपायाभावात्, निरन्वयानन्तरभावित्वमात्रस्य तदन्याविशेषादित्यर्थः ॥

अभ्युच्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च एवमपि-उक्तनीत्या अनेकेषामेककारणे सति । किमिलाह-न कारणभेदो भेदकः स्यात् । इति-एवमनिवृत्तः २५ प्रसङ्ग उक्तदोषलक्षणः । स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-कः पुनरत्र-न कारणभेदो भेदकः स्यादित्युक्तौ प्रसङ्गार्थः? । यदि न विशेषकः स्यात् कारणभेद इत्यमर्थः । एतदधिकृत्याह-तद(प्य)युक्तम् । कथमिलाह-विजातीयानेकव्यावृत्तिमतः कार्यस्वभावस्य अधिकृतस्य-उत्पादनात् कारणभेदानाम् ।

१ ‘वमप्य तर्हि तद्विज्ञः स एव करोति नैकैकरणेन न कारणभेदो’ इति क-पाठः प्रक्षेपमिश्रो भास्ति । २ ‘मप्यनेकैः कर्णे न कारणभेदो’ इति ग-पाठः ।

## ( मूलम् )

तथापि निरंशात्वाद् वस्तुरूपस्य भागशा उत्पादनं नेष्टमेवेत्यप्रसङ्गं एव । एतदप्ययुक्तम्, उक्तदोषानतिवृत्तेः, अनेकसादेकोत्पादाद् योगाच्च । तथाहि—भिन्नेभ्यस्तुल्यसामर्थ्येभ्योऽतुल्याभिन्नभावे कथमविरोध इति चिन्त्यम् । स्यादेतत्—किमत्र चिन्त्यते ? एकस्मिन्नधिकरणे भेदाभेदयोर्विरोधात् । इह तु कारणं भिन्नं कार्यं चाभिन्नमिति को विरोधः ? । अपि च हेतोः फलात्मापत्त्या कार्यकारणभावव्यवस्थायां स्यादनेकसादेकोत्पत्त्ययोगो यथा परमते । तत्र ह्येको हेतुः १० फलात्मतां प्रतिपन्न इत्यपरस्य कार्यात्मन्यवकाशासम्भवादानर्थ-

( स्वो० व्या० )

अथ न खण्डशो जनकः—खण्डं खण्डं प्रति जनकः कारणभेदः स्यादित्ययमर्थः, तथापि—अत्राप्यर्थे निरंशात्वाद् वस्तुरूपस्य भागशा उत्पादनं नेष्टमेव, निर्भागैककार्यकारणस्वभावेभ्योऽनेकभ्यस्तथाविधैकोत्पत्तेः । इति—एवमप्र-१५ सङ्ग एव उक्तदोषलक्षणः । एतदाशङ्काह—एतदप्ययुक्तम्—अनन्तरोदितम् । कुतु इत्याह—उक्तदोषानतिवृत्तेः कारणात् । अभ्युच्यमाह—अनेकसादित्यादि । अनेकसात् कारणात् स्वमतभेदापेक्षया एकोत्पादायोगाच्च । एतदेव भावयति तथाहीति पूर्ववत् । भिन्नेभ्यस्तुल्यसामर्थ्येभ्यः, कारणभेदेभ्य इति प्रक्रमः, अतुल्याभिन्नभावें सति कार्यस्य कथमविरोध इति चिन्त्यम् । २० स्यादेतत्—किमत्र चिन्त्यते ? एकस्मिन्नधिकरणे—आधारे भेदाभेदयोर्विरोधात् । इह तु कारणं भिन्नमनेकसमग्रभेदं कार्यं चाभिन्नं—निर्भागैकरूपमिति को विरोधः ? । अपि च हेतोः फलात्मापत्त्या तत्थाभावेन कार्यकारणभावव्यवस्थायां सत्यां स्यादनेकसात् कारणात् एकोत्पत्त्ययोगो यथा परमते—त्वाममधिकृत्य । एतदेव भावयति तत्र हीत्यादिना । २५ तत्र यसात् एको हेतुः फलात्मतां प्रतिपन्न इति कृत्वा अपरस्य—हेतोः कार्यात्मनि अवकाशासम्भवात् कारणात् आनर्थक्यम् । यदा पुनः

( विवरणम् )

(२०-२१) एकस्मिन्नधिकरणे आधारे भेदाभेदयोर्विरोधादिति । एकमेव कार्यं कथं भिन्नमभिन्नं च भवतीत्यर्थः ॥

३० (२१) अनेकसमग्रभेदमिति । रूपालोकाद्यनेकसमग्रभेदस्यभावं कारणमित्यर्थः ॥

१ ‘फलात्मन्’ इति कृपाठः ।

## (भूलम्)

क्यम् । यदा पुनः कारणानि स्वस्मिन्नेव स्वभावे व्यवस्थितानि कार्यसुत्पादयन्ति तदा कोऽयोगः ? । न च हेतोः फलात्मापत्तिः प्रतीतिसिद्धाऽपि, वीजादेविंसदशाङ्कुरादिवेदनादिति । अत्रोच्यते- ५ सोऽयमषण्डत्वलक्षणोऽपत्यजन्मविरोधी दोषः । तथाहि-हेतोः फलात्मापत्त्या तत्स्वभावत्वपुंस्त्वे सति तत्तथाभवनेनाभवत् कार्या- पत्यं स्वस्वभावानवस्थित्यपुंस्त्वयुक्ताच्छुक्राद्यभावे असत् सद् भवतीत्यपि सुभाषितमेतत् । न च सर्वेषां तदेकजननस्वभावत्वे तदपरोदयो न्यायः, तत्रैव सामर्थ्यनिरोधात् । अस्ति चायं १०

## (स्वोऽव्याऽ)

कारणानि स्वस्मिन्नेव स्वभावे व्यवस्थितानि तत्स्वभावतया कार्यसुत्पाद- यन्ति तदा कोऽयोगः ? । न कश्चित् । न च हेतोः फलात्मापत्तिः प्रतीतिसिद्धाऽपि लोके । कथमित्याह-वीजादेविंसदशाङ्कुरादिवेदनादि- ति । अत्र-परोपन्यसे उच्यते-सोऽयमषण्डत्वलक्षणोऽपत्यजन्मविरोधी १५ दोषः । अदोष एव दोष इत्यर्थः । एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । हेतोः फलात्मापत्या हेतुभूतया तत्स्वभावत्वपुंस्त्वे सति अन्वय- १५ 'सिद्धे हेतोस्तत्तथाभवनेन-हेतोः फलभवनेन' अभवत् कार्यापत्यं दैवयोगतः स्वस्वभावानवस्थितिरेव तुच्छा अपुंस्त्वं तैद्युक्ता निरन्वयनाशेन हेतोरिति वर्तते शुक्राद्यभावे-तत्स्वभावत्वक्षयेण असत् सद् भवति-अभाव एव भावतां प्रतिपद्यत २० इत्यपि सुभाषितमेतत्, सर्वीजं न भवत्यबीजं तु भवतीति योऽर्थः । न चेत्यादि । न च सर्वेषां-हेतुभेदानां तदेकजननस्वभावत्वे, विवक्षितनिभागैककार्यजनन-स्वभावत्व इति भावः, तदपरोदयः-कार्यान्तरोत्पादो न्यायः । कथमित्याह- तत्रैव-विवक्षितकार्ये सामर्थ्यनिरोधात्, अन्ययोगव्यवच्छेदनिरोधादित्यर्थः ।

## (विवरणम्)

२५

(२४) अन्ययोगव्यवच्छेदनिरोधादित्यर्थं इति । अन्ययोगस्य-कार्यान्तर- जननसम्बन्धलक्षणस्य व्यवच्छेदः-अभावोऽन्ययोगव्यवच्छेदेन वि(?)नि)रोधात् कार्यान्तरजननसामर्थ्यस्य ॥

१ 'सामर्थ्यविरोधात्' इति क-पाठः । २ 'पन्यास्त' इति छ-पाठः । ३ 'त्मापत्यां हेतुभूतया०' इति क-पाठः । ४ 'सिद्धिः हेतो०' इति छ-पाठः । ५ 'तद्युक्तविर०' इति क-पाठः ।

( मूलम् )

तदैव( क ?)खसन्ततावर्णि चक्षुराद्युत्पत्तेः । न च रूपं येन स्वभावेन सभागक्षणं जनयति तेनैव विसभागक्षणमालोकादि, एकस्यानेकजनकत्वायोगात्, योगेऽपि तत्त्वायपत्तेः, अतुल्याश्च रूपालोकादयः, न च कारणाभेदे कार्यस्य भेद इति युक्तम्, अभ्युपगमप्रकोपात्, इष्टश्चायम्, तत एव सर्वतत्प्रसूतेः । न चोपादाननिमित्तभेदतस्तत्र सामग्रीभेदः, तेषामेकस्वभावत्वात् तत्कल्पनावीजाभावात्; अन्यथा तद्विद्वन्नभावतापत्तिः । इति तद्भेदादपि फलभेदो दुःस्थित एव । सर्वेषां सर्वजननस्वभावत्वाददुःस्थित इति

( स्वो० व्या० )

अस्ति चायं-तदपरोदयः । कुत इत्याह-तदैकस्वसन्ततावर्णि हेतुभेदेभ्यः चक्षुराद्युत्पत्तेः । न चेत्यादि । न च रूपं येन स्वभावेन सभागक्षणं-रूपक्षणमेव जनयति तेनैव विसभागक्षणमालोकादि । ‘आदि’शब्दात् चक्षुरादिग्रहः । कुतो नेत्याह-एकस्य-कारणभेदस्य अनेकजनकत्वविरोधात् एकस्वभावतया । योगेऽपीत्यादि । योगेऽप्यनेकजनकत्वस्य किमित्याह-तत्त्वायपत्तेः-अनेकतुल्यापत्तेहेत्वभेदादिर्यः । अतुल्याश्च रूपालोकादयोऽनेके । न चेत्यादि । न च कारणाभेदे सति तत्वतः कार्यस्य भेद इति युक्तम् । कुत इत्याह-अभ्युपगमप्रकोपात् । इष्टश्चायं-कारणभेदे कार्यभेदः । कथमित्याह-तत एव-तेभ्य एव रूपालोकादिभ्यो विवक्षितनिर्भागैककार्यजननस्वभावेभ्यः सर्वतत्प्रसूतेः सर्वेषां तेषां-रूपालोकादीनां स्वसन्तताद्युत्पत्तेः । न चेत्यादि । न च उपादाननिमित्तभेदतो रूपे रूपमुपादानमालोकादयो निमित्तं आलोकादिष्वप्यालोकादयः उपादानं रूपादयो निमित्तमित्येवं तत्र-समग्रेषु सामग्रीभेदः । कुतो नेत्याह-तेषां-हेतुभेदानां रूपादीनामेकस्वभावत्वात् अत एव तत्कल्पनावीजाभावात्-उपादाननिमित्तकल्पनावीजाभावात् । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तद्विद्वन्नभावतापत्तिः तेषां-हेतुभेदानां रूपादीनां भिन्नस्वभावतापत्तिः, न येनैव स्वभावेनोपादानं तेषां तेनैव निमित्ततेति अभिधानमात्रभेदापत्तेः । इति-एवं तद्वेदादपि-सामग्रीभेदादपि फलभेदः-रूपालोकादिर्दुःस्थित एव । सर्वेषामित्यादि । सर्वेषां-हेतुभेदानां रूपादीनां सर्वजनन-

१ ‘नपि च चक्षु०’ इति ग-पाठः । २ ‘राद्युपपत्तेः’ इति ग-पाठः । ३ ‘विभागक्षण०’ इति ग-पाठः । ४ ‘त्वामोगात्’ इति ग-पाठः । ५ ‘भेदात् तत्र’ इति ग-पाठः । ६ ‘चायं’ इति क-पाठः ।

( मूलम् )

चेत्, न, तावद्भ्यस्तावदुत्पादे सर्वेषामेकस्त्रभावता । तथैकोपयोगि-  
त्वं कार्याणां निरंशता प्रकटो जातिभेदस्तदेकैकापेक्षया सामग्री-  
भेदश्चेति शोभनमदुःस्थितत्वम् । अभिन्नतावत्स्वभावजत्वे हा- ५  
मीषां तदन्यतरवत् सर्वेषां तत्त्वुल्यतापत्तिः तत्स्वभाववैचित्र्यं  
वेत्यलङ्घनीया न्यायमुद्रा ॥

स्यादेतद्वेतुस्वभावसङ्गान्तिपक्षेऽयं दोषः । तत्र हि तस्यैव तथा-  
भवनमिति कार्यतुल्यता, अत एव च तत्स्वभाववैचित्र्यं वेत्यनि-  
वारितमेतत् । यदा तु तत्प्रतील्योत्पादतस्तङ्गावस्तदा हेतूनां निमित्त- १०

( स्वो० व्या० )

स्वभावत्वात्-अखिलरूपालोकादिजननस्त्रभावत्वात् अदुःस्थित इति चेत्  
फलभेदः । एतदाशङ्काह-नेत्यादि । न तावद्भ्यः-हेतुभेदेभ्यो रूपादिभ्यः तावदु-  
त्पादे-अनेकरूपादिफलोत्पादे । किमियाह-सर्वेषां-रूपालोकादीनां एकस्व-  
भावता विवक्षितनिर्भागैककार्यापेक्षयाऽङ्गीकृता । तथैकोपयोगित्वं विवक्षित- १५  
निर्भागैककार्यापेक्षमङ्गीकृतमेव । तथा कार्याणां निरंशता निर्भागैकरूपतया अनेक-  
प्रतील्यभावेऽपि, तथा प्रकटो जातिभेदः कार्याणमेव रूपादित्वेन तदेकैका-  
पेक्षया कार्याण्यधिकृत्य सामग्रीभेदश्चेति शोभनमदुःस्थितत्वम्, उक्त-  
दोषेभ्यो नादुःस्थितत्वमित्यर्थः । सकलपिण्डार्थमाह-अभिन्नतावत्स्वभावजत्वे-  
एकस्त्रभावानेकरूपादिस्वभावजत्वे यस्मात् अमीषां-कार्याणां तदन्यतरवत्- २०  
रूपाद्यन्यतरवत् सर्वेषाम्-आलोकादीनां तुल्यतापत्तिः अभिन्नतावत्स्वभावज-  
त्वादेव येभ्य एव स्वभावेभ्यो रूपमुत्पन्नं तेभ्य एवालोकादय इत्यपि कृत्वा तत्स्व-  
भाववैचित्र्यं वा तेषामेव-हेतुभेदानां रूपादीनां स्वभाववैचित्र्यं वा । ऐतेन  
'तथाविधसर्वजननस्त्रभावाः' इत्यपि व्युदस्तम्, बलात् तद्वैचित्र्यापत्तेः । इति-एवमल-  
ङ्घनीया न्यायमुद्रा । एतलङ्घने न्यायभेद इति भावनीयम् ॥ २५

स्यादेतत्-अथैव मन्यसे हेतुस्वभावसङ्गान्तिपक्ष एव कार्ये अयं दोषः-  
अनन्तरोदितः । तत्र यस्मात् हेतुसङ्गान्तिपक्षे तस्यैव-हेतोः तथा भवनं कार्यरूप-  
तया इति-एवं कार्यतुल्यता, अत एव-तत्थाभवनात् तत्स्वभाववैचित्र्यं  
'वेति-सर्वेषां सर्वजननस्त्रभाववैचित्र्यं 'वेति अनिवारितमेतद् भवसेवेत्यर्थः ।

१ 'पक्षे ह्ययं' इति क-पाठः । २ 'ऐतेन न तथा०' इति क-पाठः । ३ 'भावनीयः' इति छ-  
पाठः । ४ 'चेति' इति छ-पाठः । ५ 'चेत्यनि०' इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

मात्रत्वान्न कश्चिद् दोष इति । एतेन 'कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावे-  
भ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषाः' इत्येतदपि प्रत्युक्तमिति । अत्रो-  
च्यते-तदिदं पिशाचभयात् पितृवनसप्तमाश्रयणम् । नहि कथश्चित्  
हेतुस्वभावसङ्कान्तिमन्तरेणासत्सङ्क्लवनापत्त्या कार्यभाव एव  
युज्यत इत्युक्तप्रायम् । स उपलभ्यत इति चेत्, को वा किमाह ?  
कथं न युज्यत इति ? भवनीत्या वेदितम् । कश्चायं तत्प्रतीत्योत्पादः ?  
तदनन्तरभावित्वम् । नेदं क्षणिकैकान्तवादिनोऽशेषतत्कालभावि-  
भावसाधारणत्वेन तद्भावसिद्धये, नियमहेत्वभावात् । तथाहि-  
विवक्षितहेतुक्षणानन्तरं तत्कालभावि सर्वमेव भुवनोदरगतं क्षण-  
जातमुत्पद्यते, ततस्तत्स्वरूपाद्यननुवेधतुल्यतायामयमेवास्य हेतु-

( स्व० व्या० )

यदा तु-यदा पुनः तत्प्रतीत्योत्पादतः-तेभ्यः प्रतीत्योत्पादनेन तद्वावः तावत्  
कार्यभावस्तदा-तसिन् काले हेतूनां निमित्तमात्रत्वात् कारणात् न कश्चिद्  
दोष इति । एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन कारणानां रूपादीनां भिन्नेभ्यः  
स्वभावेभ्यः कार्यस्य-विज्ञानादेः भिन्ना एव विशेषाः-रूपा तदाभासतेत्ये-  
वमादय इत्येतदपि प्रत्युक्तं-परिहृतमिति । अत्रोच्यते-तदिदमित्यादि ।  
तदिदं-लोकप्रवादनिबन्धनं पिशाचभयात् पितृवनसप्तमाश्रयणम् । अत्राधि-  
कृतदोषसम्भवः । एतदेवाह न हीत्यादिना । न यसात् कथश्चित्-केनचित् प्रकारेण  
हेतुस्वभावसङ्कान्तिमन्तरेण असत्सङ्क्लवनापत्त्या प्रमाणविरुद्धकार्य-  
भाव एव युज्यत इत्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् । स उपलभ्यत इति चेत्  
कार्यभावः । एतदाशङ्काह-को वा किमाह ? । उपलभ्यत एव । कथं न युज्यत  
इति परः । भवनीत्या वेदितमिति ग्रन्थकारः । कश्चायं तत्प्रतीत्योत्पाद  
इति प्रश्नः । तदनन्तरभावित्वमिति पैरवचनम् । नेदं-तदनन्तरभावित्वं  
क्षणिकैकान्तवादिनोऽशेषतत्कालभाविभावसाधारणत्वेन हेतुना  
तद्भावसिद्धये, प्रक्रमात् हेतुफलभावसिद्धये । कुत इत्याह-नियमहेत्व-  
भावात् । एनमेव स्पष्टयन्नाह तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने । विवक्षित-  
हेतुक्षणानन्तरं तत्कालभावि सर्वमेव भुवनोदरगतं क्षणजात-

१ 'तत्प्रतीत्योत्पादः' इति ग-पाठः । २ 'प्रवाहनिवन्धनं' इति छ-पाठः । ३ 'परवश्चनम्'  
इति छ-पाठः ।

## (मूलम्)

रिदमेव चास्य फलमिति कुतोऽयं नियमः ? । विधूय मोहतिमिरमालोच्यतामेतदिति । किमत्रालोच्यम् ? तत्स्वभावत एव तन्नियमसिद्धेः सर्वस्य सुस्थितत्वात् । तथाहि-तयोरेव हेतु-फलयोः स खभावो<sup>५</sup> येन स एव तस्यैव हेतुस्तदेव च तस्यैव फलमिति । अतोऽशेषतत्कालभाविभावसाधारणत्वेऽपि तदनन्तरभावित्वस्य, अपरत्र तत्स्वभावत्वाभावात् अस्यैव च नियमहेतुत्वात् तद्वावसिद्धिरिति । तथाहि-तस्यैवासौ खभावो येन तदनन्तरं भवत् तदेव तत्कार्यमितरदेव च तत्कारणं नान्यदिति ॥ अत्रोच्यते-एतदपि यत्<sup>१०</sup> किञ्चित्, अन्वयापत्तेः, अन्यथा शब्दार्थायोगात् । तथाहि-स्वो भावः

## (स्वोऽव्याठ)

मुत्पद्यते, अन्यथा सर्वं क्षणिकमिति प्रतिज्ञाव्याघातः । ततः-एवं व्यवस्थिते सति तत्स्वरूपाद्यननुवेधतुल्यतायां सल्यामयमेवास्य हेतुः तथा इदमेव चास्य फलमिति कुतोऽयं नियमः ? । न कुतश्चिदित्यर्थः । विधूय मोहतिमिर-<sup>१५</sup> मालोच्यतामेतदिति । आह-किमत्रालोच्यम् ? । तत्स्वभावत एव-हेतुफलस्वभावत एव तन्नियमसिद्धेः-हेतुफलभाषनियमसिद्धेः सर्वस्य सुस्थितत्वात् किमत्रालोच्यमिति ? । एतदेव भावयति तथाहीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तयोरेव हेतु-फलयोः-विवक्षितयोः स खभावो येन-खभावेन स एव-विवक्षितः तस्यैव-विवक्षितस्य हेतुः, तदेव च-विवक्षितं तस्यैव-विवक्षितस्य<sup>२०</sup> हेतोः फलमिति । अतः-असात् खभावात् अशेषतत्कालभाविभावसाधारणत्वेऽपि कस्येलाह-तदनन्तरभावित्वस्य । अपरत्र-अविवक्षित-हेलादौ तत्स्वभावत्वाभावात् कारणात् अस्यैव-तत्स्वभावत्वस्य नियम-हेतुत्वात् कारणात् तद्वावसिद्धिः-हेतुफलभावसिद्धिरिति । एतदेव भावयति तथाहीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । तस्यैवासौ खभावः कारणस्य येन-<sup>२५</sup> खभावेन तदनन्तरं भवत्-कारणानन्तरं भवत् तदेव-विशिष्टं तत् कार्यमितरदेव च विवक्षितं तत्कारणं-विवक्षितकार्यकारणं नान्यत् तदनन्तरभावित्वे सल्यपि इति । एतदाशङ्काह-अत्रोच्यते-एतदपि यत्किञ्चित्-असारम् । कुत इत्याह-अन्वयापत्तेः, अन्यथा-अन्वयापत्तिमन्तरेण शब्दार्थायोगीत् ।

१ 'तदभावसिद्धिरिति' इति ग-पाठः ।

## ( मूलम् )

स्वभाव इत्यात्मीया सत्ता, तस्यैव हेतोरियमात्मीया सत्ता यत् तदनन्तरं भवत् तदेव तत् कार्यमिति तस्यैव तथाभवनेऽन्वय-५ 'सिद्धिः; अतत्स्वभावत्वे च तदनन्तरं न तद्वावः, भावे वाऽतिप्रसङ्गः इति कुतो हेतुफलभावनियमः? । नन्वलमनेन वाक्षलेन । तस्यायं स्वभावः स्वधर्मो यदपगच्छति तस्मिन् तदनन्तरं तदेव भवति । स्यादेतत्-एवं यदि तदाऽन्यन्तं भवेत्, भवति च । किं तेन भवता? । न तत् तत् इति चेत्, इतरस्य ततो भावे को हेतुः? । तत्स्वभाव १० एवेति चेत्, न असौ तत्स्वरूपाद्यनुवेधवैकल्ये तदनन्तरभावि-

## ( स्व० व्या० )

एतदेवाह तथाहीयादिना । तथाहीति पूर्ववत् । स्वो भावः स्वभाव इति । किमुक्तं भवति? आत्मीया सत्ता । अयं भावार्थः-तस्यैव हेतोरियमात्मीया सत्ता यत् तदनन्तरं भवत्-विवक्षितहेत्वनन्तरं तदेव-विवक्षितमेव १५ तत् कार्यम् । इति-एवं तस्यैव-हेतोस्तथा-कार्यभावेन भवनेऽन्वयसिद्धिः । विपक्षे वाधामाह अतत्स्वभावत्वे चेत्यादिना । अतत्स्वभावत्वे च हेतोः तदनन्तरं-विवक्षितहेत्वनन्तरं न तद्वावः-न विवक्षितकार्यभावः, भावे वा तस्य अतिप्रसङ्गः अतत्स्वभावत्वाविशेषे तदपरभावापत्त्या । इति-एवं कुतो हेतुफलभावनियमः? । नैवेत्यर्थः । नन्वलमनेन वाक्षलेन । तस्यायं २० स्वभाव इति कोऽर्थः? । स्वधर्मः । किम्भूत इत्याह-यदपगच्छति तस्मिन् तदनन्तरं तदेव भवति-विवक्षितं कार्यमिति । एतदाशङ्काह-स्यादेतत्- २५ एवं परोदितं यदि तदा-तदनन्तरकाले अन्यन्तं भवेद् भवति च । ततश्चावधारणार्थयोगः । किं तेन-अन्येन भवता? । न तत्-अन्यत् तत् इति चेत्-विवक्षितात् कारणात् । एतदाशङ्काह-इतरस्य-तत्फलमिमतस्य ततः-विव-३० क्षितादेतो र्भावे को हेतुः? । तत्स्वभाव एवेति चेत्-विवक्षितस्वभाव एवेति चेत् हेतुः । एतदाशङ्काह-न असौ-तत्स्वभावः तत्स्वरूपाद्यनुवेधवैकल्ये-हेतुस्वरूपाद्यनुवेधविकलभावे, 'आदि'शब्दाद् गुणपरिग्रहः, तदनन्तरभावित्व-

## ( विवरणम् )

(२७) हेतुस्वरूपाद्यनुवेधविकलभाव इति । हेतोः-मृदादेः स्वरूपं-मृत्त्वादि १० तस्यानुवेधः-घटादौ कैर्येऽनुशृत्तिस्तस्य विकलभावे, विकलत्वं इत्यर्थः ॥

(२८) 'आदि'शब्दाद् गुणपरिग्रह इति । अत्र सौरभादिगुणो गृह्णते तत्-

१ 'सिद्धेः' इति क-पाठः । २ 'यदापि गच्छति' इति क-पाठः । ३ 'कार्यभावेन' इति उ-पाठः ।  
४ 'धारणावर्थयोगः' इति क-पाठः । ५ 'कार्यानुवृत्तिं' इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

त्वमन्तरेण गम्यते, तच्चाशेषतत्कालभाविभावसाधारणमेवेति परिल्यज्यतामसदभिनिवेशः । तेऽन्यदाऽन्यतोऽपि भवन्ति तत् तु तत् एवेति विशिष्टतत्स्वभावत्वावगतेरदोष इति चेत्, न, विवक्षितानामन्यदाऽभावेन अन्यतो भावासिद्धेः, सामान्येन तु तस्यापि 'सिद्धेः । एवमपि तदेव तज्जननस्वभावमितरदेव च तज्जन्यस्वभावमित्यभ्युपगमे न्यायबाधा, एवम्भूतस्य वाङ्मात्रेण स्वभावान्तरस्याप्यभिधातुं शक्यत्वात् । तथाहि—एवमपि वैकुं पार्यत एव मृत्युपिण्ड एव पटजननस्वभावः, पट एव च तज्जन्यस्वभावः, इत्येवं तन्तव १०

## ( स्वो० व्या० )

मन्तरेण गम्यते एतावन्मात्रनिबन्धन एवेत्यभिप्रायः । तच्च—तदनन्तरभावित्वम् । अशेषतत्कालभाविभावसाधारणमेवेति कृत्वा परिल्यज्यतामसदभिनिवेशः । ते—अशेषतत्कालभाविनो भावा अन्यदा—अन्यसिन् कालेऽन्यतोऽपि भवन्ति प्रबन्धापेक्षया तत् पुनः—विवक्षितं कार्यं तत् एव—विवक्षितात् १५ कैरणात् । इति—एवं विशिष्टतत्स्वभावत्वावगतेः कारणाददोष इति चेदनन्तरोदितः । एतदेवाशङ्काह—नेत्यादि । न—नैतदेवं विवक्षितानाम्—अशेषतत्कालभाविनां भावानामन्यदाऽभावेन हेतुना अन्यतः—हेत्वन्तराद् भावासिद्धेः । विशिष्टा हि ते तदैव भवन्ति, नान्यदेति भावनीयस् । सामान्येन तु तस्यापि—विवक्षितस्य कार्यस्य 'सिद्धेः अन्यदेति । एवमपि—तत्त्वनीतौ तदेव—विवक्षितं २० कारणं तज्जननस्वभावं—विवक्षितकार्यजननस्वभावं इ[तरे]तरदेव च—विवक्षितं कार्यं तज्जन्यस्वभावं—विशिष्टकारणजन्यस्वभावमित्यभ्युपगमे । किमित्याह—न्यायबाधा । कथमित्याह—एवम्भूतस्य परमार्थतो निबन्धनस्य वाङ्मात्रेण हेतुना स्वभावान्तरस्याप्यभिधातुं शक्यत्वात् । एतदेवाह तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । एवमपि—वक्ष्यमाणीत्या वैकुं पैर्यत एव, न जिह्वान्तरे २५ 'डोङ्गरो भवति यदुत मृत्युपिण्ड एव पटजननस्वभावः, पट एव च तज्जन्य-

## ( विवरणम् )

पिण्डादिभावमात्रापत्त्येति । यदि हि तदेशंभिन्ने घटे मृदोऽनुगमः स्यात्, तदा असावपि मृत्युपिण्डादिपाच्यस्वरूपमात्र एव स्यादिलर्थः ॥

१ 'सिद्धेः' इति ग—पाठः । २ 'वैकुं शक्यत एव अमृतिपिण्ड०' इति क—पाठः । ३ 'कैरणात्' इति क—पाठः । ४ 'सिद्धिः' इति छ—पाठः । ५ 'पर्यायत एव' इति क—पाठः । ६ 'डोन्तरो' इति छ—पाठः । ७ 'भिज्ञधटे' इति च—पाठः ।

## ( मूलम् )

एव घटजननस्वभावाः, घट एव च तज्जन्यस्वभावः, इति हेतु-  
फलभावापत्त्या न्यायबाधेति । तदेशभेदेनेत्थं तत्तत्स्वभावत्व-  
५ कल्पना विरुद्ध्यते इति चेत्, न, तथातत्तत्स्वभाववैचित्र्यतस्तत्-  
कालभेदेन च वो विरोधासिद्धेः, तत्र तत्सत्ताऽननुगमात् तदनुगमे  
तदुपादानत्वापत्तेः । कथं विरोधासिद्धिरिति चेत्, तत्स्वभावस्या-  
चिन्त्यशक्तित्वात् पर्यनुयोगायोगात् अतिप्रसङ्गात् । इति तस्यैव  
तथाभावमन्तरेण देशभेदेऽपि समानत्वाच्च । तत्रैव तद्रूपानुकारो

१०

( स्वो० व्याठ० )

स्वभावः—मृत्यिष्टजन्यस्वभावः, इत्येवं तन्तव एव घटजननस्वभावाः, घट  
एव च तज्जन्यस्वभावः—तनुजन्यस्वभावः । इति—एवं हेतुफलभावापत्त्या  
न्यायबाधेति भावितम् । तदेशोत्यादि । तयोः—मृत्यिष्टादिपटाद्योः देशभेदेन  
हेतुना इत्थम्—एवमुक्तनीत्या तत्तत्स्वभावत्वकल्पना विरुद्ध्यते । इति चेत्,  
१५ एतदाशङ्काह—नेत्यादि । न—नैतदेवं तथा—तेन प्रकारेण देशभेदलक्षणेन तँत्तत्-  
स्वभाववैचित्र्यतः—मृत्यिष्टादिपटादिस्वभाववैचित्र्येण तत्कालभेदेन च तयोः—  
मृत्यिष्ट—घटाद्योः कालभेदेन च वः—युष्माकं विरोधासिद्धेः मृत्यिष्टो युष्माकं  
भिन्नक्षणघटजननस्वभाव एव । एवं घटमधिकृत्य भिन्नदेशपटजननस्वभावत्वेऽप्यसा-  
विरोध एवेति भावनीयम् । तत्रेत्यादि । तत्र—तदेशभिन्ने पटादौ तत्सत्ताऽननु-  
२० गमात्—मृत्यिष्टादिसत्ताऽननुगमात् अनुगमे तदनुपादानत्वापत्तेः मृत्यिष्टा-  
दिभावमात्रापत्त्या । कथं विरोधासिद्धिरिति चेत्, विरोधसिद्धिरेवेत्यर्थः । एतदा-  
शङ्काह—तत्स्वभावस्य—मृत्यिष्टादिस्वभावस्य अचिन्त्यशक्तित्वात् कारणात्  
विरोधासिद्धिः । तथा पर्यनुयोगायोगात् स्वभावस्य तथा अतिप्रसङ्गात्  
मृत्यिष्टादपि घटे तत्सत्तानुगम एवेति भावनीयम् । इति—एवं तस्यैव—हेतोः  
२५ तथाभावमन्तरेण—कार्यभावं विना देशभेदेऽपि सति समानत्वाच्चेति  
भावनीयम् । तत्रैव—मृत्यिष्टाद् घटादौ तद्रूपानुकारो दृश्यते—मृद्रूपानुकारः,

( विवरणम् )

(२५) समानत्वाच्चेति । हेत्वन्वयाभावे सति मृत्यिष्टघटयोर्मृत्यिष्टयोर्वा समान  
एव कार्यकारणभाव इत्यर्थः ॥

१ 'तदेशभेदेनेत्थं' इति ग—पाठः । २ 'भेदेनैव वा विरोधाऽ' इति ग—पाठोऽशुद्धः । ३ 'विरो-  
धादितिद्धिं' इति ग—पाठः । ४ 'इति' इति पाठे नास्ति ग—प्रतौ । ५ 'इत्येवमुक्त०' इति  
ङ्ग—पाठः । ६ 'निरुद्ध्यते' इति ङ्ग—पाठः । ७ 'तत्स्व०' इति ङ्ग—पाठः । ८ 'तत् तथा' इति क—  
पाठः । ९ 'मृत्यिष्टते(?) श्रद्धादौ' इति ङ्ग—पाठः ।

( मूलम् )

दद्यते नेतरत्रेति चेत्, अस्त्वेतत्; किन्त्वसौ न तत्स्वरूपाद्यनुवेधमन्तरेण । ततः किमिति चेत्, अनिवारितोऽन्वयः ॥

एतेन वीजादेविंसद्वशाङ्कुरादिवेदनं प्रत्युक्तम्, तस्यैव तथाभव-५  
नात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः तथाभाविहेत्वभावात्, तुच्छप्रागभावे  
तदभवनमात्रतया प्रध्वंसाभाववत् तदनुपपत्तेरिति भेदकहेतु-  
भावतः कथश्चित् तद्रूपानुकारसिद्धेरिति ॥

( स्वोऽव्याऋ )

नेतरत्रेति चेत्-पटादौ । एतदाशङ्काह-अस्त्वेतदिलादि । अस्त्वेतद् यदुक्तं १०  
पेरेण, किन्त्वसौ-तद्रूपानुकारो न तत्स्वरूपाद्यनुवेधमन्तरेण-न मृत्सरूप-  
गुणानुवेधं विना । ततः किम् ? । इति चेत्, एतदाशङ्काह-अनिवारितः  
अन्वयः, तत्स्वरूपाद्यनुवेधस्यैवान्वयत्वात् ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन वीजादेः सकाशाद् विसद्वशाङ्कुरादि-  
वेदनं प्रत्युक्तम् । कथमित्याह-तस्यैव-वीजादेस्तथाभवनात्-अङ्कुरादिरूपेण १५  
भवनात्, सन्तत्या प्रभावगुणफलान्वयोपलभादिति भावः । इत्थं चैतदङ्गीकर्त्तव्य-  
मिलाह-अन्यथा-तस्यैव तथाभवनमन्तरेण तदनुपपत्तेः-अङ्कुराद्यनुपपत्तेः ।  
अनुपपत्तिश्च तथाभाविहेत्वभावात् तथा-अङ्कुरादिप्रकारेण भवितुं शीलमस्येति  
तथाभावी, तथाभावी चासौ हेतुश्च तस्याभावात्, तुच्छप्रागभावे सति विवक्षित-  
कार्यस्य तदभवनमात्रतया-विवक्षितकार्यभवनमात्रतया तत्त्वतः प्रागभावस्य २०  
प्रध्वंसाभाववदिति निर्दर्शनम् । सोऽपि तदभवनमात्रमेवेत्यर्थः । तदनुपपत्तेः-  
कार्यानुपपत्तेः । न हि प्रध्वंसाभावः कौर्य भवतीति भावनीयम् । नैव प्रागभावोऽपि  
भवति च कार्यमिति-अतो भेदकहेतुभावतः कारणाच्चित्क्षित्युदकादेः कथ-  
श्चित्-केनचित् प्रकारेण प्रभावगुणफलान्वयलक्षणेन तद्रूपानुकारसिद्धेः-वीजा-  
दिरूपानुकारसिद्धेः अङ्कुरादौ वीजादेविंसद्वशाङ्कुरादिवेदनं प्रत्युक्तमिति ॥ २५

( विवरणम् )

(१६) सन्तत्या प्रभावगुणफलान्वयोपलभादिति । सन्तत्या-प्रवाहेण  
प्रभावगुणयोः कारणसत्कयोः फले-कार्येऽन्वयस्योपलभादिति भाव इति परमार्थः ॥

(२१) सोऽपि तदभवनमात्रमेवेति । सोऽपि-प्रागभावः, न केवलं प्रध्वंसा-  
भाव इत्यर्थः, तदभवनमात्रमेव-कार्यसाभवनमात्रमेव तुच्छम् । ततो यथा प्रध्वंसा-२०  
भावस्तुच्छत्वात् कार्यभवत्येवं प्रागभावोऽपि मा भवतु, तुच्छत्वस्याविशिष्टत्वात् ॥

१ ‘अस्त्वेतत्’ इति क-पाठः । २ ‘बन्धमन्तरेण’ इति क-पाठः । ३ ‘हेतुभावात्’ इति ग-  
पाठः । ४ ‘कारिसिद्धेऽ’ इति ग-पाठः । ५ ‘कार्यभवति’ इति ड-पाठः । ६ ‘प्रवाहेण रूपयोः  
फले’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

यच्चोक्तम्—‘एतेन कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषा इत्येतदपि प्रत्युक्तमिति’ एतदप्ययुक्तम्, कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य तदविरोधात्, तदेकानेकस्वभावत्वात्, तथोपलब्धेः, धर्मकीर्तिनाऽप्यभ्युपगतत्वात्, हेतुविन्दौ “भिन्नस्वभावेभ्यश्चक्षुरादिभ्यः सहकारिभ्य एककार्योत्पत्तौ न कारणभेदात् कार्यभेदः स्यादित्याशङ्क्य न यथास्वं स्वभावभेदेन तदविशेषोपयोगतस्तदुपयोगकार्यस्वभावविशेषासङ्करात्” इत्यादेः स्वयमेवाभिधानात् ॥

स्यादेतत्-अभिहितमिदम्, अन्यार्थं त्वभिहितम्। कस्तर्द्यस्यार्थः? स हि ‘न कारणभेदो भेदकः स्यादिति’ चोद्यं ‘तत्रैव सामर्थ्यान्नापरा-

( स्वो० व्या० )

यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं पूर्वपक्षे<sup>१</sup>—‘एतेन कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषा इत्येतदपि प्रत्युक्तमिति’ एतदपि अयुक्तं प्रत्युक्तम् । कथमित्याह—कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य तदविरोधात्—भिन्नविशेषार(?) विरोधात् । अविरोधश्च तदेकानेकस्वभावत्वात् तस्य—कार्यस्यैकानेकस्वभावत्वात्, एकानेकस्वभावत्वं च तस्य तथोपलब्धेः—एकानेकस्वभावतयोपलब्धेविज्ञानं नीलं कुर्णलमित्यादिसंवेदनात् तदुपलब्धिर्भावनीया । इहैव हेत्वन्तरमाह—धर्मकीर्तिनाऽप्यभ्युपगतत्वात् कारणानां तेभ्यः कार्येतदविरोधस्य । एतदेवाह हेतुविन्दौ ग्रन्थे—भिन्नस्वभावेभ्यश्चक्षुरादिभ्यः सहकारिभ्य एककार्योत्पत्तौ सत्यां, विज्ञानोत्पत्तावित्यर्थः, न कारणभेदात् कार्यभेदः स्यात् अनेकेभ्य एकस्वभावेन इत्याशङ्क्य न यथास्वं स्वभावभेदेन—न चैतदेवं यथास्वं—यथाऽऽस्मीयं स्वभावभेदेन तद्विशेषोपयोगतः—कारणविशेषोपयोगात् तदुपयोगकार्यस्वभावविशेषासङ्करात्—कारणविशेषोपयोगात् कार्येस्वभावविशेषासङ्करात् इत्यादेग्रन्थात् स्वयमेवाभिधानात् धर्मकीर्तिनेति ॥

स्यादेतत्-अभिहितमिदम्, अन्यार्थं त्वभिहितमिति । एतदशङ्क्याह—कस्तर्द्यस्यार्थोऽभिहितस्य? । स हि—धर्मकीर्तिः ‘न कारणभेदो भेदकः

( विवरणम् )

३० (२०-२१) तेभ्यः कार्येतदविरोधस्येति । तेभ्यः—भिन्नेभ्यः कारणस्वभावेभ्यः कार्येभाधारभूते तदविरोधस्य—विशेषाविरोधस्य ॥

१-२ १६८तमे पृष्ठे । ३ ‘तस्य’ इत्यधिको ग-पाठः । ४ ‘अस्य’ इति छ-पाठः । ५ ‘करणविशेषोपयोगेन तदुपयोगेन’ इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

परजननम्<sup>१</sup> इत्यनेनैवानवकाशं मन्यते, एवं स्पष्टीकृतमप्यर्थतत्त्वं यो नाम स्वदर्शनानुरक्तमतिस्तत्र विश्वशक्तिवैकल्यं न प्रतिपद्यते धावति च चोद्यं कर्तुं स सुग्धबुद्धिरित्थमपि शक्यः तूष्णीमित्युपहासपरं ५ कारणोपयोगकृतं कार्यस्वभावंविशेषासङ्करमुक्तवान् । परमार्थतस्तु न भवन्त्येव कारणानां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य भिन्ना एव विशेषा इत्यमर्थं इति । अत्रोच्यते-उपहासपरमित्येतत् सत्यम्, स सुग्धबुद्धिरित्थमपि शक्यः तूष्णीमित्येतदप्येवम्, तस्य विशिष्ट-बोधाभावात् । यस्तु सञ्चायायकुशलः कुशाग्रीयबुद्धिः स कथमधि- १० कृतचोद्यं तत्रैव सामर्थ्यादित्यादिनाऽनवकाशं मन्येत् ? तत्रैव सामर्थ्यं तत्समानजातीयापरापराजननवद्वा तदन्यपरापरजननमपि । इति किं न पश्यत्यसौ वेन तथा मन्यत इत्युक्तप्रायं चात्र । तस्मान्न औत-

( स्वोप व्याख्या० )

स्यादिति<sup>२</sup> एतत् चोद्यं तत्रैव-विविक्षिते कार्ये सामर्थ्यात् नापरापरजनन- १५ मित्यनेनैव ग्रन्थेन अनवकाशं मन्यते । एवं स्पष्टीकृतमप्यर्थं यो नाम कश्चित् स्वदर्शनानुरक्तमतिः तत्र-कार्ये विश्वशक्तिवैकल्यं तत्कारणपेक्षया न प्रतिपद्यते साह्यादिः धावति च चोद्यं कर्तुं ‘न कारणभेदो भेदकः सात्’ इत्येवं स सुग्धबुद्धिः-चोद्यचतुः इत्थमपि शक्यस्तूष्णीमिति-मूक इति उपहास-परं कारणोपयोगकृतं कार्यस्वभावविशेषासङ्करमुक्तवान् हेतुविन्दौ; २० परमार्थतस्तु न भवन्त्येव कारणानां-चक्षुरादीनां भिन्नेभ्यः स्वभावेभ्यः कार्यस्य-विज्ञानादेः भिन्ना एव विशेषा इत्यमर्थस्तस्येति । एतदाशङ्काह-अत्रोच्यते । उपहासपरमित्येतत् सत्यम्, अप्रमाणोपपन्नतयेत्यमित्रायः । स सुग्धबुद्धिरित्थमपि शक्यस्तूष्णीमित्येतदपि एवमविप्रतिपत्तिरावयोः । कुत इत्याह-तस्य-सुग्धबुद्धेविशिष्टबोधाभावात्, यस्तु सञ्चायायकुशलः २५ कश्चित् कुशाग्रीयबुद्धिः-तीक्ष्णबुद्धिर्भवानिव स कथमधिकृतचोद्यं-न कारणभेदात् कार्यभेदः स्यादिति तत्रैव-सामर्थ्यादित्यादिना अनवकाशं मन्येत् ? । कथं च न स्यादित्याह-तत्रैव सामर्थ्यं विविक्षितकार्ये तत्समानजातीयापरापराजननवदिति निर्दर्शनं न तदन्यपरापरजननमपि विज्ञानान्तरा-

<sup>१</sup> ‘विशेषात् सङ्कर०’ इति क-पाठः । <sup>२</sup> ‘स न्याय०’ इति क-पाठः । <sup>३</sup> ‘सामर्थ्यादिना’ इति क-पाठः । <sup>४</sup> ‘तत्समानजातीयापरापरजननमपीति’ इति ग-पाठः । <sup>५</sup> ‘परापरजनन०’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

शब्दार्थातिरेकेण तन्मतात्याग इति तदत्यागिनो न युक्तमेवमादि-  
प्रलपनम् । औतशब्दार्थाङ्गीकरणे चोक्तवन्मदीयाभ्युपगमाश्रय इति  
५ यथा यथा विचार्यते तथा तथा न परमते कार्यकारणभावो युज्यते,  
योगेऽपि न तन्निश्चये कश्चिदुपायः ॥

स्यादेतत्-प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव इत्युपायः ।  
इह च प्रत्यक्षमेव प्रमाणं प्रत्यक्षानुपलम्भशब्दाभ्यासुच्यते । तथा-  
हि-कार्यकारणाभिमतपदार्थाकारं प्रत्यक्षं तद्विविक्तवस्त्वाकारमनु-  
१० पलम्भ इति । एतौ च प्रत्यक्षानुपलम्भौ परस्परसहायौ साधनम् ।  
कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षम्, यथाऽह न्यायवादी—‘येषा-

( स्व० व्या० )

जननवन्न चक्षुरादिजननमपीत्यर्थः । इति-एवं किं न पश्यत्यसौ-कुशाग्रीयबुद्धिः  
येन तथा मन्यत इति उक्तप्रायं चात्र व्यतिकर इति नाधिकः प्रयासः ।  
१५ यसादेवं तस्मान्न औतशब्दार्थातिरेकेण तन्मतात्यागः-धर्मकीर्ति-  
मतात्यागः, किन्तु लाग एव । इति-एवं तदत्यागिनः, प्रक्रमाद्धर्मकीर्तिमता-  
त्यागिनः किमित्याह-न युक्तमेवादिप्रलपनं यथोक्तमसम्बद्धमिति । औत-  
शब्दार्थाङ्गीकरणे च सति किमित्याह-उक्तवत्-यथोक्तं प्राक् तथा मदीया-  
भ्युपगमाश्रयः तदेकानेकस्वभावापत्या । इति-एवं यथा यथा विचार्यते  
२० सूक्ष्मोक्तिक्या तथा तथा न परमते-क्षणिकैकान्तवादिमते कार्यकारणभावो  
युज्यते । निर्दिशितमेतत्प्रश्नेण । योगेऽपीत्यादि । योगेऽपि कार्यकारणभावस्य  
न तन्निश्चये-न कार्यकारणभावनिश्चये कश्चिदुपायः परस्य ॥

स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्-अथैव मन्यसे-प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्य-  
कारणभाव इति अस्ति उपायः । अैसैव भावार्थमाह इह चेत्यादिना । इह च-  
२५ प्रस्तुतोपाये प्रत्यक्षमेव प्रमाणं प्रत्यक्षानुपलम्भशब्दाभ्यां द्वाभ्यासुच्यते ।  
एतद्वावनायाह-तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । कार्यकारणाभिमतपदार्था-  
कारं प्रत्यक्षं प्रत्यक्षमुच्यते, तद्विविक्तवस्त्वाकारं-कार्यकारणाभिमतपदार्थवि-  
विक्तवस्त्वाकारं प्रत्यक्षमेव अनुपलम्भ इति । एतौ च प्रत्यक्षानुपलम्भौ  
परस्परसहायौ सन्तौ साधनम्, कार्यकारणभावस्येति प्रक्रमः । कथमित्याह-  
३० कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षम्, यथाऽह न्यायवादी-धर्मकीर्तिः

१ ‘सहायं कदा०’ इति ग-पाठश्चिन्त्यः । २ ‘सम्बन्धमिति’ इति क-पाठः । ३ ‘तस्यैव’ इति डृ-पाठः ।

## (मूलम्)

मुपलम्भे तल्लक्षणमनुपलब्धमुपलभ्यते” इत्यादि ॥

एतेन चोपलब्धिलक्षणप्राप्तानुपलम्भेन तत्र तस्य स्वहेतोः सन्निधानात् प्रागपि सत्त्वमन्यतो देशादागमनं प्रागवस्थितकटकुव्यादि-५ हेतुत्वं चापाकृतमिति । तथा कदाचित् प्रत्यक्षपुरस्सरोऽनुपलम्भः, यथोक्तम्—“तत्रैकाभावेऽपि नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्” इति । एतदुक्तं भवति—येषां सन्निधानेन प्रवर्तमानं यद् वृष्टं तेषु मध्ये यदैकस्याप्यभावो भवति तदा नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्, यथा धूमो हुतभुजः, घटादि मृदादीनाम् । इत्युपायभावान्नास्ति दोष इति । १०

## (स्त्रोऽव्याः)

येषामुपलम्भे मृत्यिण्डादिकारणानां तल्लक्षणम्—उपलब्धिलक्षणमेव घटादिकार्यं अनुपलब्धं सत् पूर्वमुपलभ्यते इत्यादि तत् तस्य कार्यमित्यनुपलभ्यपुरस्सरं प्रत्यक्षम् ॥

एतेन चोपलब्धिलक्षणप्राप्तानुपलम्भेनानन्तरोक्तेन तत्र-देशे तस्य-१५ कार्यस्य स्वहेतुसन्निधानात् प्रागपि, हेत्वभावेऽपीत्यर्थः, सत्त्वमपाकृतमिति सम्बन्धः । तथा अन्यतो देशादागमनं कार्यस्य सेत एव । तथा प्रागवस्थित-कटकुव्यादि-हेतुत्वं चापाकृतमिति । यदि तेऽपि हेतवः स्युः स्वहेतुसन्निधानात् प्रागपि तेभ्य एवोत्पद्यते कार्यम्, न चोत्पद्यते, तस्माच्च हेतवस्ते इति । एवं कदाचिदनुपलम्भपुरस्सरं प्रत्यक्षं साधनम् । तथा कदाचित् प्रत्यक्षपुरस्सरोऽ-२० नुपलम्भः साधनम्, यथोक्तं न्यायवादिनैव—“तत्रैकाभावेऽपि नोपलभ्यते तत् तस्य कार्यम्” इति परग्रन्थः । एवं व्याचिर्यासुराह-एतदुक्तं भवति । येषां सन्निधानेनाश्यादीनां प्रवर्तमानं यद् वृष्टं-धूमादि तेषु मध्ये यदैकस्याप्यभावो भवति अश्यादेव तदा नोपलभ्यते तत् तस्य-अनुपलभ्यमानस कार्यम् । निर्दर्शनमाह—यथा धूमो हुतभुजः—अयेस्तथा घटादि मृदादी-२५ नाम् । इति—एवमुपायभावात् कारणात्, तन्निश्चय इति वर्तते, नास्ति दोष

## (विवरणम्)

(१२) उपलब्धिलक्षणमेवेति । लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणम्, उपलब्धिरेव लक्षणं—गमकं यस्य तत् तथा ॥

१ ‘इत्यादिना तत्’ इति क-पाठः । २ ‘स्वत एव’ इति छ-पाठः । ३ ‘तत्रास्य कार्यमेति पर०’ इति क-पाठः ।

## (मूलम्)

अत्र उच्यते यात्कश्चिदेतत्, उपलभ्यस्य दर्शनत्वात्, अनुप-  
लभ्यस्य चादर्शनत्वात्, दर्शनादर्शनयोश्च व्यभिचारतः परेण  
प्रतिक्षेपात्, तदितिरिक्तस्य चेहाप्यभावादिति ॥

स्यादेतत्-नाभावः, उपलब्धिलक्षणप्राप्तानुपलब्धस्य दर्शनाद्  
दृष्टस्य चादर्शनात् । न, उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्य अनुपलभ्यासिद्धेः ।  
उपलब्धिलक्षणप्राप्तिर्वृपलभ्यप्रत्ययान्तरसाकल्यम् । तेषामुपलभ्य-

(स्तो० व्या०)

१० इति । एतदाशङ्काह-अत्र उच्यते-यत्कश्चिदेतत्, असारमित्यर्थः । कुत  
इत्याह-उपलभ्यस्य दर्शनत्वात् तथाऽनुपलभ्यस्य चादर्शनत्वात्,  
दर्शनादर्शनयोश्च व्यभिचारतः कारणात्, परेण-धर्मकीर्तिना प्रति-  
क्षेपात्, तदितिरिक्तस्य च-दर्शनादर्शनातिरिक्तस्य च इहापि-प्रत्यक्षानुप-  
लभ्योपाये अभावात्, प्रत्यक्षानुपलभ्यावपि दर्शनादर्शने एव इति अर्थः ॥

१५ स्यादेतदित्यादि । स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-नाभावः, प्रकमात् तदितिरिक्तस्य ।  
कथमित्याह-उपलब्धिलक्षणप्राप्तानुपलब्धस्य दर्शनाद् दृष्टस्य च-  
उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्यैव अदर्शनात् । एतदाशङ्काह-न-नैतदेवम्, उपलब्धि-  
लक्षणप्राप्तस्य सतः अनुपलभ्यासिद्धेः । एनाभेवाह-उपलब्धिलक्षण-  
प्राप्तिर्वृपलभ्यप्रत्ययान्तरसाकल्यम्-उपलभ्यकारणान्तराणां सकल-  
२० भावः । यदि नामैवं ततः किमित्याह-तेषाम्-उपलभ्यप्रत्ययान्तराणां सकलाना-

(विवरणम्)

(१२) दर्शनादर्शनयोश्च व्यभिचारत इति । न हेकदा धूमोऽग्निसङ्घावे दृष्टः,  
अन्यदा चै न दृष्टः इयेतावतैव गम्यगमकभावो ‘दासीगर्दभ’न्यायेन दर्शनादर्शनयो-  
श्च व्यभिचारात्, किन्तु कार्यकारणभावेन नियतस्वभावेन वा गम्यगमकभावः । यदुक्तम्-  
२५ “कार्यकारणभावाद् वा नियमाद् वा नियामकात् ।

अविनाभावनियमो दर्शनात्र न दर्शनाद् ॥”<sup>१</sup>

इति । मध्यवर्त्तिनो ‘न’शब्दस्योभयत्र सम्बन्धाद् दर्शनाद् दर्शनना(?)दिति दर्शनात्र  
दर्शनादिति मध्यवर्त्तिनो ‘न’शब्दस्य उभयत्र सम्बन्धात् दर्शनादर्शनर्भावेन नाविना-  
भावनियमस्तथा न दर्शनादर्शनमात्रेण नाविनाभावनियम इति ॥

१ ‘नोऽपलब्ध०’ इति ग-पाठोऽनादरणीयः । २ ‘दर्शना एव०’ इति क-पाठः । ३ ‘न च दृष्टः’  
इति च-पाठः । ४ ‘नियमाकात्’ इति ख-पाठः । ५ अनुष्टुप् । ६ ‘मत्रिणाविना०’ इति च-पाठः ।

(मूलम्)

जननस्वभावत्वे कथं तदनुपलम्भः ? । अतस्वभावत्वे वा तत्प्रत्ययान्तरत्वं कथम् ? ॥

स्यादेतत्-सहार्थेन तज्जननस्वभावानि, यथाऽह-“स्वभावविशेष-५  
षश्च यः स्वभावः सत्स्वन्येषूपलम्भप्रत्ययेषु सन् प्रत्यक्ष एव भवति” ।  
एतदप्यसारम्, इत्थमप्युभयस्य उपलब्धिलक्षणप्राप्तिशब्देनाभि-  
धानात् तद्वावे चानुपलम्भायोगात् । न तदा तद्वाव एव, अपि तु  
विद्यमानः प्रत्यक्षो भवतीति चेत्, कथं तानि तदुपलम्भप्रत्ययान्त-  
राणि ? । सह तेन तज्जननस्वभावत्वात् तथोच्यन्ते इति चेत्, कथं न १०  
तदा तद्वावः, अभावे वा सह तेन तज्जननस्वभावानि ? । तदूद्दयत्वेन

(स्वोऽव्याह)

मुपलम्भजननस्वभावत्वे सति उपलम्भभावापत्या कथं तदनुपलम्भः ? ।  
नैवेत्यर्थः । अतस्वभावत्वे वा-उपलम्भजननस्वभावत्वे वा तेषां तत्प्रत्य-  
यान्तरत्वम्-उपलम्भप्रत्ययान्तरत्वं कथम् ? । नैवेत्यर्थः ॥ १५

स्यादेतदिलादि । सादेतत्-अथैवं मन्यसे-सहार्थेन अवलम्बनास्येन  
तज्जननस्वभावानि-उपलम्भजननस्वभावानि, यथाऽह न्यायवादी-स्वभाव-  
विशेषश्च-पदार्थविशेषश्च । किमुक्तं भवतीलाह-यः स्वभावः-पदार्थः सत्स्वन्येषु  
उपलम्भप्रत्ययेषु-चक्षुरादिषु सन्-विद्यमानः प्रत्यक्ष एव भवति । एतदा-  
शङ्काह-एतदप्यसारम् । कुत इत्याह-इत्थमपि-एवमपि उभयस्य-उपलम्भ-२०  
प्रत्ययान्तरस्वभावविशेषोभयस्य उपलब्धिलक्षणप्राप्तिशब्देन अभिधानात् ।  
तद्वावे च-अधिकृतोभयभावे च किमित्याह-अनुपलम्भायोगात् । नेत्यादि ।  
न तदा-तस्मिन् काले तद्वाव एव-स्वभावविशेषभाव एव, अपि तु-किन्तु  
विद्यमानः प्रत्यक्षो भवति । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथं तानि-अधि-  
कृतप्रत्ययान्तराणि तदुपलम्भप्रत्ययान्तराणि ? तद्वावेऽपि तज्जननविकलान्यपीति २५  
भावः । सहेत्यादि । सह तेन-स्वभावविशेषेण तज्जननस्वभावत्वात्-विवक्षितो-  
पलम्भजननस्वभावत्वात् तथोच्यन्ते-उपलम्भप्रत्ययान्तरत्वेनोच्यन्ते । इति चेत्,  
एतदाशङ्काह-कथं न तदा-तस्मिंस्तस्माकल्यकाले तद्वावः-स्वभावविशेषभावः  
अभावे वा स्वभावविशेषस्य सह तेन-स्वभावविशेषेण तज्जननस्वभावानि-

१ ‘भवति, तदप्यसारम्’ इति ग-पाठः । २ ‘एतद्वावे’ इति ड-पाठः । ३ ‘जनने स्वः’  
इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

योग्यताऽपेक्षयेति चेत्, कथमुपलभ्माभावे न त्वेतदधिगतिः ? । प्रबन्धमाश्रित्य तथोपलब्धयेति चेत्, किं सा न गोसन्निधानासन्निधानोपलब्धानुपलब्धाश्वादिदर्शने इति सम्भवत्येव क्वचिदिति । एवं च यदि तत्राप्यश्वस्य प्रागसत्त्वमन्यतो देशादनागमनमन्याकारणत्वं च सन्तानस्य शक्यते निश्चेतुम्, भवतु तत्रापि हेतुफलभाव इति । एतदसमीक्ष्यैवोक्तम्, तदोपलब्धस्य प्रागसत्त्वात्, अन्यदेशादनागतेः, अन्याकारणत्वस्याप्यत एव निश्चयात् उपायाविशेषात् । अन्यदाऽन्यतोऽपि भावादनिश्चय इति

( स्वो० व्या० )

विवक्षितोपलभ्मजननस्वभावानि, उपलभ्मप्रत्ययान्तराणीति प्रक्रमः कथम् ? नैवेत्यर्थः । तदित्यादि । तस्य-स्वभावविशेषस्य दृश्यत्वेन हेतुना योग्यताऽपेक्षया । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथमुपलभ्माभावे सति न त्वेतदधिगतिः-तदृश्यत्वाधिगतिः ? । प्रबन्धेत्यादि । प्रबन्धमाश्रित्य-क्षणप्रवाहं तथोपलब्ध्या-सामान्यैनापरोपलब्ध्या । इति चेत्, एतदाशङ्काह-किं सा-तथोपलब्धिः प्रबन्धापेक्षया समग्रायेत्यर्थः, न गोः सन्निधानासन्निधानान्यां उपलब्धानुपलब्धश्चासौ अश्वादिश्चेति विग्रहः, तस्य दर्शने किं सा न इति सम्भवत्येव क्वचिदिति । एतदुक्तं भवति-गोसन्निधाने उपलब्धेऽश्वस्तदसन्निधानेनोपलभ्यते, न चासौ गोः कार्यप्राप्नोति च भवन्नीत्येति । एवं च कृत्वा एतदप्यसमीक्ष्यैवोक्तमिति सम्बन्धः । किं तदित्याह-यदीत्यादि । यदि तत्रापि-देशे अश्वस्य गोः कार्यतया परिकल्पितस्य प्राग-उपलभ्मसमयात् पूर्वमसत्त्वं शक्यते, निश्चेतुमिति सम्बन्धः, तथाऽन्यतो देशादनागमनं शक्यते निश्चेतुम् । एवमन्याकारणत्वं च सन्तानस्य अश्वसम्बन्धिनः शक्यते निश्चेतुं यदि, भवतु तत्रापि हेतुफलभाव इति । एतदप्यसमीक्ष्यैव-अनालोच्यैव उक्तं न्यायविदा वार्त्तिके । कथमिलाह-तदोपलब्धस्य, प्रक्रमादश्वस्य, प्रागसत्त्वात् निरन्वयासदुत्पादेन अन्यदेशादनागतेः, अत एव हेतोः अन्याकारणत्वस्यापि, अत एव द्वयात् निश्चयात्, निश्चयश्च उपायाविशेषात् प्रत्यक्षानुपलभ्मसाधनः कार्यकारणभाव इत्युपायसदत्विशेषात् । एतदेवाह-अन्यत्रापि-धूमानलादौ एवमेवावगतेः अन्याकारणत्वस्य । अन्यदेलादि । अन्यदा-अन्यसिन् कालेऽन्यतोऽपि भावादश्वस्य अनिश्चयः । इति

१ ‘नन्वेतदधिं’ इति कृ-पाठः । २ ‘भवतु न तत्रापि’ इति ग-पाठः ।

( मूलम् )

चेत्, न, तस्यान्यदा भावासिद्धेः । सन्तानापेक्षया सिद्धिरिति चेत्, क एतद् वेद इति निभाल्यतां स्वतन्त्रम् । विशिष्टबोधसन्तानजो विकल्प इति चेत्, कुतस्तस्यान्यतरैकबोधजत्वे तथावैशिष्ट्यम् ? । तथाविध-५ हेतुभ्यस्तद्वेतुभावादिति चेत्, एतदपि प्रतिनियतार्थतया भवद्विज्ञान-गोचरातीतमेव । किं तेन ? । प्रतीतिरियमीहशीति चेत्, अस्त्वेषा तत्रात्यागिनी तु न युक्तोपन्यसितुम् । न होषा तथाऽनुभवप्रतीयमानान्वया सर्वथा तद्ग्राहिबोधविकलात् बोधमात्रात् भवितुमर्हति ॥

न चैकजातीया अपि न भिन्नहेतुजाः, वह्यरणिसूर्योपलादिभ्यः १० अनलाद्युदयदर्शनात् । न चैतेषां जातिभेदोऽपि, तुल्यतया प्रतीतेः ।

( स्तो० व्या० )

चेत्, एतदाशङ्काह-न, तस्य-अश्वविशेषस्य अन्यदा भावासिद्धेः । सन्ताने-  
त्यादि । सन्तानापेक्षया सिद्धिरिति चेत्, अन्यदा अश्वविशेषस्य । एतदाशङ्काह-  
क एतद् वेद-जानाति इति निभाल्यतां स्वतन्त्रम् । क्षणनिरन्वयनश्वैरकवस्त्वा-१५ लम्बनानि विज्ञानानीति भवतः स्वतन्त्रम् । अस्मिन्नेवं व्यवस्थिते क एतद् वेद इति ? ।  
विशिष्टेत्यादि । विशिष्टश्वासौ बोधसन्तानश्च तज्जो विकल्पः । इति चेत्,  
एतदाशङ्काह-कुतस्तस्य-अधिकृतविकल्पस्य अन्यतरैकबोधजत्वे सति तथा-  
वैशिष्ट्यं येनैतद् वेद ? । तथाविधेत्यादि । तथाविधहेतुभ्यः परम्परया तद्वेतु-  
भावात् तस्य-विकल्पस्य हेतुभावात्-तथाविधान्यतरबोधभावात् । इति चेत्, २०  
एतदाशङ्काह-एतदपि-अनन्तरोदितं प्रतिनियतार्थतया कारणेन भवद्विज्ञान-  
गोचरातीतमेव । किं तेनेत्यादि । किं तेन-मर्दीयविज्ञानगोचरेण ? । प्रतीति-  
रियं-प्रस्तुताश्वादिगोचरा ईदृशी । इति चेत्, एतदाशङ्काह-अस्त्वेषा-प्रतीतिः  
तत्रात्यागिनी तु तव्वीत्या, अतो न युक्तोपन्यसितुम् । न होषेत्यादि । न  
यस्मादेषा तथा-तेन प्रकारेण पूर्वापरीभूतबोधलक्षणेन अनुभवेन प्रतीयमानः २५  
अन्वयो यस्याः सा तथाविधा सर्वथा-एकान्तेन तद्ग्राहिबोधविकलात्-  
प्रस्तुताश्वादिग्राहिबोधविकलात् । कुत इत्याह-बोधमात्रात्-तथाविधान्यतरबोध-  
भावलक्षणात् भवितुमर्हति इति भावनीयमेतत् ॥

अस्युच्यमाह न चैकेत्यादिना । न चैकजातीया अपि पदार्था न भिन्न-  
हेतुजाः, किन्तु भिन्नहेतुजा अपि । कुत इत्याह-वह्यरणिसूर्योपलादिभ्यो ३०

१ ‘न्यतरैके बोध०’ इति क-पाठः । २ ‘असत्येषां तत्र०’ इति ग-पाठः । ३ ‘विज्ञानादीनि  
भवतः’ इति क-पाठः । ४ ‘मर्दीयज्ञानगोचरेण’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

न चैवं तत्रापि तथाभावे कश्चिद् विरोधः, भैवद्यायाविशेषात् । न चात्र लोकानुसारो विशेषक इति, अभ्युपगमविचारादिति ॥

५ किञ्च ज्ञानार्थयोः क्षणिकत्वादेकैकेनैकक्यहणे सत्यपि एतत् कारणमिदं कार्यमिति कुतोऽवसायः? । स्यादेतत्-तयोरेव तथाग्रहणात् । तथाहि-कारणज्ञानं कारणं गृह्णाल्येव । तत्र विशिष्टैककार्य-

( स्वोऽव्याठ )

हेतुभ्यः अनलाद्युदयदर्शनात् । 'आदि'शब्दाद् <sup>१</sup>गोमयशालूकशालूकोदयग्रहः । १० न चैतेषां-वह्यादिजन्यानामनलादीनां जातिभेदोऽपि । कुत इत्याह-तुल्यतया प्रतीतेः एतेषामनलादीनाम् । न चैवं तत्रापि-गवाश्वादौ तथाभावे कस्चिद्शसाश्वादुत्पत्तिः कस्चिद् गोरित्येवंभावे कश्चिद् विरोधः । कथमित्याह-भवद्यायाविशेषात् अन्वयशून्यस्य तत्तत्स्वभावतामात्रस्य सर्वत्र वर्तुं शक्यत्वात् । ततश्च गोरप्यश्वजननस्वभावादश्वाविरोध इति परिचिन्तनीयमेतत् । इतराश्वस्य तु तत्र १५ कटकुञ्चसमानता गोर्जनकत्वं चेत्यलं प्रसङ्गेनेति भवद्यायाविशेषः । न चात्र-विचारे लोकानुसारो विशेषक इति । कुत इत्याह-अभ्युपगमविचारादिति ॥

किञ्चेत्यादि । अभ्युच्यग्रन्थ एव ज्ञानार्थयोः क्षणिकत्वात् कारणात् एकैकेन-ज्ञानेन एकैकग्रहणे सत्यपि कारणकार्यपेक्षया एतत् कारणमिदं कार्यमिति-एवं कुतोऽवसायः? । न कुतश्चिदपीर्यः, विविक्तद्वय-२० ग्रहणेन सम्बन्धाग्रहणादिति गर्भः । स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-तयोरेव-कारण-कार्ययोः तथाग्रहणात्-कारणकार्यतया ग्रहणात्, अवसाय इति प्रक्रमः ।

( विवरणम् )

(१) गोमयशालूकशालूकोदयग्रह इति । गोमय-शालूकाभ्यां सकाशात् यः शालूकस्य-वृश्चिकस्योदयः-उत्पत्तिस्य ग्रहः-स्वीकारः । तत्र कोऽपि गोमयात् २५ कैश्चिंच वृश्चिकाद् वृश्चिक उत्पद्यत इत्यर्थः ॥

यदि हि गोक्षणात् सकाशादश्वक्षणः समजनि तदा प्राच्याश्वक्षणेन किं कुतमित्याह-(१४-१५) इतराश्वस्य तु तत्र कटकुञ्चसमानता गोर्जनकत्वं चेति । इतराश्वस्य तु-पाश्वाल्यक्षणस्य शुनस्त्राग्रेतनेऽश्वक्षणे कटकुञ्चसमानता, अकिञ्चित्करत्वमित्यर्थः । गोर्जनकत्वं च-अग्रेतनगोक्षणोत्पाद(क)त्वं च गोक्षणोऽश्वे व्यावृत्ते ३० अश्वक्षणश्च गवीयर्थः ॥

१ 'भवद्याया०' इति ग-पाठः । २ 'सत्यपि तत्' इति ग-पाठः । ३ 'तथाग्रहणेन' इति ग-पाठः । ४ 'गोमयादिशालूक०' इति उ-पाठः । ५ 'कश्चित्वश्चित्ववृश्चिकात्' इति ख-पाठः; च- पाठस्तु 'कश्चित्ववृश्चिकात्' । ६ 'पुनस्त्राग्रतनाश्व०' इति क-पाठः ।

## (मूलम्)

जननेन स्वभावमिति तथैव गृह्णाति, अन्यथा तदग्रहणप्रसङ्गात् । एवं कार्यमपि विशिष्टकारणजन्यस्वभावमिति तथैव गृह्णते, तत्सामर्थ्यप्रभवश्च विकल्पस्तथैव प्रवर्त्तते इति न्याय्यस्तदवसाय इति । अत्र ५ उच्यते—विशिष्टकार्यजननस्वभावग्रहणं विशिष्टकारणजन्यस्वभावग्रहणं चेतरेतरग्रहणात्मकं न वः स्वराद्वान्तनीत्योपपद्यते इत्युक्तप्रायम् । उपपत्तावपि सर्वत्र तथाग्रहणात् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि धूमादिग्रहणादेवानलादिगतिरनिवारणीया । समनन्तरवैकल्यात् नेति चेत्, न, क्वचित् तत्त्वल्यतायामप्यभावात्, समुद्र- १०

## (स्वो० व्या०)

एतदेव भावयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । कारणज्ञानं कारणं गृह्णात्येव । तच्च—कारणं विशिष्टकार्यजननस्वभावमिति कृत्वा तथैव गृह्णाति यथा तद् व्यवस्थितम्, अन्यथा ग्रहणे तदग्रहणप्रसङ्गात् कारणात् । एवं कार्यमपि विशिष्टकारणजन्यस्वभावमिति कृत्वा तथैव गृह्णते यथा १५ तद् व्यवस्थितं तत्सामर्थ्यप्रभवश्च—कारणादिज्ञानसामर्थ्यप्रभवश्च विकल्पस्तथैव प्रवर्त्तते । इति—एवं न्याय्यस्तदवसायः—कार्यकारणावसायः । इत्ति चेत्, एतदाशङ्काह—अत्रोच्यते समाधिः । विशिष्टकार्यजननस्वभावग्रहणं कारणगतं तथा विशिष्टकारणजन्यस्वभावग्रहणं च कार्यगतम् । किमित्याह—इतरेतरग्रहणात्मकं वर्तते, इतरेतरोपाधित्वादितरेतरविशिष्टवैस्य । किमित्याह—न २० वो—न युष्माकं स्वराद्वान्तनीत्या—स्वसिद्धान्तन्यायेन उपपद्यते इत्युक्तप्रायं—प्रायेणोक्तम् । उपपत्तावपि अस्य तत्स्वभावतया इतरेतरविशिष्टग्रहणस्य । किमित्याह—सर्वत्र तथाग्रहणात् कारणात् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि । किमित्याह—धूमादिग्रहणादेव, ‘आदि’शब्दाद् वालकादिग्रहः, अनलादि—गतिरनिवारणीया । इहापि ‘आदि’शब्दात् जलादिग्रहः । समनन्तरेत्यादि । २५ समनन्तरवैकल्यात् कारणान्वेति चेत् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि धूमादिग्रहणादेवानलादिगतिरिति । एतदाशङ्काह—नेत्यादि । नैतदेवम्, क्वचित्—न सर्वत्र तत्त्वल्यतायामपि—समनन्तरतुल्यतायामपि अभावात् अविनाभावग्रहणमन्तरेणापि धूमादिग्रहणादेवानलादिगतिरिति । एतद्वावनायैवाह—समुद्रदर्शनात्

१ ‘क्वचित् तुल्य०’ इति ग-पाठः । २ ‘कारणं गृह्णात्येव तच्च कारणं विशिष्ट०’ इति डू-पाठः ।  
३ ‘तस्य एतत् किमि०’ इति डू-पाठः ।

## ( मूलम् )

दर्शनानन्तरं धूमग्राहिषु तच्चुल्यतोपपत्तेः, तत्राप्यगृहीताविनाभावस्यासम्भवादिति । तत्रापि तच्चुल्यतायास्तत्त्वतोऽसिद्धिरिति ३ चेत्, किमत्र क्षुण्णमित्यालोच्य वाच्यम् । नैकस्य कारणकारणं तद्देतुहेतुविषयमिति चेत् सम्भवत्यपि केवलानलग्राहिणः । तदपि न तथाधूमज्ञानसमनन्तर इति चेत्, नेत्रु तथेति कोऽर्थः ? । तदनन्तरं तद्वावेनेति चेत्, किमिदं तदानन्तर्यम् ? । तदनन्तरसमये तद्वावः

( स्तो० व्या० )

१० नन्तरं यानपात्राद्यास्फानान् धूमादिग्राहिषु ग्रमातृषु तच्चुल्यतोपपत्तेः— समन्तरतुल्योपपत्तेः । ततः किमित्याह—तत्रापीत्यादि । तत्रापि—यथोदितधूमग्राहिषु अगृहीताविनाभावस्य—‘नालिकेर’द्वीपवासिनः प्रमातुः असम्भवाद् धूमादिग्रहणादेवानलादिगतेरिति । तत्रापीत्यादि । तत्रापि—यथोदितधूमग्राहिषु तच्चुल्यतायाः—समनन्तरतुल्यतायास्तत्त्वतः—परमार्थेन असिद्धिः । इति चेत्, एतदा१५ शङ्काह—किमत्र क्षुण्णं येन तच्चुल्यताया असिद्धिः इत्यालोच्य वक्तव्यं सदर्शनस्थितिमित्यभिप्रायः । नैकस्य—समनन्तरस्य ‘नालिकेर’द्वीपवासिप्रमातृसम्बन्धिनः कारणकारणं प्रदीर्घहेतुपरम्पराभावि तद्देतुहेतुविषयं तस्य—सामान्येन धूमग्राहिसमनन्तरस्य हेतुः—धूमस्तस्यापि हेतुः—अग्रिस्तद्विषयमयिविषयम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—सम्भवतीत्यादि । सम्भवत्यपि कारणकारणं तद्देतुहेतुविषयः केवलानलग्राहिणः—‘नालिकेर’द्वीपवासिनोऽपि । तदपीत्यादि । तदपि केवलानलग्राहिणः न तथा—तेन प्रकारेण धूमज्ञानसमनन्तरः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—नेत्रु तथेति कोऽर्थः प्रबन्धपेक्षया भवतीत्यभिप्रायः ? । तदनन्तरसित्यादि । तदनन्तरं—केवलानलग्रहणानन्तरं तद्वाभावेन—धूमग्रहणभावेन । इति चेत्,

( विवरणम् )

२५ (१८) धूमग्राहिसमनन्तरस्येति । धूमग्राही चासौ समनन्तरश्च धूमग्राहिसमनन्तरस्यापि । अयमभिप्रायः—योऽर्थं ‘नालिकेर’द्वीपवासी प्रमाता तस्य न कदाचिदप्निगोचरं ज्ञानं पूर्वमज्जनि, इतरस्य तु प्रमातुः प्रदीर्घज्ञानक्षणपरम्परायां पावकप्रलोकनः क्षणोऽजनीत्यसौ धूमदर्शनात् तं प्रतिपद्यत इति ॥

(२१) न तथा—तेन प्रकारेणेति । यथैतदेशवासिनः प्रमातुः प्रदीर्घपैरम्परायां २० अग्रिज्ञानमज्जनि न तथा ‘नालिकेर’द्वीपवासिन इति ॥

१ ‘तथाविधधूम०’ इति ग—पाठः । २ ‘न तु तथेति’ इति ग—पाठः । ३ ‘विषयं केवला०’ इति उ—पाठः । ४ ‘प्रलोकनः क्षणो’ इति च—पाठः । ५ ‘परम्परायां पावकप्रलोकनः क्षणोऽजनीत्यसौ धूमदर्शनात् तं प्रतिपद्य’ इति च—पाठः । तदनन्तरं तत्र विवरणान्तरस्य पाठस्यांशः ।

(मूलसं)

इति चेत्, तदभावे तद्भावः । इष्यत एवैतदिति चेत्, स इतर-  
स्यापि तुल्यः । तदनन्तरं तद्भावेनातुल्य इति चेत्, तदभाव-  
भाविनः किमनेन? । सोऽनन्तरभावी तद्वर्तुर्भवतीति चेत्, नास्त् ५  
सद्भाविन इत्युक्तम् । स तस्य जनक इति चेत्, न किञ्चित् तल्ल-  
क्षणमस्य । ततसद्भाव एवेति चेत्, भूतेनापि किं तेन तदितर-

( स्वौ० व्या० )

एतदाशङ्काह—किमिदं तदानन्तर्य तदुत्तरकालभावितयाऽस्त्वैतदित्यमिप्रायः । तदनन्तरेत्यादि । तदनन्तरसमये—केवलानलग्रहणानन्तरसमये तद्भावः—धूम-१० ग्रहणभावः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—तदभावे तद्भावः, केवलानलग्रहणभावे धूमग्रहणभाव इत्यर्थः । इष्यत इत्यादि । इष्यत एवैतद् यदुत तदभावे तद्भावः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—स इत्यादि । स इतरस्यापि तुल्यः सः—तदभावे तद्भावः इतरस्यापि—केवलानलग्राहिधूमग्राहिणस्तुल्यस्त्रापि केवलानलग्रहणभाव एव तद्भूमग्रहणमिति कृत्वा । तदनन्तरेत्यादि । तदनन्तरं तद्भावेन—केवलानलग्रहणा-१५ नन्तरं धूमग्रहणभावेन अविनाभावग्रहणेऽतुल्यः स इतरस्यापि तद्भावे तद्भावः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—तदभावभाविनः किमनेन—केवलानलग्रहणभावभाविनः धूमग्रहणस्य किमनेन ? । तदनन्तरं तद्भावेनाभावाविशेषादित्यमिप्रायः । सोऽनन्तर-भावीत्यादि । सोऽनन्तरभावी केवलानलग्रहः तद्भेतुर्भवति—धूमग्रहणहेतुर्भवति । इति चेत्, एतदाशङ्काह—नासत् सद्भाविन इत्युत्तम्, असत् सद् भवति तच्छीलं २० वैत्यसत् । सद्भावि कार्यं तस्य न हेतुः कश्चित् तत् तथा भावनेत्युक्तं प्राक् । स तस्ये-त्यादि । सः—हेतुस्तस्य—कार्यस्य जनकः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न किञ्चित् तल्लक्षणमस्य—न किञ्चिज्जनकलक्षणमस्य—हेतोः । तत इत्यादि । ततः—हेतोस्तद्भाव एव—कार्यभाव एव । इति चेत्, एतदाशङ्काह—भूतेनापीत्यादि । भूतेनापि किं तेन ?—तत इह प्रक्रमे धूमग्रहणेन केवलानलग्रहणात् किम् ? न किञ्चिदित्याह—तदि-२५

## ( विवरणम् )

(१) तदुत्तरकालाभावितया अस्त्येवैतदित्यभिप्राय इति । ‘नालिकेर-  
द्वीपवासिनो हि प्रमातुः प्रदीर्घं पूर्वं सुर्मुरायवस्थपावकदर्शनमभूत्, समुद्रोत्तरणा-  
नन्तरं च धूमज्ञानमुपादि इत्यस्यैवानन्तर्यन्निरन्वयनश्वरवस्तुवादिमतेऽनन्तरचिरा-  
तीतत्वस्य विशेषाभावात् ॥

१ 'चेलसत्' इति डु-पाँठः ।  
अनेकान्त० २४

## ( मूलम् )

बोधवैकल्यात् धूममात्रग्रहणरूपत्वात् तदितरत्रापि तदुपपत्तेः । न चैवमपि तत्तत्स्वभावताऽवगमः, तथाऽप्रतीतेः, तदितरावगमा-  
५ भावादिति तस्यैव तद्वावादावन्वयादिसिद्धिः । आह—अन्वयपक्षेऽपि केवलधूमादिग्रहणेऽनलादिगतिरनिवारणीया, पारम्पर्येण तत्राप्यन्वयोपपत्तेरिति । नानिवारणीया । न ह्यसावन्वयमात्रनिबन्धनैव, अपि तु आगमादिजविशिष्टक्षयोपशमनिबन्धनाऽपि, तमन्तरेणानन्तर्येत उभयदर्शिनोऽपि तदनुपपत्तेः, क्वचित् तथाऽदर्शनात् । न १० खलु समयादिनाऽनभिव्यक्तक्षयोपशमः पद्यन्प्रयुक्तराधरभावेन

( स्तो० व्याठ० )

तरबोधवैकल्यात्—केवलानलग्रहणबोधवैकल्यात्, वैकल्यं च धूममात्रग्रहणरूपत्वात् अधिकृतबोधस्य तदितरत्रापि—यथोदितसमनन्तरजबोधमात्रेऽपि तदुपपत्तेः—धूममात्रग्रहणरूपत्वोपपत्तेः । न चैवमपि न्याय-१५ तुल्यतायां तस्य—धूममात्रस्य ‘नालिके’द्वीपवासिसम्बन्धिनः तत्स्वभावतावगमः—अग्रिजन्यस्वभावतावगमः । कुत इत्याह—तथाऽप्रतीतेः—अग्रिजन्यस्वभावत्वेनाप्रतीतेः । अप्रतीतिश्च तदितरावगमाभावात्—अश्यवगमाभावात् ‘नालिके’द्वीपवासिनः । इति—एवं तस्यैव तद्वावादौ—केवलानलग्रहणस्यैव धूमग्रहणभावादौ । ‘आदि’शब्दात् कथचित् पर्यायव्यावृत्तिपरिग्रहः । किमित्याह—अन्वयादिसिद्धिः, २० अन्वयव्यतिरेकसिद्धिरित्यर्थः, सुवर्णद्रव्यवत् कटकस्यैव कुण्डलादित्वेन भवनात् । आहेत्यादि । आह परः—अन्वयपक्षेऽपि सति केवलधूमादिग्रहणे । किमित्याह—अनलादिगतिरनिवारणीया । कुत इत्याह—पारम्पर्येण तत्रापि—केवलानलग्राहि‘नालिके’द्वीपवासिनि अन्वयोपपत्तेरिति । एतदाशङ्काह—न अनिवारणीया न, न ह्यसौ—न यस्मात् असौ अनलादिगतिः अन्वयमात्र-२५ निबन्धनैव; अपि तु—किं तर्हि आगमादिजश्वासौ, ‘आदिशब्दात् तपो-विनयादिग्रहः, विशिष्टक्षयोपशमश्च तन्निबन्धनाऽपि अनलादिगतिः । कुत इत्याह—तमन्तरेण—विशिष्टक्षयोपशम(मन्तरेण) आनन्तर्यतः—आनन्तर्येण उभयदर्शिनोऽपि, प्रकमाद् धूमानलदर्शिनोऽपि तदनुपपत्तेः—अनलादिगत्यनुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च क्वचित्—प्रमातरि तथाऽदर्शनात्—उभयदर्शिनोऽप्यनलादि-३० गत्यदर्शनात् । एतदेवाह न खल्वित्यादिना । न खलु—नैव समयादिना—सङ्केत-तपो-विनयादिना अनभिव्यक्तक्षयोपशमः—प्रमाता पद्यन्प्रयुक्तरा-

१ ‘तथाप्रतीतेः’ इति म—पाठः । २ ‘दर्शनेऽप्यनला०’ इति ड—पाठः ।

( मूलम् )

धूमानलौ तदन्यभावाविव कश्चित् तयोर्हेतुहेतुमद्भावं प्रतिपद्यते,  
भूयो धूमदर्शनात् तदनवगतेरिति । क्षयोपशमसामर्थ्यादेव तथा-  
न्यतरग्रहणतोऽपि तद्भावावगमे को दोषः ? न कश्चिदन्यः, अपि तु ५  
नादलात् तदुत्पत्तिरित्यसकृन्निदर्शित एव । यदा हेतु-फलयोरणी-  
यसाऽपि कालेन न व्यवधानं न च ध्वंसनाम्नो विनाशस्य हेतुत्वम्,  
तदानीं कथमदलात् तदुत्पत्तिः ? । तस्यैव तथाभावाभावतोऽसत्  
सद्भवनेनेत्यलमनेन पुनः पुनरभिहितेन । आलोच्यतां वस्तु-  
तत्त्वमिति, अतः ‘प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभावः’ इति १०  
वचनमात्रमेव ॥

इतश्चैतदेवम्, तयोर्निराकार-साकारयोः तद्याहकत्वायोगात् ।

( स्तो० व्या० )

धरभावेन धूमानलौ लोकनीत्या तदन्यभावाविव-अप्रतिपद्धापरपदार्थी-  
विव कश्चित्-प्रमाता तयोः-धूमानलयोः हेतुहेतुमदभावं-कार्यकारणभावं १५  
प्रतिपद्यते । कथं न प्रतिपद्यत इयाह-भूयः-पुनर्धूमदर्शनात् सकाशात्  
तदनवगतेः-अनलाघनवगतेः इति । आह-क्षयोपशमसामर्थ्यादेव  
सकाशात् तथा-निरन्वयनाशभावेन अन्यतरग्रहणतोऽपि धूमादिग्रहणमधिकृत्य  
तद्भावावगमे, प्रक्रमाज्ञन्यजनकभावावगमे सति, को दोषः ? । एतदाशङ्काह-न  
कश्चिदन्यः-दोषः, अपि तु नादलात्-नाकारणात् तदुत्पत्तिः-धूमाद्युत्पत्तिः २०  
इत्यसकृन्निदर्शित एव दोषः । आह-यदा हेतु-फलयोः-कार्य-कारणयोः  
अणीयसाऽपि कालेन, अत्यन्तलघुनाऽपीत्यर्थः, न व्यवधानम्, किं तर्हि ?  
हेतुसमनन्तरमेव फलम् । न च ध्वंसनाम्नो विनाशस्य प्रसज्यात्मकस्य  
हेतुत्वं फलं प्रति । तदानीं कथमदलात् तदुत्पत्तिरिति ? । एतदाशङ्काह-  
तस्यैवेत्यादि । तस्यैव-हेतोः तथाभावाभावतः-फलरूपेण भावाभावात् कार- २५  
णात् असत् सद्भवनेन हेतुना अदलेति । तथाहि-यदैव हेतुरेव न फलीभवति  
तदैवासत् सद् भवतीति स्थितमदलत्वमित्यलमनेन पुनः पुनरभिहितेन ।  
आलोच्यतां वस्तुतत्त्वमिति । अतः ‘प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्य-  
कारणभावः’ इति वचनमात्रमेव परदर्शने, निरर्थकमित्यर्थः ॥

इतश्चैतदेवमधिकृतवचनं वचनमात्रमेव, तयोः-प्रत्यक्षानुपलम्भयोः निरा- ३०

१ ‘नादला तदु०’ इति कं-पाठः । २ प्रेक्ष्यतां १७६तमं पृष्ठम् । ३ ‘नाकारणातदु०’ इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

अयोगश्च विषयकृतनिर्भासविरहे अर्थप्रत्यासत्तिनिबन्धनाभावेनेद-  
मस्य संवेदनमिति व्यवस्थाऽनुपपत्तेः, आकारस्य चानर्थकेष्वपि  
५ खमादिप्रत्ययेषु भाविनो वस्तुव्याप्त्यभावात्, स्थूलचित्राकाराणां  
चैकत्र विज्ञाने भावतः सम्भवायुक्तेरिति ॥

१० स्यादेतत्-नेदमद्वयज्ञानवादिनः कथश्चिद् वाधकम् । तस्य हि सर्वं  
एव भावाश्चित्तमात्रसारशारीरा हेतुफलतां विभ्रतीति मतम् । बुद्ध्यश्च  
स्वसंवित्प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धसङ्घावाः खरूपप्रतिपत्तये नापरं  
१० प्रकाशकं प्रतीक्षन्त इति या यथा सा तथैव संवेद्यते, कारणबुद्धिः

## ( खो० व्या० )

कार-साकारयोस्तद्वाहकत्वायोगात्-कार्यकारणग्राहकत्वायोगात् । अयोगः  
च विषयकृतनिर्भासविरहे, विषयाकारविरहे इत्यर्थः । अर्थप्रत्यासत्तिनिब-  
न्धनाभावेन हेतुना इदमस्य संवेदनमिति-एवं व्यवस्थाऽनुपपत्तेः ।  
१५ अर्थाकारता द्वेवं व्यवस्थानिबन्धनमिति द्वितीयं विकल्पमधिकृत्याह-आकारस्य च  
ज्ञाने विषयरूपस्य अनर्थकेष्वपि खमादिप्रत्ययेषु भाविनः-सतः । किमित्याह-वस्तुव्याप्त्यभावात्-वस्तुना सह व्याप्त्यभावात् । उपचयमाह-स्थूल-  
चित्राकाराणां च एकत्र विज्ञाने सूक्ष्मैकस्वभावे भावतः-परमार्थेन  
सम्भवायुक्तेरिति इतश्चैतदेवम् ॥

२० स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-नेदम्-अनन्तरोदितमद्वयज्ञानवादिनः-  
ग्राहग्राहकाकारहितज्ञानवादिनः कथश्चिद् वाधकम् इत्याह-तस्येत्यादि । तस्य  
यस्मात्-अद्वयज्ञानवादिनः सर्वं एव भावाः-धूम-धूमध्वजादयः चित्तमात्र-  
सारशारीराः, अद्वयबोधरूपा एवेत्यर्थः । किमित्याह-हेतुफलतां विभ्रतीति-  
एवं मतम् । बुद्ध्यश्च किंविशिष्टा वर्तन्ते ? खसंवित्प्रत्यक्षप्रमाणसिद्ध-  
२५ सङ्घावाः खसंविदेव प्रत्यक्षप्रमाणं तेन सिद्धसङ्घावाः सलः खरूपप्रतिपत्तये-  
खरूपप्रतिपत्त्यर्थं नापरं प्रकाशकं-खव्यतिरिक्तं प्रतीक्षन्त इति कृत्वा या  
यथा-वस्तुस्थित्या बुद्धिः सा तथैव संवेद्यते, तद् यथा-कारणबुद्धिः

## ( विवरणम् )

(३७-१८) स्थूलचित्राकाराणां चेति । घटाद्याकारा हि स्थूलास्तथैव प्रतीयमान-  
३० त्वात् चित्राश्च-नानाप्रकारा अतः कथमेकस्मिन् ज्ञाने सूक्ष्मस्वभावे ते भवेयुरिति ? ॥

१ ‘स्थूलचित्रां’ इति ग-पाठः । ३ ‘सात्रस्य हेतु०’ इति क-पाठः ।

(मूलम्)

कारणात्मना कार्यबुद्धिश्च कार्यात्मनेति प्रत्यक्षानुपलभ्भसाधनः  
तद्वाव इति गीयते । कोऽन्योऽद्वयज्ञानवादिन एवं ब्रूयात् ? । अद्वया  
कारणाद्यात्मना च वेद्यत इति सुभाषितमेतत् । कीदृक् खल्वद्वयाया ५  
वेदनम् ? । यदपि गगनतलवत्त्यालोकवत् प्रकाश्यप्रकाशकान्तर-  
विरहेणाजडरूपतया जन्मैव तथोच्यते, तदपि तत्त्वतः कर्मकर्तृभावे  
वेदनायोगेन स्वत एव दुःस्थितमिति नार्थान्तरग्रहणसाध्यं हेतुफल-  
व्यवहारोपकारं कर्तुमलमिल्यनुपन्यसनीयमेव विद्वज्जनसमाजे ।  
न च अद्वयमात्रतत्त्वाया भेदकमन्तरेण तथाविधविकल्पोदयो १०  
न्याययः ? । न च सति भेदके भाषाद्रव्यादौ तन्मात्रतत्त्ववादः । न  
च सत्यपि विकल्पोदये क्षणमेदेन पूर्वापरालोचनम् । न चासत्येवा-

(स्वो व्याठ०)

कारणात्मना संवेदते सा तथैवेति कृत्वा कार्यबुद्धिश्च कार्यात्मना इति-एवं  
प्रत्यक्षानुपलभ्भसाधनः तद्वावः-कार्यकारणभाव इति गीयते । एतदा- १५  
शङ्काह-कोऽन्योऽद्वयज्ञानवादिनः एवं ब्रूयात् ? । कथमिदमयुक्तमिल्याह-  
अद्वया-ग्राहग्राहकविकला बुद्धिः कारणाद्यात्मना च संवेदते इति  
सुभाषितमेतत् । भावार्थमाह-कीदृक् खल्वद्वयायाः-बुद्धेवेदनम् ? । यदैव  
वेदते तदैव ग्राहग्राहकभावोपपत्तेः, नाद्येत्यमिग्रायः । यदपीलादि । यदपि  
गगनतलवत्त्यालोकवदिति निर्दर्शनं प्रकाश्यप्रकाशकान्तरविरहेण, उभ- २०  
यान्तरविरहेणत्यर्थः, अजडरूपतया-बोधरूपतया जन्मैव-उत्पाद एव तथो-  
च्यते-अद्वयरूपतयोच्यते पैरः, तदपि तत्त्वतः-परमार्थेन कर्मकर्तृभावे सति  
तात्त्विके वेदनायोगेन हेतुना स्वत एव दुःस्थितमिति कृत्वा नार्थान्तर-  
ग्रहणसाध्यं तत्सापेक्षत्वेन हेतुफलव्यवहारे उपकारं कर्तुमलमिति  
कृत्वा अनुपन्यसनीयमेव । केऽकेत्याह-विद्वज्जनसमाजे-पण्डितज्ञनसमु- २५  
दाये । उपचयमाह-न चेत्यादि । न च अद्वयमात्रतत्त्वायाः-बुद्धेः सकाशात्  
भेदकमन्तरेण भाषाद्रव्यादिकं तथाविधविकल्पोदयः-हेतुफलभावव्यवस्था-  
कारी विकल्पोत्पादो न्याययः, अद्वयबोधमात्रात्-अद्वयबोधमात्रोत्पत्तेः । न  
चेत्यादि । न च सति भेदके भाषाद्रव्यादौ च, ‘आदि’शब्दात् मनोद्रव्यसंग्रहः  
तन्मात्रतत्त्ववादः-अद्वयबोधमात्रतत्त्ववादः तंशाधिक्योपपत्तेः । न चेत्यादि । ३०  
न च सत्यपि विकल्पोदयेऽनन्तरोदिते क्षणमेदेन हेतुना । किमित्याह-

१ अत्र पाठांशो छप इति भाति । २ ‘भावापत्तेः’ इति छ-पाठः । ३ ‘तदाधिक्योप०’  
इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

स्मिंस्तथातत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः । न चेदं तथाऽनुभूयमानबोधान्वया-  
तिरेकेण । न चायमभ्युपगमप्रक्रमागत एव भवतामिति दुःस्थिते  
५ स्वतच्चभेदव्यवहारे कथं (न) प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभाव  
इत्युच्यमानं कथं न ज्ञानमानिनो ब्रीडाकरमिति परिचिन्त्यता-  
मेतत् । अतस्तथाऽनुभूयमानतयाऽपास्तश्रान्ततापराधः परोक्त इति  
विहाय मत्सरं सौविहित्यकारीति निवेश्य मानसं बोधान्वयोऽभ्युप-  
गन्तव्यस्तत्वालोचनमार्गो वा परित्याज्य इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

३० अङ्गीकृतश्चायं परेणापि परमार्थतः ‘क्षणभेदेऽप्युपादानोपादेय-  
भावेन’ इत्याच्यभिदधतौ । तथाहि-‘य एव सन्तानः कर्त्ता स एवोप-

( खो० व्या० )

पूर्वापरालोचनमनुसन्धानात्मकत्वादस्य । न चेत्यादि । न चास्त्वेवास्मिन्-  
पूर्वापरालोचने तथातत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः-पूर्वापरालोचनात्मिका । न चेद-  
५ मिलादि । न चेदं-पूर्वापरालोचनं तथाऽनुभूयमानबोधान्वयातिरेकेण  
तथाऽनुभूतेः । न चेत्यादि । न च अयं-तथाऽनुभूयमानबोधान्वयः अभ्युपगम-  
प्रक्रमागत एव भवतां-परेषाम् । इति-एवं दुःस्थिते स्वतच्चभेदव्यवहारे  
भेदकार्मवेन न कथं प्रत्यक्षानुपलम्भसाधनः कार्यकारणभावः? । इति-  
एवमुच्यमानं कथं न ज्ञानमानिनः-पुंसो ब्रीडाकरं-लज्जाकरस्? । लज्जा-  
२० करमेवेतर्थः । इति-एवं परिचिन्त्यतामेतत् भावनासारमिति । उपसंहारसारां  
१० शितिमभिधातुमाह-अत इत्यादि । अतः तथाऽनुभूयमानतया कारणेन  
अपास्तश्रान्ततापराधः, विक्षितश्रान्ततापराध इतर्थः, परोक्तः । इति-एवं  
विहाय मत्सरं-‘चेतोदोषं सौविहित्यकारी-सुविहितभावकारी इति-एवं  
निवेश्य मानसम् । किमिलाह-बोधान्वयो यथोक्तोऽभ्युपगन्तव्यः ।  
२५ तत्त्वालोचनमार्गो वा परित्याज्यः, उपायभावादित्यलं प्रसङ्गेन ॥

इहौपचयमाह-अङ्गीकृत इत्यादि । अङ्गीकृतश्चायम्-अन्वयः परेणापि-  
बौद्धेनापि परमार्थतः । कथमिलाह-क्षणभेदेऽपि उपादानोपादेयभावेन  
इत्याच्यभिदधता पूर्वपक्षग्रन्थे<sup>१</sup> । तथाहीत्यादि । तथाहीति पूर्ववत् । य एव  
३० सन्तानः कर्त्ता स एवोपभोक्ता इत्युक्तं प्रार्क् अन्यैश्च-

“यस्मिन्नेव तु सन्ताने आहिता कर्मवासना ।  
फलं तत्रैव संधर्ते कर्पसे रक्तता यथा ॥”<sup>२</sup>

१ ‘ईतस्था’ इति क-पाठः । २ ‘मार्गोऽपरित्याज्य’ इति ग-पाठः । ३ १३३तमे पृष्ठे ।  
४ ‘भावने कथं’ इति छ-पाठः । ५ ‘विविक्षितश्रान्त’ इति क-पाठः । ६ ‘चेतोदोषं’ इति क-पाठः ।  
७ १३३तमे पृष्ठे । ८ १३३तमे पृष्ठे । ९ पाठान्तरार्थं द्रष्टव्यं १३४तमे पृष्ठम् । १० अनुष्टुप् ।

(मूलम्)

‘भोक्ता’ इत्युक्तम् । न च हेतुफलभावतोऽन्यः सन्तानः । न च हेतु-फलयोरेव कर्तृत्व-भोक्तृत्वे, प्रत्येकमुभयाभावात् अन्यकालैऽन्यानभ्युपगमात्, य एव स एवेति वाग्वैयर्थ्यप्रसङ्गात्, अतस्तस्यैव तथा- ५ भवनेन हेतोरेव कार्यभावे य एव स एवेत्युपपद्यते, नान्यथा सन्तत्यन्तरवत् नानात्वावाधनादिति । तथेदं चोक्तम्—‘यः कुशले प्रवर्तते स यद्यपि तदैव सर्वथा विनश्यति तथापि निश्चयमानः स्वानुरूपकार्योत्पादन समर्थं सामर्थ्यं विज्ञानसन्ततावाधाय निश्चयते’ इत्यादि । अत्रापि न हि तत् सामर्थ्यं कुशलादन्यदेव, स्वानुरूपकार्योत्पादन- १०

(स्व० व्या०)

इत्यभिधानात् । न चेत्यादि । न च हेतुफलभावतोऽन्यः—अर्थान्तरभूतः सन्तानः, किन्तु हेतुफलभाव एव । न चेत्यादि । न च हेतु-फलयोरेव कर्तृत्व-भोक्तृत्वे भवतः । कथमित्याह—प्रत्येकमुभयाभावात्, न हेत्वादावेकसिन्नेव कर्तृत्व-भोक्तृत्वे । कथमित्याह—अन्यकाले-हेत्वादिकाले अन्यानभ्युपगमात्- १५ फलाद्य(?)नभ्युपगमात् । य एव स एवेति एकाधिकरणभावेन वाग्वैयर्थ्यप्रसङ्गात्, अतस्तस्यैव-हेतोः तथाभवनेन-फलतया भवनेन हेतोरेव कार्यभावे सति य एव स एवेत्युपपद्यते एकाधिकरणभावेन, नान्यथा सन्तत्यन्तरवत् इति निर्दर्शनम् । नानात्वावाधनादिति । नानात्वं च वैयधिकरण्यहेतुरिति भाव-नीयम् । तथेदं चोक्तं पूर्वपक्षे<sup>१</sup> एव-यः कुशले प्रवर्तते दानादौ स यद्यपि २० तदैव सर्वथा विनश्यति तथापि निश्चयमानः सन् स्वानुरूपकार्योत्पादनसमर्थम् । ‘किं तदित्याह—सामर्थ्यं विज्ञानसन्ततावाधाय निश्चयत इत्यादि । अत्रापि—उक्ते न हि तत् सामर्थ्यं कुशलादन्यदेव, किन्तु कुशलमेव तत् । स्वानुरूपकार्योत्पादनसमर्थता वा ततः—कुशलात्

(विवरणम्)

२५

(११) नानात्वावाधनादिति । नानात्वस्य—भैद्रस्यावाधनं नानात्वावाधनं तस्मात् । यदि हि निरन्वयनश्वरत्वमभ्युपगम्यते सन्तानानां तथा यथा एकपुरुषापेक्षया पुरुषान्तरसन्तानस्य नानात्वम्, एवं स्वसन्ततावपि नानात्वमवाधितमेवेति पूर्वकृतानुष्ठानस्य फलाभावः प्राप्नोतीति ॥

१ १३३तमे वृष्टे । २ १३४तमे वृष्टे । ३ ‘तत्रापि’ इति क-पाठः । ४ ‘न चाहेतु०’ इति ड-पाठः । ५ १३४तमे वृष्टे । ६ ‘किमित्याद०’ इति ड-पाठः । ७ ‘प्राप्नोति’ इति ख-पाठः ।

## ( मूलम् )

समर्थता वा ततः । विज्ञानसन्ततिरपि तदुत्तरं ज्ञानमेव, भूयसां तदानीमभावात् । ततश्च तत् कुशलमेवोत्तरविज्ञानमाधत्त इति तदेव तद्युक्तं तथा भवतीति । एवमुत्तरोत्तरभावेन युक्तमिष्टानिष्टफलजन्म, अन्यथोत्तरवत् तदयोगादिति । एवं समुपरोधहेतुभ्यः पीडा प्रतिकलमवदायमानता चान्वयानुसारिण्येव, अन्यथा पीडाद्युक्तकर्षासिद्धिः<sup>१</sup> । न ह्येकगुणतीव्रताभावे तद्विगुणादितीव्रता भवति । अनुभवसिद्धाचेयं सह तारतम्येन एकगुणशुद्धियुक्ताद् द्विगुणशुद्धियुक्तजन्मा<sup>२०</sup> इत्यपि व्यवस्थापनमेकगुणक्षेपोभयविषयसंबेदननान्तरीयकमेव इति अन्वयसाधनमेव । अपि च किं बहुना जलिपतेन ? । न विहाय

( स्वो० व्या० )

ह्यन्यैव । तथा विज्ञानसन्ततिरपि तदुत्तरम्—अधिकृतकुशलादुत्तरं ज्ञानमेव । कथमेतदेवमित्याह—भूयसां—विज्ञानानां तदानीमभावात्, नैकोदकविन्दुप्रभवं स्रोत इति भावनीयम् । ततश्चेत्यादि । ततश्च—एवं व्यवस्थिते तत् कुशलमेव—अधिकृतं उत्तरविज्ञानं आधत्त इति । किमुक्तं भवति ? तदेव—विज्ञानं तद्युक्तं—कुशलयुक्तं तथा भवति—उत्तरविज्ञानरूपतया भवति इति । एवम्—उक्तनीत्या उत्तरोत्तरभावेन हेतुना । किमित्याह—युक्तमिष्टानिष्टफलजन्म—घटमानक इष्टानिष्टफलोत्पादः, अन्यथा—एवमनभ्युपगमे उक्तवत् तदयोगात्<sup>२०</sup> निरन्वयनश्वरतया फलयोगादिति । एवमित्यादि । एवं समुपरोधहेतुभ्यो दण्डादिभ्यः पीडा प्रतिकलं—कलां कलां प्रति तथा अवदायमानता च प्रतिकलमेव । किमित्याह—अन्वयानुसारिण्येव उक्तनीत्या, अन्यथा—एवमनभ्युपगमे पीडाद्युक्तकर्षासिद्धिः—पीडाया अवदायमानतायाश्वोत्कर्षासिद्धिः । एनामेव भावयति न ह्येकगुणतीव्रताभावे सति<sup>२५</sup> पीडादेः तदूद्विगुणादितीव्रता भवति—पीडादेद्विगुणादितीव्रता भवति । अनुभवसिद्धाचेयं—तीव्रता सह तारतम्येन तथा एकगुणशुद्धियुक्तात्, क्षणादिति प्रक्रमः, द्विगुणशुद्धियुक्तजन्मा इत्यपि—एवम्भूतमपि व्यवस्थापन अन्वयसाधनमेवेति योगः । कथमित्याह—एकगुणक्षेपेण—न तत्परित्यागेन उभयविषयं शुद्धिगुणपेक्षया यत् संबेदनं तत् नान्तरीयकमेवेति कृत्वा ।<sup>३०</sup> अपि चेत्यादि । अपि च किं बहुना जलिपतेन ? न विहाय—परित्यज्य

<sup>१</sup> ‘सिद्धेः’ इति ग-पाठः । <sup>२</sup> ‘भावेन द्विगुणाऽ’ इति ग-पाठः । <sup>३</sup> ‘युक्ताच्च द्विगुण०’ इति ग-पाठः ।

(मूलम्)

अन्वयमेकाधिकरणौ बन्ध-मोक्षावपि युज्येते । यदा च बद्ध एव न सुच्यते तदा व्यर्थैव बन्धमोक्षचिन्तेति । एतेन नाशहेत्वयोगार्थ-क्रियासामर्थ्यपरिणामान्तक्षयेक्षणादि क्षणभङ्गसाधनं निराकृतमेव, ५ तथापि लेशातो निराकरणमार्गः प्रदद्यते ॥

तत्र यदुच्यते नाशहेत्वो हि नश्वरेतरनाश्यापेक्षया तद्व्यतिरिक्तादिनाशापेक्षया च न युज्यन्त इत्येतज्जातिमात्रम्, तदुत्पाद-

(स्वो० व्या०)

अन्वयमेकाधिकरणौ—एकाधारौ बन्ध-मोक्षावपि युज्येते । यदि नामैवं १० ततः किमित्याह—यदा च बद्ध एव न सुच्यते । तदा किमित्याह—व्यर्थैव—निरथिकैव बन्धमोक्षंचिन्तेति । न बद्धस्य मुक्तौ तत्त्वतो मुक्तिरिति परिभाव-नीयम् । एतेन—अनन्तरोदितेन कार्यकारणभावदूषणेन नाशहेत्वयोगश्चार्थ-क्रियासामर्थ्यं च परिणामशान्तक्षयेक्षणादि चेति द्वन्द्वः । एतत् किमित्याह—क्षणभङ्गसाधनं निराकृतमेव तत्त्वतः, तथापि लेशातः—सङ्गे- १५ पेण निराकरणमार्गः प्रदद्यते ॥

तत्र यदुच्यते क्षणभङ्गवादिभिः—नाशहेत्वो हि घटादेसुद्धरादयः नश्वरेतर-नाश्यापेक्षया नशनशीला-३नशनशीलनासापेक्षया तद्व्यतिरिक्तादिनाशा-पेक्षया च नाशव्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तनाशापेक्षया च न युज्यन्ते—न घटन्ते । तथाहि—नाशहेत्वः किं नशनशीलयैव नाशं कुर्वन्ति किं वाऽनशनशीलस्य ? । यदि २० नशनशीलस्य कथं कुर्वन्ति तस्य तच्छीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वात् तस्य च स्वहेतोरेवोत्तरेः ? । न हि पृथिव्यादिकठिनतादयः तद्व्यतिरिक्तास्तदन्यहेतुभिः क्रियन्ते । अथानशनशीलस्य व्याहतमेतत्, अतत्स्वभावस्य तत्कारणत्वविरोधात् । आकाशादेरपि तदुत्पत्तेः तथा चाभ्युपगमप्रकोपः । तथा किं सँग्राशं नाश्याद् व्यतिरिक्तं कुर्वन्ति, किं

(विवरणम्)

२५

(२१) तस्य तच्छीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वादिति । तस्य—नशनशीलपदार्थस्य तच्छीलतया—नशनशीलतया तद्व्यतिरिक्तत्वात्—नशनाव्यतिरिक्तत्वात् ॥

(२२) अतत्स्वभावस्य तत्क(?)रणत्वविरोधादिति । अतत्स्वभावस्य [भा-वस्य]—अनशनस्वभावस्य [भावस्य] तत्करणत्वविरोधात्—नशनस्वभावकरणत्वविरोधात् । न द्विभीस्वरखभावः सञ्चभास्वरखभावः केनचित् क्रियते ॥ ३०

१ ‘णामा(न्त)न्त्यक्षये०’ इति ग-पाठः । २ ‘चिन्तेलवद्धस्य’ इति डृ-पाठः । ३ ‘तन्नाशं नाशाद् व्यति०’ इति डृ-पाठः ।

अनेकान्त० २५

## ( मूलम् )

हेतुभ्वपि समानत्वात्, तेषामपि सत्स्वभावेतरजन्यापेक्षया तद्-  
व्यतिरिक्ताद्युत्पादापेक्षया चायुज्यमानत्वात्। तथाहि-न सत्स्वभाव-  
स्योत्पादकाः, तद्वैफल्यप्रसङ्गात् अनवस्थापत्तेश्च, नासत्स्वभावस्य,  
तत्प्रकृत्यन्यथाकरणात् अभ्युपगमविरोधाच्च । अनुत्पन्नस्यासत्त्वात्  
उत्पन्नस्य च सत्स्वभावत्वाद् व्यर्थो विकल्पयुगलकोपन्यासपरिश्रम  
इति चेत्, न, नष्टेतरविकल्पापेक्षयाऽस्य नाशोऽपि तुल्यत्वात् । एव-

( स्वोऽव्याऽ )

१० वाऽव्यतिरिक्तम् ? । यदि व्यतिरिक्तं तद्वेऽपि नाशयस्य न किञ्चिदिति किं तेन ? ।  
यथाद्वितिरिक्तं स तत्स्वरूपवत् तद्वेतुभ्य एव जातः कथमन्ये कुर्वन्ति इति ? । एव-  
मादि एतज्ञातिमात्रं-साध्यधर्मसमां जातिमधिकृत्य कुत इत्याह-उत्पादहेतु-  
भ्वपि भवदभ्युपगतेषु समानत्वात् अधिकृतविकल्पानामिति । एतदेवाह तेषा-  
मपीत्यादिना । तेषामपि-उत्पादहेतूनां सत्स्वभावेतरजन्यापेक्षया सत्स्व-  
भावात् स्वभावजन्यापेक्षया तद्व्यतिरिक्ताद्युत्पादापेक्षया च-जन्यव्यति-  
रिक्ताव्यतिरिक्तोत्पादापेक्षया च । किमिल्याह-अयुज्यमानत्वात्-अघटमानत्वात्  
तेषामपि । एतदेव दर्शयति तथाहीत्यादिना । तथाहीति पूर्ववत् । न सत्स्व-  
भावस्य, जन्यस्येति प्रक्रमः, उत्पादकाः-उत्पादहेतवः । कुत इत्याह-तद्व-  
वैफल्यप्रसङ्गात्-हेतुवैफल्यप्रसङ्गात् तत्स्वभावतयेति अनवस्थापत्तेश्च सत्स्व-  
२० भावतया भूय उत्पादत्वापत्तेः । तथा नासत्स्वभावस्य-जन्यस्योत्पादकाः ।  
कुत इत्याह-तत्प्रकृत्यन्यथाकरणात्-असत्स्वभावप्रकृत्यन्यथाकरणात् अभ्युप-  
गमविरोधाच्च । न ह्यसत्स्वभावजन्योत्पादकविमिष्यते पैरैः उत्पादहेतूनामिति ।  
अनुत्पन्नस्य उत्पादस्य असत्त्वात् उत्पन्नस्य च सत्स्वभावत्वात्  
करणात् व्यर्थः-निर्थको विकल्पयुगलकोपन्यासपरिश्रमः । इति चेत्,

२५

( विवरणम् )

( १२ ) साध्यधर्मसमां जातिमधिकृत्येति । साध्यधर्मः समो यस्यां सा तथा  
तामधिकृत्य-आश्रित्य । साध्यधर्मो ह्यत्र नाशहेतूनामभावः । अयं च बौद्धाभिमते  
उत्पादेऽपि समानः, उत्पादहेतूनामपि विचार्यमाणानामभावात्, उत्पद्यमैनाभावापत्ते-  
रिवेत्यर्थः । यदि ह्युत्पादहेतुभिरुत्पद्यमानाद् भावादव्यतिरिक्त उत्पादः क्रियते तदा  
३० उत्पद्यमान एव भावस्तैः क्रियत इत्यायातम् । ततः सदैव तस्य भावस्योत्पद्यमानता  
स्यात्, न तृपन्नता ॥

१ 'बा युज्यो' इति ग-पाठः । २ 'तद्वैकल्यप्रसङ्गात्' इति ग-पाठः । ३ 'उत्पद्यत्वा०'  
इति क-पाठः । ४ 'समन्धर्म०' इति च-पाठः । ५ 'मानापत्त०' इति च-पाठः ।

## (मूलम्)

मुत्पद्यमानव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे न तदुत्पादः, तस्येति संयोगा-  
योगात्, तदव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे तूत्पद्यमानजनकत्वतस्तदनु-  
त्पादः, उत्पन्नाव्यतिरिक्तोत्पादायोगात् सत्स्वभावादिजन्योपादान- ५  
हेतुग्राहकप्रमाणाभावतस्तदव्यवहारनिषेधतो नाविषया विकल्पाः,  
प्रमाणविवेकतः सज्जानशब्दव्यवहारनिषेधाविरोधाच्च ॥

किञ्च निर्हेतुकविनाशवादिनो हिंसासम्भव इति तद्विरतिदेशना-

(स्त्रो० व्या०)

एतदाशङ्काह—न—नैतदेवम्, नष्टेरविकल्पापेक्षया अस्य—अनन्तराभिहितस्य १०  
नाशोऽपि तुल्यत्वात् । तुल्यत्वं चानष्टस्य सत्त्वान्षट्स्य वा सत्वेन व्यथौ विकल्पो-  
पन्यासपरिश्रम इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात् । एवमित्यादि । एवमुत्पद्यमानव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वेऽभ्युपगम्यमाने उपादहेतुनां किमित्याह—न तदुत्पादः—  
न तस्य विवक्षितस्योत्पादः । कुत इत्याह—तस्येति—विवक्षितस्योत्पादस्य सं(यो)गा-  
योगात्—सम्बन्धाभावाद् व्यतिरिक्तोत्पादस्य, तदव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे १५  
तु—विवक्षितकार्याव्यतिरिक्तोत्पादजनकत्वे पुनः उत्पद्यमानजनकत्वतः कार-  
णात् तदनुत्पादः—उत्पद्यमानानुत्पादः उत्पद्यमानदापत्तिरेत्यर्थः । कुत इत्याह—  
उत्पन्नाव्यतिरिक्तोत्पादायोगात् । अयोगश्चोत्पद्यमानाव्यतिरेकत इति भावनः ।  
सत्स्वभावादीत्यादि । सत्स्वभावादि च तज्जन्यं च तस्य उपादानहेतवस्तद्  
ग्राहकप्रमाणाभावतः कारणात् तदव्यवहारनिषेधतः—सत्स्वभावादि—२०  
जन्योपादानहेतुव्यवहारनिषेधतः कारणात् न अविषया विकल्पाः अनन्तरो-  
पन्यस्ताः, किन्तु सविषया एव । इतश्चैतदेवं प्रमाणविवेकतः—प्रमाणाभावेन  
सज्जानशब्दव्यवहारनिषेधाविरोधाच्च नाविकल्पा विषया इति भावनीयम् ॥  
अभ्युच्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च निर्हेतुकविनाशवादिनः—वादिनः

(विवरणम्)

२५

न तु सत्स्वभावस्य जनका उपादहेतव इत्यादयो विकल्पा निर्विषया  
एव भविष्यन्तीत्याह—(११) सत्स्वभावादि चेत्यादि । वौद्धमते सत्स्वभावादेऽर्ज-  
न्यस्य ये उपादानहेतवस्तद्ग्राहकं नास्येवेति नाविषया विकल्पा इत्यर्थः । प्रमाण-  
विवेकत इत्यादिनाऽयसेवार्थः स्फुटीकृत इति ॥

१ ‘विवेकतज्जान०’ इति ग—पाठः । २ ‘उत्पद्यमाना०’ इति ड—पाठः । ३ ‘अयोगश्चोत्पाद-  
मानाद् व्यतिरिक्तो०’ इति ड—पाठः । ४ ‘भावतः तदव्यवहार०’ इति ड—पाठः । ५ ‘सज्जान०’ इति  
ड—पाठः । ६ ‘भावादिनेत्यादि०’ इति च—पाठः ।

( मूलम् )

वैयर्थ्यमेव । सन्तानान्तरोत्पादक एव हिंसक इति चेत्, न, सन्तानस्य संवृत्तिसत्त्वेनोत्पादायोगात् । विजातीयक्षणोत्पादक ५ एवेति चेत्, न, तस्यापि निराकृतत्वात् । तद्भावेऽप्युपादानजनकयोः हिंसकत्वापत्तिः । न चेयं न्याय्या, महासत्त्वोपादानजनकयोरहिंस- कत्वेन कुशलयुक्तत्वाभ्युपगमात् । न च हन्मीति सङ्घक्षेशाद्विस- कत्वम्, असङ्घक्षिष्टात् सङ्घक्षिष्टानुत्पत्तेः, तदुत्पादनिमित्तस्य निरा- कृतत्वादिति । अतः स्वहेतुभ्य एव नाशहेतुमवाप्य तथानाशस्वभाव १० उत्पद्यते इति त्वयाऽप्यङ्गीकर्त्तव्यम्, अन्यथोक्तदोषानतिवृत्तिः ॥  
यस्य तु कार्योत्पाद एव कथश्चित् कारणनिवृत्तिस्वभावो नाशः

( स्व० व्या० )

हिंसासम्भव इति कृत्वा तद्विरतिदेशानावैयर्थ्यमेव । सन्तानान्तरो- त्पादक एव लुब्धकादिर्हिंसकः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-नेत्यादि । न- १५ नैतदेवं सन्तानस्य <sup>३</sup>संवृत्तिसत्त्वेन हेतुना उत्पादायोगात् । न हि <sup>४</sup>संवृत्ति सदुत्पद्यत इति विजातीयक्षणोत्पादक एवेति चेत् हिंसक इति । एतदा- शङ्काह-नेत्यादि । न-नैतदेवं तस्यापि-विजातीयक्षणोत्पादकस्य निराकृत- त्वादधः निमित्तोपादानभावनिषेधेन । अभ्युच्यमाह तद्भावेऽपीत्यादिना । तद्भावे अपि-विजातीयक्षणोत्पादकहिंसकभवेऽपि किमित्याह-उपादानजनकयोरविशेषेण २० हिंसकत्वापत्तिः; द्वयोरपि विजातीयक्षणोत्पादकत्वाविशेषात् । न चेयम्-उपादान- जनकयोः हिंसकत्वापत्तिः न्याय्या, महासत्त्वोपादानजनकयोः, बोधिसत्त्वा- दिजनकयोरित्यर्थः, अहिंसकत्वेन हेतुना कुशलयुक्तत्वाभ्युपगम्यते तत्पिता च । न चेत्यादि । न च हन्मीति-एवं सङ्घक्षेशाद्विसकत्वम् । कुत इत्याह- २५ असङ्घक्षिष्टात् क्षणात् सङ्घक्षिष्टानुत्पत्तेः । अनुत्पत्तिश्च तदुत्पादनिमि- त्तस्य असङ्घक्षिष्टात् सङ्घक्षिष्टेत्पादनिमित्तस्य निराकृतत्वादध इति । अतः- असात् कारणात् स्वहेतुभ्य एव सकाशान्नाशहेतुमवाप्य मुद्रादिः तथा-विजा- तीयक्षणोदयरूपप्रकारेण नाशस्वभाव उत्पद्यते । इति-एवं त्वयाऽप्यङ्गी- कर्त्तव्यम्; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे उक्तदोषानतिवृत्तिरिति भावनीयमेतत् ॥ ३० स्वपक्षे दोषाभावमाह यस्य त्वित्यादिना । यस्य तु-वादिनः कार्योत्पाद

१ 'असङ्घक्षिष्टानुत्पत्तेः' इति ग-पाठः । २ 'उत्पद्यते' इति ग-पाठः । ३ 'संवृत्तिस०' इति छ-पाठः ।  
४ 'संवृत्ति सदृ०' इति छ-पाठः । ५ 'अनुपपत्तिश्च' इति छ-पाठः । ६ 'क्षणोद्भवरूप०' इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

तस्योक्तदोषानुपपत्तिरेवेत्युक्तप्रायम् । तथा नित्यानित्यदेहभिन्ना-  
भिन्नत्वे चास्य पीडाकर्तृत्वादिना तत्कर्मविपाकभावेऽपि तन्निमित्तत्व-  
नियोगाद् दुष्टानुबन्धतोऽस्यैव हिंसेति सदुपदेशादेः क्लिष्टकर्मवियो-५  
गात् शुभभावानुबन्धतोऽस्या विरतिरपीति न कश्चिद् दोष इति ॥

अर्थक्रियासामर्थ्यमपि क्षणिकस्यानुपपन्नमेव, विकल्पायोगात् ।  
अर्थक्रिया हि स एव भावो भावान्तरं वा । यदि स एव कथमस्या-  
त्मनि सामर्थ्यम् ? । अन्यच्चेदं तदात्मा स्यात् स्थितिर्वा । यद्यात्मा न  
तत्र सामर्थ्यम्, अन्यतो भावात्; न स्थितौ, अनन्तरमेव नाशात् ॥ १०

अथ भावान्तरं कथमन्यस्यान्यत्र सामर्थ्यम् ? । तथाहि-इदं ततो

(स्वो० व्या०)

एव कथश्चित्-केनचित् प्रकारेण कारणनिवृत्तित्वभावः-कारणनिवृत्तिस्तत्वो  
नाशाः तस्य-वादिन उक्तदोषानुपपत्तिरेवेत्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् ।  
अभ्युच्चयमाह तथेत्यादिना । तथा नित्यानित्यदेहभिन्नाभिन्नत्वे चास्य-१५  
हिंसकस्य पीडाकर्तृत्वादिनः कारणेन तत्कर्मविपाकभावेऽपि, हिंसकर्म-  
विपाकभावेऽपीत्यर्थः; तन्निमित्तत्वनियोगात्-हिंसकस्य निमित्तत्वनियोगात् कार-  
णाद् दुष्टानुबन्धतो हेतोः जन्मान्तरासेवितात् अस्यैव हिंसेति एवमूलसाल  
सदुपदेशादेः सकाशात् 'आदि'शब्दात् तथाविधमुनिचर्यादर्शनपरिग्रहः 'क्लिष्ट-  
कर्मवियोगात् कारणात् तथास्वाभाव्येन तथा शुभभावानुबन्धतः तथा तथा २०  
भव्यत्वसंमाक्षिप्तात् अस्याः-हिंसाया विरतिरपि । इति-एवं न कश्चिद् दोषः  
अस्मद्स्मुपगम इति ॥

अर्थक्रियेत्यादि । अर्थक्रियासामर्थ्यमपि क्षणिकस्य-पदार्थस्य अनुपपन्न-  
मेव । कुत इत्याह-विकल्पायोगात् । एनमेवाह अर्थक्रिया हीत्यादिना ।  
अर्थक्रिया यस्मात् स एव भावो भावान्तरं वा भवेत् । किञ्चातः ? उभयथा-२५  
उपि दोष इत्याह-यदि स एव भावोऽर्थक्रिया, कथमस्य-भावस्य आत्मनि  
सामर्थ्यम् ? । अन्यच्च इदं-सामर्थ्यं तदात्मा स्याद् भावात्मैव  
स्थितिर्वा । यद्यात्मा सामर्थ्यम्, एतदाशङ्काह-न तत्र आत्मनि सामर्थ्यम्,  
अन्यतः-कारणान्तरात् भावादात्मन इति न स्थितौ सामर्थ्यम् । कुत इत्याह-  
अनन्तरमेव नाशात् स्थित्यभावेन । एवं यदि स एव भाव इत्येतदधिकृत्योक्तम् ॥ २०  
अधुना भावान्तरमधिकृत्याह-अथेत्यादि । अथ भावान्तरमर्थक्रिया । एतद-

१ 'क्लिष्टकर्म०' इति डू-पाठः । २ 'समाक्षिप्तात् अस्याः' इति डू-पञ्चः ।

( मूलम् )

व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा । यदि व्यतिरिक्तं तस्येति संज्ञायोगः, अव्यतिरिक्ते न भावान्तरोपयोगिता । तदुत्तरभूतिरेवेयमिति चेत्,  
 ५ न, तस्याः खपुष्पवदसत्त्वेनासुष्य भूतिरिति व्यवस्थाऽनुपपत्तेः, कर्तृभोक्तृद्वारेण चायोगात् । तथाहि-सा कर्तृभूतिः स्याद् भोक्तृ-भूतिर्वा । कर्तृभूतिरिति चेत्, न तर्हि भोक्तृभूतिरित्यभ्युपगमहानिः सर्वक्षणानां भोक्तृत्वाभ्युपगमात् । अथ भोक्तृभूतिः, न तर्हि कर्तृभू-  
 १० तिरित्यभ्युपगमहानिरेव, संसारिक्षणानां प्रायः कर्तृत्वाभ्युपगमात् ॥

१० उभयस्वभावत्वे तदृच्यतिरिक्तेतरादिदोषः । अनुभयस्वभावत्वे

( स्व० व्या० )

धिकृत्याह-कथमन्यस्य-भावस अन्यत्र-भावान्तरे सामर्थ्यम् ? । तथाहि-इदं-सामर्थ्यं ततः-विवक्षितभावाद् व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा भवेत् । उभयथाऽपि दोषमाह-यदि व्यतिरिक्तं विवक्षितभावात् सामर्थ्यम्, अत्र दोष-  
 १५ माह-तस्येति संज्ञायोगः, तदन्वयव्यतिरेकाविशेषात् । अव्यतिरिक्ते त्वभ्युप-गम्यमाने किमित्याह-न भावान्तरोपयोगिता सामर्थ्यस्य, तद्वत् तन्निवृत्तेरिति भावः । तदुत्तरभूतिरेव-विवक्षितभावोत्तरभवनमेव इयमिति चेत् अर्थक्रिया । एतदाशङ्काह-न, तस्याः-तदुत्तरभूतेः खपुष्पवत् निश्चादानतया असञ्चेन हेतुना । असुकस्य भूतिरिति-एवं व्यवस्थाऽनुपपत्तेः । तथाहि-अत्रासत्  
 २० सदौ भवतीति व्यवस्था, न चेयं न्याय्या शक्तिप्रतिनियमाभावेनेति व्यवस्थाऽनुपपत्तिः । उपचयमाह-कर्तृभोक्तृद्वारेण चायोगात्, भूतिरिति प्रक्रमः । तथाहि-सा-भूतिः कर्तृभूतिः स्याद् भोक्तृभूतिर्वा । कर्तृभूतिरिति चेत्-अधिकृता भूतिरित्येत-दाशङ्काह-न, तर्हि भोक्तृभूतिरिति-एवमभ्युपगमहानिरेव । कथमित्याह-सर्वक्षणानां भोक्तृत्वाभ्युपगमात् । अथ भोक्तृभूतिः-अधिकृता भूतिरिति  
 २५ एतदाशङ्काह-न तर्हि कर्तृभूतिरिति-एवमभ्युपगमहानिरेव । कथमित्याह-संसारिक्षणानां प्रायः चरमक्षणं मुक्त्वा । किमित्याह-कर्तृत्वाभ्युपगमात् ॥

पक्षान्तरनिराचिकीर्षयाऽह-उभयस्वभावत्वे-कर्तृभोक्तृस्वभावत्वेऽभ्युपगम्य-

( विवरणम् )

(१५) तदन्वयव्यतिरेकाविशेषादिति । तस्य-विवक्षितस्वभावस्य सम्बन्धिनौ ३० यौ अन्वय-व्यतिरेकौ तयोरविशेषात् सामर्थ्यस्य । यदि हि विवक्षितभावाद् व्यतिरिक्तमेव सामर्थ्यं तदा तद्वावे भावस्तदभावे चाभावः तस्य नास्येवेत्यर्थः ॥

१ 'संयोगायोगः' इति कृ-पाठः । २ 'असुष्य' इति स्यात् । ३ 'पत्तेः उप०' इति ढ-पाठः ।

(मूलम्)

अवस्तुतेत्यन्वयिन्येवार्थक्रियासिद्धिः तस्यैव, तथाऽभवनात् । क्रम-  
यौगपद्यसाध्यानां क्रमयौगपद्याभ्यामेव करणात्, तथास्वभावत्वा-  
दिति परिणामोऽपि क्षणक्षयिण्यसङ्गत एव, क्षणानामत्यन्तभेदात्, ५  
बुद्ध्यनुपपत्तेः सहकारिणोऽयोगात् अणोमहद्वावासिद्धेः, अतिप्रस-  
ङ्गात्, हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः तेषां चोपलभात्, तथाप्रतीतेरिति ।

(स्वोऽव्याह०)

माने अधिकृतभूतेः । किमिलाह-तद्वयतिरिक्तेतरादिदोषः तसा भूतेस्तत्-  
स्वभावद्वयं व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तं वा सात् । व्यतिरिक्तत्वे १०  
तस्येति सङ्गायोगः । अव्यतिरिक्तत्वे तत्स्वभावैकत्वादि, व्यतिरिक्तत्वाव्यतिरिक्तत्वे  
विरोधः, वस्त्वविरोधेऽप्युपगमविरोध इति दोषः । दोषान्तरसाह-अनुभयस्व-  
भावत्वे भूतेः । किमिलाह-अवस्तुता, न ह्यनुभयस्वभावं नाम वस्तु इति-  
एवमन्वयिन्येव वस्तुनि । किमिलाह-अर्थक्रियासिद्धिः तस्यैव-अन्वयिनो  
वस्तुनः । किमिलाह-तथा-अर्थक्रियारूपेण अभवनात् परिणाम-निमित्ताभ्यामिति । १५  
क्रमेत्यादि । क्रमयौगपद्यसाध्यानामर्थक्रियाणां क्रम-यौगपद्याभ्यामेव  
करणात् । करणं च तथास्वभावत्वादिति-क्रम-यौगपद्याभ्यामेवार्थक्रियाकरण-  
स्वभावत्वादिति क्रमेण पारमितापूरणाद् बुद्धत्वं यौगपद्येन प्रदानकुशलचित्तप्रणि-  
धानादिविकल्पान्तरमधिकृत्याह-परिणामोऽपि क्षणक्षयिणि भावे । किमिलाह-  
असङ्गत एव । कुत इत्याह-क्षणानामत्यन्तभेदात् कारणात् । किमिलाह- २०  
बुद्ध्यनुपपत्तेः तथाविधात् तथाविधभावेन तथा सहकारिणोऽयोगात्  
उक्तनीत्यैव अणोः सकाशात् महद्वावासिद्धेः, महतो भावो महद्वावः तदसिद्धे-  
रिति । असिद्धिश्च अतिप्रसङ्गात् । अतिप्रसङ्गश्च हेतुधर्मान्वयानुपपत्तेः निर-

(विवरणम्)

(१५) परिणाम-निमित्ताभ्यामिति । परिणामश्च प्रतिक्षणं मृदादेः स्वयमेवापरा- २५  
परावस्थाप्रतिपत्तिरूपम्, निमित्तं च कुलालचक्रचीवरादि, ताभ्यां कृत्वाऽन्वयिन्येनि  
एवार्थक्रियासिद्धिः ॥

(१८) क्रमेण पारमितापूरणाद् बुद्धत्वमिति । बुद्धस्य दानपारमिता क्रमेण  
पूर्येते, न हि यौगपद्येनासौ सब दातुं सह इति ॥

(१८-१९) यौगपद्येन प्रदानकुशलचित्तप्रणिधानादीति । प्रदानं कुशलचित्त- ३०  
प्रणिधानं च यौगपद्येन भवतः । तथाहि-यस्मिन्नेव समयेऽसौ दत्ते तस्मिन्नेव कुशलं  
चित्तमाधत्ते इति ॥

१ 'कारिणो योगात्' इति क-पाठः । २ 'हेतुकर्मान्वया० इति ग-पाठः । ३ 'रूपेण भवनात्'  
इति छ-पाठः । ४ 'बुद्ध्यनुप०' इति क-पाठः । ५ 'कारिणा योगा०' इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

कथं तथाप्रतीतिरिति चेत् पिण्ड-घटयोर्मृत्वदर्शनात्, अन्यथ-  
रहितेऽपि तंदस्त्वेवेति चेत्, कास्तीति सुविचार्य वक्तव्यम्,  
५ तत्कार्ये घटान्तर इति चेत्, न तद्वत् तदहेतुकं तदिति चिन्त्यम् ।  
तद्वेतुकत्वेऽपि भेदोऽविशिष्ट इति चेत्, कथमविशेषे परिणामादि-  
विशेषः? । अस्ति चायं नियमेन, अतस्तस्यैव तथाभवनात् तत्-  
परिणामजात्युपपत्तेः अविगानेन दर्शनात् तथातदूर्व्यवहारसिद्धेः  
१० दर्शनस्याभ्रान्तत्वात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः, तन्नियमवन्निमित्ता-  
भावात् तत्तथाभावाभावे च तंदसिद्धिरिति । नासिद्धिः असतोऽपि

( सौ० व्या० )

न्यनाशयोगतः तेषां च—हेतुधर्माणामुपलम्भात् । कार्ये उपलम्भश्च तथा—हेतु-  
धर्मान्यवत्वेन प्रतीतेरिति । कथं तथाप्रतीतिः? । इति चेत्, एतदाशङ्काह—  
१५ पिण्ड-घटयोर्मृत्वदर्शनात् । अन्यथरहितेऽपि वस्तुनि तत्—मृत्वदर्शनम-  
स्येव । इति चेत्, एतदाशङ्काह—कास्तीति—एवं सुविचार्य वक्तव्यम् ।  
तत्कार्ये—विवक्षितपिण्डकार्ये घटान्तरे । इति चेत्, एतदाशङ्काह—न, तद्वत्-  
घटान्तरवत् तदहेतुकं—विवक्षितपिण्डहेतुकत्वेऽपि विवक्षितघटाख्यकार्य-  
२० सेति प्रक्रमः । किमिल्याह—‘भेदोऽविशिष्ट इति चेत् तयोः पिण्ड-घटयोरिति ।  
२५ एतदाशङ्काह—कथमविशेषेऽधिकृतपिण्डघटयोर्भेदस्य परिणामादिविशेषः? ।  
‘आदि’शब्दाद् वर्णमसृणत्वादिग्रहः । अस्ति चायं—परिणामादिविशेषो निय-  
मेन । अतस्तस्यैव तथाभवनात् कारणात्—अधिकृतमृतपिण्डस्य विवक्षित-  
घटवत्वेन भवनात् । भवनं च तत्परिणामजात्युपपत्तेः, विवक्षितघट इति  
३० प्रक्रमः । उपपत्तिश्च अविगानेन दर्शनात् तत्परिणामजात्योः तथातदूर्व्यव-  
हारसिद्धेः—अविगानदर्शनेन तत्परिणामजातिव्यवहारसिद्धेः । एवं दर्शनस्या-  
भ्रान्तत्वात् तत्परिणामजातिगोचरस्य । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमिल्याह—अन्यथा  
३५ तदनुपपत्तेः तस्यैव तथाभवनमन्तरेण विवक्षितघटानुपपत्तेः । अनुपपत्तिश्च तन्-  
नियमवन्निमित्ताभावात्—तत्परिणामजातिनियमवन्निमित्ताभावात् । सर्वोपसं-  
हारार्थमाह—तत्तथाभावाभावे च तंदसिद्धिरिति तस्यैव तथाभावाभावे च

१ ‘क्तदास्त्वेवेति’ इति ग—पाठः । २ ‘तदकार्ये’ इति ग—पाठः । ३ ‘भेदो विशिष्ट इति’ इति  
ग—पाठः । ४ ‘तंदसिद्धिरिति’ इति ग—पाठः । ५ ‘भेदो विशिष्ट’ इति ढ—पाठः । ६ ‘वर्णमसृण०’  
इति ढ—पाठः । ७ ‘सूरू तथा०’ इति ढ—पाठः । ८ ‘तंदसिद्धिरिति’ इति ढ—पाठः ।

## (मूलम्)

भावाभ्युपगमादिति चेत्, कस्यासत एव भावाभ्युपगमः? । तत्तथा-भवने संस्थानादेरिति चेत्, न हि तत्र तद्वर्म इति नासदेव, तस्यापि भावे कारणवत् तदा सिद्ध्यादिसङ्ग इति चेत्, तथास्वभावत्वेन ५ अस्यायमदोषः? । कथमिति न सम्यगवगच्छाम इति चेत्, तस्यैवासौ स्वभावो येनान्यदा तत्सिद्ध्यादीति । न चैतावता सर्वथाऽसद्-भवनम्, तदनुवेधासिद्धेः, तदपेक्षायोगात्, तत्तद्वावोपलब्धेः, तद-तादवस्थ्यात्, अन्यथा तदसिद्धेः, वस्तुधर्मत्वात् निबन्धनोपपत्तेः

(स्वो० व्या०)

१०

परिणामासिद्धिरिति, “तद्वावः परिणामः”<sup>१</sup> इति न्यायात् । नासिद्धिः परिणामस्य असतोऽपि भवद्विरपि भावाभ्युपगमात् । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कस्या-सत एव अस्माकं भावाभ्युपगमः? । तत्तथाभवने-अधिकृतमृत्पिण्डस्य विवक्षितघटत्वेन भवने संस्थानादेः-ऊर्ध्वाद्यर्थक्रियाशक्त्यादेः । इति चेत्, एत-दाशङ्काह-न हि तत्-संस्थानादि न तद्वर्मः-अधिकृतमृत्पिण्डधर्मः, किन्तु १५ तद्वर्म एव । इति-एवं नासदेव-संस्थानादेकान्तेन तस्यापि भावे संस्थानादेः कारणवत्-अधिकृतमृत्पिण्डवत् तदा-मृत्पिण्डकाल एव सिद्ध्यादिसङ्गः-उपलब्ध्यर्थक्रियासङ्गः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-तथास्वभावत्वेन-अन्यदा कारणस्वभावत्वेन अस्य-मृत्पिण्डस्य अयमदोषः तदा सिद्ध्यादिसङ्गलक्षणः । कथं-केन प्रकारेणेत्येतदेव न सम्यगवगच्छामः? । इति चेत्, एतदाशङ्काह-२० तस्यैवासौ स्वभावोऽधिकृतमृत्पिण्डस्य येन-स्वभावेन अन्यदा-अनन्तर-समये तत्सिद्ध्यादि-संस्थानाद्युपलब्ध्यादि इति । इहौपचयमाह न चेत्यादिना । न चैतावताऽन्यदा तत्सिद्ध्यादिभावेन सर्वथा-एकान्तेन असद्ववनं संस्थानादेः । कुत इत्याह-तदनुवेधासिद्धेः-असदनुवेधानुपलब्धेः संस्थानादौ तथा तदपेक्षायोगात्-अधिकृतमृत्पिण्डपेक्षायोगात्, सर्वथाऽसद्ववने न तथा २५ तत्तद्वावोपलब्धेः-संस्थानादौ मृद्घावोपलब्धेः तदत्तदवस्थ्यात्-अधिकृत-

(विवरणम्)

(१४) ऊर्ध्वाद्यर्थक्रियाशक्त्यादेरिति । ऊर्ध्वादिसंस्थानमर्थक्रियाशक्तिश्च जला-द्याहरणादिसामर्थ्यलक्षणा मृत्पिण्डे पूर्वमविद्यमानैव घटादावुत्पन्नेति ॥

(१८-१९) अन्यदा कारणस्वभावत्वेनेति । मृत्पिण्डस्त्रैवायं स्वभावो यदुत ३० अन्यदा-घटकाले संस्थानादेः कारणतां प्रतिपद्यते ॥

१ ‘सिद्ध्यादीनि’ इति क-पाठः । २ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रे (अ० ५, सू. ४१) । ३ ‘तदेवं न’ इति ड-पाठः ।

( मूलम् )

प्रतीत्यनुग्रहादित्यन्वयिन्येव संयोगोपचयात् परिणामसिद्धिः ।  
 अन्तक्षयेक्षणमप्यतत्खभावस्य वस्तुनस्तदभावात् न क्षणिकत्व-  
 ५ साधनम् । प्रतिक्षणं तत् तत्खभावमिति चेत्, कथमन्तवत् तदनुप-  
 लम्भः ? । साहृदयविप्रलम्भादिति चेत्, उभयाग्रहे क एतद् वेद ?  
 न च तयोस्तत्त्वेऽन्यतरग्रहणेऽप्यदोषः, तत्तत्त्वाप्रतीतेः । न च कथ-  
 श्विदेकेनैवोभयग्रहणम्, अनभ्युपगमात् ॥

( स्तो० व्या० )

१० मृत्यिण्डातादवस्थ्यात् अन्यथा तदसिद्धेः—अभवनभवनमात्रापत्या अतादवस्थ्या-  
 सिद्धेः वस्तुधर्मत्वादतादवस्थ्यस निवन्धनोपपत्तेः वस्तुधर्मत्व एव । एना-  
 मेवाह—प्रतीत्यनुग्रहात् तत्रातादवस्थ्यसंवित्या । इति—एवमन्वयिन्येव वस्तुनि  
 संयोगोपचयात् कारणात् परिणामसिद्धिः अन्यथोक्तवदयोगादिति । अन्त-  
 क्षयेक्षणमपि परोपन्यसं क्षणिकत्वसाधनं किमिलाह—अतत्खभावस्य-  
 १५ अनन्तक्षयेक्षणस्यभावस्य वस्तुनः—घटादेः तदभावात्, अनन्तक्षयेक्षणभावात् ।  
 किमिलाह—न क्षणिकत्वसाधनं प्रत्युत तावत्कालस्थितिस्यभावसाधनमिति ।  
 प्रतिक्षणं—क्षणं क्षणं प्रति तत्—वस्तु तत्खभावं, प्रक्रमात् क्षयेक्षणस्यभावम् ।  
 इति चेत्, एतदाशङ्काह—कथमन्तवत्—यथाऽन्ते तथा तदनुपलम्भः—  
 प्रतिक्षणं क्षयेक्षणानुपलम्भः ? । साहृदयविप्रलम्भात् । इति चेत् ‘मायागोलक’—  
 २० न्यायेन, एतदाशङ्काह—उभयाग्रहे, तदन्यग्रह इत्यर्थः । क एतत्—सादृशं  
 वेद—जानाति ? । न चेत्यादि । न च तयोः—तदन्ययोः तत्त्वे—वस्तुस्थित्या  
 सदृशत्वे सति अन्यतरग्रहणेऽपि, एकग्रहणेऽपीत्यर्थः, अदोषो न चानन्तरो-  
 दितः, किन्तु दोष एव । कुत इत्याह—तत्तत्त्वाप्रतीतेः तयोः—तदन्ययोः तत्त्वा-  
 प्रतीतेः—वास्तवसदृशत्वाप्रतीतिः । वास्तवसदृशत्वाप्रतीतिस्यभयाग्रहादेवेति भावनीयम् ।  
 २५ न चेत्यादि । न च कथश्वित्—केनचित् प्रकारेण एकेनैव, ग्राहकेणेति प्रक्रमः,  
 उभयग्रहणं तदन्यग्रहणमिति भावः । कुत इत्याह—अनभ्युपगमात् ।

“एकमर्थं विजानाति नो विज्ञानद्वयं यथा ।

विजानाति न विज्ञानमेकमर्थद्वयं तथा ॥५

इति वचनादनभ्युपगमः ॥

१ ‘वानन्तरो’ इति क-पाठः । २ ‘तथाप्रतीतेः’ इति छ-पाठः । ३ ‘जानाति न विज्ञान०’  
 इति छ-पाठः । ४ अदुष्टप् ।

( मूलम् )

कश्चायं क्षयो नाम? न तु विनाशः। कथमस्येक्षणं स्यात्?। भावे  
को दोषः?। इन्द्रियस्य तुच्छेऽप्रवृत्तिः। नैव स तुच्छः। न तु  
किमन्तेक्षणेन? स विजातीयस्तस्य नाशत्वेऽन्वयः। स पूर्वाभावः। ५  
नान्येक्षणे तदीक्षणम्, तत एव तत्। कथं प्रतिबन्धाभावे?।  
तत्तत्स्वाभाव्यात्। न तस्यैकान्ततुच्छत्वम्। ततः किमिति?।  
तदतदात्मको नाशः, कैवल्यं दोषः?। गुणः, असद्वर्णनत्यागात्।  
कथं तत्त्यागः?। “न विनाशो नामान्य एव कश्चिद् भावात्”। स्वभाव  
एव हि नाशः, स एव क्षणस्थायी जात इति तमस्य मन्दाः स्वभावमूर्द्धः १०

( स्वोऽव्याह० )

अभ्युच्चयमाह कश्चायमित्यादिना। कश्चायं क्षयो नाम इति वाच्यम्। पर  
आह-न तु विनाशः-क्षयः। एतदाशङ्काह-कथमस्य-विनाशस्य ईक्षणं-दर्शनं  
स्यात्?। पर आह-भावे को दोषः विनाशेक्षणस्य?। एतदाशङ्काह-  
इन्द्रियस्य चक्षुपस्तुच्छे विनाशे अप्रवृत्तिः, तुच्छत्वादेव। पर आह-न चैष १५  
तुच्छो विनाशः। एतदाशङ्काह-नैन्तु किमन्तेक्षणेनातुच्छस्यानन्तेऽपि दर्शना-  
दित्यभिप्रायः। पर आह-स विजातीयः कपालादेरनन्तजस्तु सजातीयः।  
एतदाशङ्काह-तस्य नाशत्वे अपि विजातीयस्य कपालादेः। किमित्याह-अन्वयो-  
भावाँविच्छेदादिति गर्भः। पर आह-स पूर्वाभावो नाशः। एतदाशङ्काह-नान्ये-  
क्षणे-कपालादिदर्शने तदीक्षणं-पूर्वाभावदर्शनम्। पर आह-तत एव तत्- २०  
विजातीयदर्शनादेव पूर्वाभावस्य दर्शनम्। एतदाशङ्काह-कथं प्रतिबन्धाभावे?  
विजातीयपूर्वाभावयोरिति प्रक्रमः। पर आह-तत्तत्स्वाभाव्यात्-विजातीयपूर्वा-  
भावयोः तत्स्वभावत्वात्। एतदाशङ्काह-न तस्यैकान्ततुच्छत्वं पूर्वाभावस्य।  
पर आह-ततः किमिति यदि नामैवम्। एतदाशङ्काह-न विनाशो नामान्य  
एव, तदतदात्मको नाशः विजातीयपूर्वाभावात्मकः। अन्यथैकान्ततुच्छत्या २५  
स्वभावासिद्धिः पूर्वाभावस्येत्यभिप्रायः। पर आह-कैवल्यं दोषः तदतदात्मकत्वे?।  
एतदाशङ्काह-गुणः असद्वर्णनत्यागात् तु दोषः। पर आह-कथं तत्त्यागः-  
असद्वर्णनत्यागः?। एतदाशङ्काह-“न विनाशो नामान्य एव कश्चिद्  
भावात्” इति वचनादिति योगः। स्वभाव एव हि नाशः, पदार्थ एवेत्यर्थः।

१ ‘न तु विनाशः’ इति क-पाठः। २ ‘तुच्छे प्रवृत्तिः’ इति ग-पाठः। ३ ‘न चैव स तुच्छः’  
इति ग-पाठः, टीकाधारेण तु ‘न चैष तुच्छः’ इति पाठो भावति। ४ ‘स एवं दोषः’ इति ग-पाठः;  
क-पाठस्तु ‘क एव दोषः’ इति। ५ ‘न तु’ इति क-पाठः। ६ ‘नश्यनाशयत्वे’ इति क-  
पाठः। ७ ‘भावाविच्छेद इति’ इति क-पाठः। ८ ‘सामान्य एव’ इति ड्ड-पाठः। ९ ‘क एव(?)  
दोषः’ इति ड्ड-पाठः।

( मूलम् )

द्यवस्यन्ति, न प्राग् दर्शनेऽपि, पाटवाभावादिति तद्वशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यते “विकारदर्शनेनेव विषमज्ञैः” इति वचनात्। इह ५ भाव एव क्षणस्थायी नाशः, न तन्निवृत्त्यात्मकोऽन्यः, तस्य अन्यधर्मत्वानभ्युपगमात्, अभ्युपगमे च तस्यान्वयापत्तिः, तदनिवृत्तेरिव तन्निवृत्तेर्भावस्थभावत्वेन तस्यैव तथाभवनादिति। यच्च इदमुक्तम्—‘तमस्य मन्दाः स्वभावमूर्द्धं व्यवस्यन्ति’ तदयुक्तम्, ऊर्द्धं तदभावात् तस्यैव तत्त्वाध्यवसायायोगात्, निर्विषयत्वात्। १० ततश्चैतदप्यनालोचिताभिधानमेव ‘न प्राग् दर्शनेऽपि’, दर्शनस्यैव व्यवसायत्वात्, तद्याथात्म्यप्रतिभासनात्, ‘पाटवाभावात्’ इत्यपि

( स्तो० व्या० )

स एव क्षणस्थायी जातः पदार्थ इति तमस्य मन्दाः—जडाः स्वभावं—क्षणस्थायित्वलक्षणं स्वभावमूर्धर्वं व्यवस्यन्ति क्षणात्, न प्राक्—क्षणकाल एव १५ दर्शनेऽपि सति। कुत इत्याह—पाटवाभावात्। इति—एवं तद्वशेन—मन्दव्यवसायवशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यतेऽसौ स्वभावः। निदर्शनमाह—विकारदर्शनेनेव—वमनादिना विषमज्ञैः पुरुषैः पश्चाद् व्यवस्थाप्यते, अन्यथा तत् प्रागपि विषमेव इति वचनात् तत्याग एव। इहैव भावार्थमाह इहेत्यादिना। इह—भवदर्शने भाव एव क्षणस्थायी नाशो वर्तते, न तन्निवृत्त्यात्मकोऽन्यो २० नाशः। कुत इत्याह—तस्य अनिवृत्तेः अन्यधर्मत्वानभ्युपगमात्, विजातीयधर्मत्वानभ्युपगमादित्यर्थः। अभ्युपगमे च तस्य—अन्यधर्मत्वस्य किमित्याह—अन्वयापत्तिः। कथमित्याह—तदनिवृत्तेरिव—पूर्वभावानिवृत्तेरिव तन्निवृत्तेः—अधिकृतभावनिवृत्तेः भावस्थभावत्वेन हेतुना विजातीयधर्मत्वाभ्युपगमे तस्यैव तथाभवनादिति अन्वयापत्तिः। एवं गुणोऽसदर्शनत्यागादिति<sup>१</sup>। यच्चेदमुक्तमि२५ हैर्व—‘तमस्य मन्दाः स्वभावमूर्द्धं व्यवस्यन्ति’ तदयुक्तम्। कथमित्याह—ऊर्द्धं तदभावात्—अधिकृतभावभावात् तस्यैव यसोर्द्धमभावः तत्त्वाध्यवसायायोगात् तद्वशसत्त्वं तदध्यवसायायोगात्। अयोगश्च निर्विषयत्वात् ऊर्द्धं तदभावेन। यदा चैवं ततश्चैतदप्यनालोचिताभिधानमेव न प्राग् दर्शनेऽपीति। कथमित्याह—दर्शनस्यैव व्यवसायत्वात् कारणात्। ३० एतदेव द्रढ्यन्नाह—तद्याथात्म्यप्रतिभासनाद् दर्शन एव। एवं पाटवाभावा-

१ ‘व्यवस्यन्ति’ इति ग—पाठः। २ २०३तमे पृष्ठे २०४तमे च। ३ ‘दर्शनेन वमनाऽ’ इति ड—पाठः। ४ ‘तस्यानिवृत्ते वृत्तेः’ इति ड—पाठः। ५ दृष्टव्यं २०३तमे पृष्ठम्। ६ २०३तमे पृष्ठे २०४ तमे च।

(मूलम्)

तं देक्ष्य भावत्वात् ग्राहकभेदायोगादिति, अतः 'तद्वशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यते'<sup>१</sup> इत्यप्यपाटवाभावादुक्तवत् तदयोगादिति। 'विकारदर्शनेनेव विषमज्ञैः' इत्यसुन्दरं ज्ञातम्, तत्र प्राक् सर्वथा मारणात्मक-५ शक्त्यभावात्, समग्रभावे विकारदर्शनात्, असमग्राया अदर्शनात्, तद्वत् तदितरत्र लक्षणिक्षयाभावदित्यन्दिन्येव तेऽसमानोपलब्ध्यां तत्क्षयेक्षणमित्यलं प्रसङ्गेन ॥

यच्चोक्तम्—'अन्यथाऽत्मनो व्यवस्थितत्वाद् वेदनाऽभावाद् भावे अपि विकारान्तराभावात् प्रतिपक्षाभ्यासेनाप्यनाधेयातिशयत्वाच्च १० मुक्त्यसम्भवः' इत्येतदपि न नः क्षतिमावहति, अनभ्युपगमात् । न

(स्वो० व्या०)

दिल्यपि पूर्वोक्तं तदेक्ष्य भावत्वात् तस्य-वस्तुन एक्ष्य भावत्वात् कारणात् ग्राहकभेदायोगादित्यनालोचिताभिधानमेव । अतस्तद्वशेन पश्चाद् व्यवस्थाप्यत इत्यपि किमित्याह-अपाटवाभावात् हेतोः उक्तवत्-यथोक्तम् । १५ एक्ष्य भावत्वादिति तथा तदयोगादिति-पाटवाभावायोगादिति क्रिया पूर्ववत् । विकारदर्शनेनेव विषमज्ञैरित्यसुन्दरं ज्ञातद्व-उदाहरणम् । कथमित्याह-तत्रेतादि । तत्र-विषे प्राक् सर्वथा-फलकरणरूपेण मारणात्मकशक्त्यभावात् अभावश्च समग्रभावे भक्षणे सति विकारदर्शनात्-वमनादिर्दर्शनात्, असमग्रायाः-शक्तेः केवलविषगताया अदर्शनात् । एतदेवाह तद्वदिल्यादिना । २० तद्वत्-समग्रभाव इव तेऽदितरत्र-असमग्रायां तथा-फलकरणरूपेण निश्चयाभावात् । इति-एवमन्वयिन्येव तथा-तेन प्रकरणे पूर्वाभावात्मकत्वलक्षणेन असमानोपलब्ध्यां विजातीयोपलब्ध्या हेतुभूतया (तत्)क्षयेक्षणम्-अन्तक्षयेक्षणं नान्यथा इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं मूलपूर्वपक्षे<sup>२</sup>-अन्यथाऽत्मनो व्यवस्थितत्वात् २५ कारणात् वेदनाऽभावात् भावेऽपि विकारान्तराभावात् नित्यतया प्रतिपक्षाभ्यासेनापि । किमित्याह-अनाधेयातिशयत्वाच्च मुक्त्यसम्भव इति,

(विवरणम्)

(१८) फलकरणरूपेणापीति । प्रागवस्थायां हि विषे भवतां मते फलकरणरूपेणापि इदं विषं भक्षितं सत् मारयिष्यतीत्येवंलक्षणेन मारणात्मशक्तेभावः ॥ ३०

१ 'तदेक्ष्य भाव०' इति क-पाठः । २ द्रष्टव्यं २०४तम् पृष्ठम् । ३ सर्वथा 'साधारणा०' इति क-पाठश्चिन्त्यः । ४ 'तथा तथा' समानोप० इति क-पाठः; ग-पाठस्तु 'तथा समानोप०' इति । ५ १३६तमे पृष्ठे । ६ 'दर्शनेन विष०' इति छ-पाठः । ७ 'धारणा०' इति क-पाठः । ८ 'तदितरत्रापि समग्रायं(यम्) तथा' इति छ-पाठः । ९ १३६तमे पृष्ठे ।

( मूलम्.)

हेकान्तनित्यमस्माभिरात्मादि वस्तिवृद्ध्यते । किं तर्हि ? कथश्चित् ।  
 यथा चास्य नित्यानित्यता तथोक्तमेव । नित्यानित्य एव ग्राह्यग्राहक-  
 ५ भावस्वकृतकर्मफलभोगादयो युज्यन्ते, कथश्चिदवस्थितत्वात्, तस्यैव  
 तथावृत्तेः, अनुभवसिद्धत्वात्, अतो विरोधिधर्माध्यासितस्वरूप  
 एव वस्तुन्यनेकान्तवादिन एव सकलव्यवहारसिद्धिः, पीडानिर्वेद-  
 मार्गज्ञानभावनादीनामपि कथश्चिदेकाधिकरणत्वेन मुक्तयुपपत्तेरिति ।  
 १० न चानुभवसिद्धवस्तुतथाभावे विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपाभिधानं  
 न्यायम्, अतथाभावे तदभावप्रसङ्गतो विरोधासिद्धेरिति निदर्शितं  
 प्राक् । न च पैररपि स्वलक्षणेषु साधारणा प्रमेयता आन्तौ वाऽन्नान्ता

( स्तो० व्याद० )

एतदपि—पूर्वपक्षोक्तं न नः—अस्माकं क्षतिमावहति । कुत इत्याह अनभ्युप-  
 गमात् । एनमेवाह न हीत्यादिना । न यस्माइकान्तनित्यमस्माभिः—जैनैः  
 १५ आत्मादि वस्तिवृद्ध्यते । किं तर्हि ? कथश्चित् नित्यम्, नित्यानित्यमित्यर्थः ।  
 यथा चास्य—वस्तुनो नित्यानित्यता तथा चोक्तमेव ग्राक् । एवं नित्या-  
 नित्य एव आत्मादिवस्तुनि ग्राह्यग्राहकभावश्च स्वकृतकर्मफलप्रत्युप-  
 भोगादयश्चेति विग्रहः युज्यन्ते—घटन्ते । कथमित्याह—कथश्चिदवस्थितत्वात्  
 कारणात् । कथश्चिदवस्थितत्वं च तस्यैव—ग्राह्यादेः तथावृत्तेः—विशिष्टग्राह्यादि-  
 २० रूपेण वर्तनात् अनुभवसिद्धत्वात् कारणादिति । अतो विरुद्धधर्माध्यासित-  
 स्वरूप एव वस्तुनि शब्दवृत्त्या अनेकान्तवादिन एव—वादिन एव सकल-  
 व्यवहारसिद्धिः, पीडानिर्वेदमार्गज्ञानभावनादीनामपि—व्यवहारमेदानां  
 कथश्चिदेकाधिकरणत्वेन हेतुना मुक्तयुपपत्तेरिति । न चेत्यादि । न च—नैव  
 २५ अनुभवसिद्धशासौ वस्तुतथाभावश्च—सदसद्रूपादिभावश्चेति विग्रहः, तस्मिन्  
 सति विरोधिधर्माध्यासितस्वरूपाभिधानं न्यायं वस्तुनो न च । कुत  
 इत्याह—अतथाभाव इत्यादि । अतथाभावे—असदसद्रूपादिभावे तदभावप्रस-  
 ङ्गतः—वस्त्वभावप्रसङ्गतः विरोधासिद्धेरिति—एवं निदर्शितं प्राक् । न चेत्यादि ।  
 न च पैररपि—घौदैः स्वलक्षणेषु—स्वाभ्युपगतेषु वस्तुषु साधारणा प्रमेयता  
 तथा आन्तौ वाऽन्नान्ता स्वसंविशेष्यते, किन्तव्यत एव, तत्थाभावापत्तेः

१ यथास नित्यां इति ग—पाठः । २ ‘ग्राहकस्वभावस्वकृत०’ इति ग—पाठः । ३ ‘तथा प्रवृत्तेः’  
 इति ग—पाठः । ४ ‘किञ्चिदेकाधिं०’ इति ग—पाठः । ५ ‘प्रसङ्गात् विरोधा०’ इति क—पाठः ।  
 ६ ‘भावे सद०’ इति क—पाठः । ७ ‘आन्ता संविं०’ इति क—पाठः ।

(मूलसंग्रह)

खसंविनेष्यते, तत्थाभावापत्तेरिति न विपश्चितस्तथा विरोधिधर्म-  
भिधानं वैपश्चित्याविरोधि, तत्थाऽभावे सकलव्यवहाराभाव-  
प्रसङ्गात्, अप्रमेयत्वेन खलक्षणेषु प्रमाणाप्रवृत्तेः, आन्तौ च खसं- ५  
विदभावप्रसङ्गादिति ॥

न चैतदात्मा-ङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिकमनात्मक-  
मनिल्यमशुचि दुःखमेव, अन्वयस्यैवात्मत्वात्, तस्य च व्यवस्था-  
पितत्वात् । एवं नानिल्यमेव, तदताद्वस्थथात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः ।  
एवं नाशुच्येव, शुचिपरिणामभावात्, लोके तथोपलब्धेः । एवं न १०  
दुःखमेव, शुक्तिसुखजनकत्वात्, पारम्पर्येण तत्खभावत्वादिति ॥

**किञ्चानात्मकं शून्यमसदित्यभिन्नोऽर्थः, अनित्यमस्थिरं सदिति**

( स्वो० व्या० )

तेषां-स्वलक्षणादीनां तथाभावापत्ते:-प्रमेयादिभावापत्ते:। इति-एवं न विपश्चितः-  
पैण्डितस्य ते तथा-तेन प्रकारेण विरोधिधर्माभिधानं वैपश्चित्याविरोधि- १५  
पाण्डित्याविरोधि, किन्तु विरोध्येव, तत्त्वाऽभावे तेषां-स्वलक्षणादीनां तथाऽभावे-  
साधारणप्रमेयतादिरूपेणाभावे । किमित्याह-स्वलक्षणव्यवहाराऽभावप्रसङ्गात् ।  
एनमेव दर्शयति अप्रमेयत्वेनेत्यादिना । साधारणप्रमेयताऽभावेऽप्रमेयत्वेन हेतुना  
स्वलक्षणेषु-परपरिकल्पितेषु प्रमाणाप्रवृत्तेः कारणात् तथा आनन्दौ च विकल्पा-  
त्मिकायां स्वसंविदोऽभावप्रसङ्गात् सकलसंब्यवहाराभाव इति भावनीयम् ॥ २०

न चैतदित्यादि । न चैतदात्मा-ङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्या-  
दिकं वस्तु अनात्मकमनित्यमशुचि दुःखमेव-एकान्तेनैव । कुत इत्याह-  
अन्वयस्यैवात्मत्वात्, तस्य च-अन्वयस्य व्यवस्थापितत्वात् । एवं नानि-  
त्यमेव-एकान्तेन । कुत इत्याह-तदतादवस्थ्यात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः-  
अतादवस्थ्यानुपपत्तेः तुच्छाभावत्तेन भावितमेतत् । एवं नाशुच्येव-एकान्तेन २५  
शुचिपरिणामभावात् । भावश्च लोके तथोपलब्धेः जलशुचिकरणेन । एवं  
न दुःखमेव-एकान्तेन वस्तु । कुत इत्याह-मुक्तिसुखजनकत्वात् । जनकत्वं  
च पारम्पर्येण तत्ख्यभावत्वात्-मुक्तिसुखजनकस्यभावत्वात् ॥

अभ्युच्चयमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च अनन्तमकं शून्यमसदित्यभिन्नोऽर्थः,

१ 'तदनुतप्तेः' इति ग-पाठः । २ 'पर्णितस्य तथा' इति क्ष-पाठः । ३ 'सकललोकव्यवः' इति कृ-पाठः ।

## ( मूलम् )

च । ततश्च यद्यनात्मकं कथमनित्यम् ? अथानित्यं कथमनात्मकमिति ? । कथं च बुद्धधर्मसङ्गलक्षणे परमनिर्वृत्तिहेतौ दोषकलङ्क-५ रहिते महारत्नये सति वचनमार्गकुशलस्य तदपायभीरोः अपास्ताशङ्कमिदं वक्तुमुचितं यदुत सर्वमेवाशुचि सर्वमेव दुःखमिति, तदाशातनापत्तेः, असदभिधानात्, अन्यथा रत्नयायोगः, तदन्याशुच्यादविशेषात् ३योगे वाऽतिप्रसङ्ग इति ॥

एवं च तथाहि ‘एतदात्मा-ङ्गना-भवन-मणि-कनक-धन-धान्यादिक-१० मनात्मकमनित्यमशुचि दुःखमिति कथश्चिद् विज्ञाय (भावतः) तथैव भावयतो वस्तुतस्तत्राभिष्वङ्गासपदाभावाद् भावनाप्रकर्षविशेषतो वैराग्यमुपजायते, ततो मुक्तिः । तथाहि—आत्माऽस्त्मीयदर्शनमेव मोहः, तत्पूर्वक एवा(त्मा)स्त्मीयस्तेहो रागः, तत्पूर्विकैवानुरागविषयोपरोधिनि प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वा’ इति यदुक्तं तत् परपक्षे

१५

( स्वो० व्या० )

पर्यायशब्दाः खल्वेत इत्यर्थः । एवमनित्यमस्थिरं सदिति च अभिन्नार्थ इति । ततश्च यद्यनात्मकं वस्तु असदित्यर्थः ततः कथमनित्यं-कथं सदिति भावः ? । अथानित्यं कथमनात्मकमिति ? । तत्वतो वास्तवो विरोधः । कथं चेत्यादि । कथं च बुद्धधर्मसङ्गलक्षणे, महारत्नये सतीति योगः । किंविशिष्ट इत्याह—परमनिर्वृत्तिहेतौ सत्त्वानां दोषकलङ्करहिते, विष्कम्भणप्रहाणादिना रागादिरहित इत्यर्थः । वचनमार्गकुशलस्य वक्तुः तदपायभीरोः—वचनापायभीरोरपास्ताशङ्कमिति क्रियाविशेषणं इदं वक्तुमुचितं कथं यदुत सर्वमेवाशुचि सर्वमेव दुःखमिति ? । कथमनुचितमेतदित्याह—तदाशातनापत्तेः—रत्नयाशातनापत्तेः । आपत्तिश्च असदभिधानात् असद्रत्नयसाशुच्यादि । २५ इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथा रत्नयायोगः । कथमित्याह—तदन्याशुच्यादविशेषाद् रत्नयस्य । ‘आदि’शब्दाद् दुःखपरिग्रहः । योगे वा रत्नयसाशुचार्द्धविशेषेऽपि किमित्याह—अतिप्रसङ्ग इति ॥

एवं चेत्यादि । एवं च कृत्वा तथाद्येतदात्माङ्गनेत्यादि यावत् तत्पूर्विकैवानुरागविषयोपरोधिनि प्रतिहतिर्द्वेष इति कृत्वेति यदुक्तं मूलपूर्वपक्षे

१ ‘शुच्यादविशेषात्’ इति ग-पाठेऽशुद्धः । २ ‘योगे चाति०’ इति ग-पाठः । ३ प्रथमे खण्डे २७तमे षुष्ठे २८तमे च । ४ ‘निर्वृतिहेतौ’ इति छ-पाठः । ५ ‘तथा तदासा(शा)तना०’ इति छ-पाठः । ६ प्रथमे खण्डे २७तमे षुष्ठे २८तमे च ।

## ( मूलम् )

उक्तिमात्रमेव, उक्तविर्विषयत्वात् । यच्चेदमुक्तम्—‘यदा तु तदात्माङ्गनादिकं सात्मकाद्यपि तदा यथोक्त्भावनाभावाद् भावेऽपि मिथ्यारूपत्वाद् वैराग्यभावः, तदभावाच्च मुक्त्यभाव इति’ तदे-<sup>५</sup> तदत्यन्तनिःस्वस्य महाधने दानभोगवति स्वदोषापादनम् । तथाहि-कथश्चित् सात्मकादावेव तस्मिन् भावकविषयभावेनानुपचरितरूपा सम्भवति भावना, नान्यथेति कथं यथोक्त्भावनाभावः? । कथं वा पररूपेण अनात्मके तत्तत्संयोगापेक्षयाऽनिले तदशुचिपरिणामभावादशुचौ तथासन्तापकरत्वेन दुःखे सत्यस्या मिथ्यारूपत्वम्? । <sup>१०</sup> कथं वा तस्यास्तथाविधनिर्वेदभावेन विरतिपरिणामयोगात् तत्त्व-

## ( स्व० व्या० )

तत् परपक्षे—बौद्धमेते उक्तिमात्रमेव । कथमिलाह—उक्तवत्—यथोक्तं तथा निर्विषयत्वात् कारणात् । यच्चेदमुक्तं मूलरूपपक्षे<sup>१</sup> एव—यदा तु तदात्माङ्गनादिकं सात्मकाद्यपि तदा यथोक्त्भावनाभावात् वस्तु तथाभावेन <sup>१५</sup> भावेऽपि मिथ्यारूपत्वाद् भावनाया उक्तादेव हेतोः । किमिलाह—वैराग्यभावः, तदभावाच्च—वैराग्यभावाच्च मुक्त्यभाव इति । तदेतत्—मूलरूपपक्षोक्तं<sup>२</sup> अत्यन्तनिःस्वस्य कस्यचिन्महाधने कस्मिंश्चित् किंविशिष्ट इत्याह—दानभोगवति स्वदोषापादनं किमसौ ददाति भुक्ते वा यो महाधन इत्येवम्प्रायम् । एतदेवाह तथाहीलादिना । तथाहीति पूर्ववत् । कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण प्रतिपक्ष-<sup>२०</sup> नयानुसारिणा सात्मकादावेव तस्मिन्—वस्तुनि भावकविषयभावेन सता तात्त्विकेन अनुपचरितरूपा—मुख्या सम्भवति भावना, नान्यथा । इति—एवं कथं यथोक्त्भावनाभावः? नैवेत्यर्थः । कथं वा पररूपेणानात्मके—वस्तुनि तत्तत्संयोगापेक्षया बाह्यान्तरभावविकृत्य अनिले तदशुचिपरिणामभावान्नरकादिगतिमधिकृत्य अशुचौ तथा—संयोग-वियोगाभ्यां सन्ताप-<sup>२५</sup> करत्वेन हेतुना दुःखे सति वस्तुनि अस्याः—भावनाया मिथ्यारूपत्वम्? कथं वा तस्याः—भावनाया: तत्प्रकर्षरूपवैराग्यभाव इति योगः । कथं च न सादिलाह—तथाविधनिर्वेदभावेन—चित्तक्षयोर्पर्शमभावतश्चित्तनिर्वेदभावेन हेतुना

१. प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे । २. ‘तथा यथोक्त०’ इति क-पाठः । ३. ‘पादकम्’ इति ग-पाठः । ४. प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे । ५. ‘द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य २८तमं पृष्ठम् । ६. ‘दोष्प्रादानं’ इति क-पाठः । ७. ‘भावाधिकृत्याति निलानित्ये’ इति क-पाठः । ८. ‘शमयोगभावात् चित्र०’ इति छ-पाठः ।

## ( मूलम् )

ज्ञानसम्भवेन वस्तुयाथात्म्यावसायात् औदासीन्यभावत उपाय-  
प्रवृत्त्या तत्प्रकर्षरूपवैराग्याभावः ? । कथं वा सत्यसिन् असत्-  
५ प्रवृत्तिरहितस्य निःसङ्घभावात् साम्परायिकबन्धशून्यस्य परमार्थ(?)-  
गुणस्थानयोगतोऽपचीयमानकर्मराशोः सर्वपरिशात्भावतो मुक्तय-  
भाव इति परिचिन्त्यतामेतत् ॥

यदा तु तदात्माङ्गनादिकमनात्मकाद्येव तदोक्तवद् युक्तो भाव-  
नाभावः, भावेऽपि मिथ्यारूपता वैराग्याभावो मुक्तयभावश्चेति ।  
१० इतश्चैतदेवं सर्वथाऽनात्मकत्वे निःस्वभावत्वेन अनिल्यत्वासिद्धिः,  
अनिल्यत्वस्य वस्तुधर्मत्वात्, अतद्वर्धमत्वे तदभावेन वस्तुनो निल्य-  
त्वापत्तेः, तद्वर्धमत्वे च तदव्यतिरेकतः कथमनात्मकत्वं वस्तुन  
एवात्मकत्वात् ॥

## ( स्वो० व्या० )

१५ विरतिपरिणामयोगात्, अत एव तत्त्वज्ञानसम्भवेन वस्तुयाथात्म्या-  
वसायात् हेतोः औदासीन्यभावतः सनिवन्धनत्वेन उपायप्रवृत्त्या उक्त-  
नीतिः तत्प्रकर्षरूपवैराग्याभावः-औदासीन्यप्रकर्षरूपवैराग्याभावः । कथं वा  
सत्यसिन्-वैराग्ये असत्प्रवृत्तिरहितस्य-प्राणिनः निःसङ्घभावात् कारणात्  
२० साम्परायिकबन्धशून्यस्य वीतरागतया परमगुणस्थानयोगतः-शेलैश्य-  
वास्था अपचीयमानकर्मराशोः तदपराबन्धकत्वेन सर्वपरिशात्भावतो भवो-  
पग्राहिकर्माधिकृत्य मुक्तयभाव इति कथं वा मुक्तयभाव इति परिचिन्त्यतामेतत् ॥

यदा त्विलादि । यदा तु तदात्माङ्गनादिकमनात्मकाद्येव-एकान्तेन  
२५ तदा-त्वसिन् काले उक्तवत्-यथोक्तं प्राक् भावकभाव्याभावेन तथा युक्तो  
भावनाभावः, भावेऽपि भावनाया मिथ्यारूपता वस्त्वन्यथात्वेन एवं वैरा-  
ग्याभावो मुक्तयभावश्चेति युक्तः । अभ्युच्यमाह इतश्चेत्यादिना । इतश्च  
३० एतदेवं यदधिकृतं कथमित्याह-सर्वथाऽनात्मकत्वेन वस्तुनः निःस्वभावत्वेन  
हेतुना । क्रिमित्याह-अनिल्यत्वासिद्धिः । अनिल्यत्वासिद्धिश्च अनिल्यत्वस्य  
वस्तुधर्मत्वात्, अतद्वर्धमत्वे-अवस्तुधर्मत्वे तदभावेन-अनिल्यत्वाभावेन  
अतद्वर्धमत्या वस्तुनो निल्यत्वापत्तेः, इतश्चैतदेवमिति वर्तते । तद्वर्धमत्वे च-  
३५ वस्तुधर्मत्वे च निल्यत्वस्य तदव्यतिरेकतः-वस्त्वव्यतिरेकतः कारणात् कथ-  
मनात्मकत्वं-निःस्वभावत्वं च वस्तुनः ? । कथं च न सादित्याह-वस्तुन  
एवात्मकत्वात् इति ॥

१ 'त्वसिद्धेः इति ग-पाठः ।

(मूलम्)

द्वितीयक्षणे यतस्तदेव न भवति, अतस्तदनात्मकमनित्यमिति चोच्यते इति चेत्, यदेव भवति तदेव न भवतीत्येकत्र भवनाभवनयोर्विरोधः। यदा भवति न तदा न भवति, यदा च न भवति न तदा भवतीति विरोधाभाव इति चेत् एकाधिकरणत्वनिवन्धनोऽयम्। न च तदेवमपि नेति निभाल्यतामेतत् ॥

अभवनस्याभावाद् भवनमात्रस्यैव वस्तुत्वादुक्तदोषाभाव इति चेत्, तदभावेन सदाभवनापत्तिर्नाम दोषान्तरमिति यत्किञ्चिद्देतत् । तस्यैव क्षणभवनस्यभावत्वात् तदतिरिक्ताभवनाभावात् १० दोषान्तरमिति चेत्, एवमपि क्षणादूर्ध्वं तदेव न भवतीति उक्तदोषान्तिवृत्तिः ॥

(स्व० व्या०)

पराभिग्रायमाह—द्वितीयक्षणे—वस्त्वात्मलभानन्तरभाविनि यतस्तदेव न भवति वस्त्वेकान्तेन अतस्तत्—वस्तु अनात्मकमनित्यमिति १ चोच्यते । ११ इति चेत्, एतदशङ्काह—यदेव भवति वस्तु तदेव न भवतीति—एवमेकत्र भवनाभवनयोर्विरोधः। यदेल्यादि। यदा भवति न तदा न भवति, आत्मलाभकालमभवनात्। यदा च न भवते न तदा भवति, आत्मलाभकाल एव भवनात्। इति—एवं विरोधाभावः। इति चेत्, एतदशङ्काह—एकाधिकरणत्वनिवन्धनोऽयं—विरोधः। न च तदेकाधिकरणत्वमेवमपि—काल-२० भेदेऽपि सति नेति। किं तर्हि? अस्त्वैव। निभाल्यतामेतत् सूक्ष्मबुद्धिचक्षुषा ॥

अभवनस्येत्यादि। अभवनस्य अभावात् कारणात् भवनमात्रस्यैव वस्तुत्वात् उक्तदोषाभावस्त्वत् एकाधिकरणत्वाभावात्। इति चेत्, एतदशङ्काह—तदभावेन—अभवनाभावेन। किमित्याह—सदाभवनापत्तिर्नाम अधिकृतभवनस्य दोषान्तरम्। इति—एवं यत्किञ्चिद्देतत्—अनन्तरोदितम् । तस्यैवे-२५ ल्यादि। तस्यैव—क्षणभवनस्य क्षणभवनस्यभावत्वात् कारणात् तदतिरिक्ता—भवनाभावतः—भवनातिरिक्ताभवनाभावात् न दोषान्तरम्—अनन्तरोदितम्। इति चेत्, एतदशङ्काह—एवमपि क्षणादूर्ध्वमात्मलाभक्षणात् तदेव न भवति—यदेव भवति तदेव न भवति इत्युक्तदोषान्तिवृत्तिः, तदेकाधिकरणतया विरोध एवेतर्थः ॥

३०

१ 'चोच्यते' इति ड-पाठः। २ 'तदव्यतिं' हस्ति ड-पाठः।

## ( मूलम् )

स्यादेतदेककाले खलु भवनाभवनयोर्विरोधः । क्षणिके तु भवने  
 क्षणादूर्ध्मवश्यमेव तन्न भवति, अन्यथा क्षणिकत्वविरोधादित्युक्त-  
 ५ दोषाभावः । यत्किञ्चिदेतत्, अधिकदोषापत्तेः । एवं हि न यदैव  
 भवति, तदैव न भवति, अपि तूर्ध्मम्; अतः कादाचित्कं तदभव-  
 नमिति कादाचित्कत्वत एव तदुत्पत्तेः अत एव नाशयोगाद् भावो-  
 न्मज्जनप्रसङ्ग इत्यधिकदोषापत्तिः । निर्लोऽठितं चैतदधः । अतः सर्वथा  
 अनात्मकत्वे निःखभावत्वेनानित्यत्वासिद्धिः<sup>१</sup> । अतो वस्त्वेव तत्-  
 १० खभावत्वात् तथा तथा भवत् पूर्वपूर्वपर्यायनिवृत्तिसभावं कथञ्चिद-  
 निल्यं तथाप्रतीतेरिति । एवं यदि सर्वथाऽशुचि दुःखं च कथं वस्त्वक्षये  
 तत्क्षयः<sup>२</sup> ? । केन चायमिष्ट इति चेत्, कथं तद्रिकलस्य भगवतो

## ( स्त्रो व्याठ )

स्यादेतत्-अथैवं मन्यसे-एककाले खलु इत्येककाल एव भवनाभवन-  
 १५ योर्विरोधः । क्षणिके तु भवने सति क्षणादूर्ध्मवश्यमेव तत्-भवनं न  
 भवति । अन्यथा-एवमनभ्युपगमे किमिलाह-क्षणिकत्वविरोधादिति-  
 एवमुक्तदोषाभाव इति । एवं पूर्वपक्षमाशङ्काह-यत्किञ्चिदेतत्-अनन्तरोक्तम् ।  
 कुत इलाह-अधिकदोषापत्तेः । एनामेवाह एवं हील्यादिना । एवं यस्मात्  
 यदैव न भवति तदैव (न) भवति, अपि तूर्ध्म-अन्यदा; अतः कादा-  
 २० चित्कं तदभवनं-अधिकृतभवनाभवनम् । इति-एवं कादाचित्कत्वत एव कार-  
 णात् तदुत्पत्तेः-अभवनोपत्तेः । अत एव-उत्पत्तेरेव नाशयोगात् कारणात्  
 अभवनस्य किमिलाह-भावोन्मज्जनप्रसङ्गः-अधिकृतभवनोन्मज्जनप्रसङ्गः तदभ-  
 वननाशान्यथाऽनुपपत्तेः । इति-एवमधिकदोषापत्तिः । निर्लोऽठितं चैतदधः ।  
 अतः सर्वथाऽनात्मकत्वे वस्तुनो निःखभावत्वेन हेतुना अनित्यत्वा-  
 २५ सिद्धिरिति श्थितम् । अतो वस्त्वेव तत्खभावत्वात् कारणात् तथा तथा-  
 तेन तेन पर्यायरूपेण भवत् पूर्वपूर्वपर्यायनिवृत्तिसभावं सत् कथञ्चिद-  
 निल्यं-तदन्यथाभवनेन तथाप्रतीतेरिति । एवमिलादि । एवं यदि सर्वथा  
 अशुचि दुःखं च वस्त्वेवं कथं वस्त्वक्षये सति तत्क्षयः-अशुचिदुःखक्षयः<sup>३</sup> ? ।  
 केन चायं-वस्त्वक्षये तत्क्षय इष्टः<sup>४</sup> ? । इति चेत्, एतदाशङ्काह-कथं तद्-

१ इष्टव्यं २१०तमं पृष्ठम् । २ 'वस्त्वक्षये' इति ग-पाठः । ३ 'बाऽयमिष्ट' इति ग-पाठः ।

४ 'भवनोन्मज्जन' इति क्री-पाठः ।

## ( मूलम् )

वस्तुत्वम् ? । असंस्कृतत्वादिति चेत्, एतदेव कथमिति चिन्त्यम् । सम्भूय प्रत्ययाभूतेरिति चेत्, सामग्रीजनिकेति लक्ष्मोऽभ्युपगमः । पाक्षिक एवायमिति चेत्, किमत्र ज्ञापकमिति वाच्यम् । “असं-५ स्कृतप्रभाविता हार्यपुद्गलाः” इति वचनम् । कः खलु अस्यार्थः ? । किमुपादानमात्रजन्मानः किं वा असन्त एवेति ? । यद्याद्यः पक्षो बोधमात्राद् बोधमात्रजन्मेति न तेन कस्यचिदवगमः । ततश्च परित्यक्तमस्य सर्वज्ञत्वमसमझसं चैतत् । न च तदपरग्राह्यमित्यज्ञात-

( स्वो० व्या० )

१०

विकलस्य—अगुच्यादिविकलस्य भगवतः—बुद्धस वस्तुत्वम् ? । असंस्कृतत्वात् । इति चेद् भगवत् एतदेव—असंस्कृतत्वं कथमिति चिन्त्यम् । सम्भूय प्रत्ययाभूतेः । इति चेत्, एतदाशङ्काह—सामग्रीजनिकेति लक्ष्मोऽभ्युपगमः । पाक्षिक एवायम् । इति चेत्, एतदाशङ्काह—किमत्र ज्ञापकमिति वाच्यम् । “असंस्कृतप्रभाविता हि आर्यपुद्गलाः” इति वचनं ज्ञापकम् । १५ एतदाशङ्काह—कः खल्वस्यार्थो वचनस्य ? । किमुपादानमात्रजन्मान आर्यपुद्गलाः किं वा असन्त एवेति ? । उभयथाऽपि दोषमाह—यद्याद्यः पक्षो बोधमात्रादुपादानात् बोधमात्रजन्म इति—एवं न तेन कस्यचिदवगमो बोधमात्रेण अनालम्बनेन । ततश्च परित्यक्तमस्य—आर्यपुद्गलस्य सर्वज्ञत्वम् ।

( विवरणम् )

२०

(११-१२) असंस्कृतत्वादिति । समेत हेतुभिरकृतत्वात् । स्वाभाविको ह्यसौ भगवतो गुणो यदुत् शुचिरूपत्वमदुःखरूपता च ॥

(१२-१३) सम्भूय प्रत्ययाभूतेरिति । सम्भूय—मिलित्वा ये प्रत्ययाः—कारणानि कार्यं जनयन्ति तेभ्यः सकाशादभूतेः—अनुपादात् ॥

(१४) पाक्षिक एवायमिति । क्वचित् सामग्रीजनिका क्वचिन्नेतर्थः ॥ २५

(१५) असंस्कृतप्रभाविता हीति । असंस्कृताः सामग्र्यः अनिष्टादिताः सन्तः प्रभवम्—उत्पादं प्राप्ता हि—स्फुटम् ॥

(१५) आर्यपुद्गला इति । बुद्धात्मानः ॥

(१९) अनालम्बनेति । न विद्यते आलम्बनं यस्य तदनालम्बनं तेन । यदि हि विषयवस्त्वालम्ब्योत्पन्नं स्याद् बुद्धज्ञानं तदा तत् किञ्चिज्जानीयात् । यदा तु स्वोपा-३० दानक्षणमात्रात् तदुत्पद्यते तदा न किञ्चित् तेनावगम्यत इति ॥

१ ‘वा सन्त एवेति’ इति ग-पाठः ।

## ( मूलम् )

प्रलापोक्तिमात्रं तर्ह्यभ्युपगमः । न चेदं परमसुनिवचने बुद्धिमत्ता  
आपादयितुं न्याय्यमिति परिभाव्यतामेतत् ॥

५ अथापरः पक्षः—कथमसतां वस्तुत्वम्? कथं वा न पुष्करपुष्करा-  
दीनाम्? कथं वा सत् सर्वथाऽसद् भवति कथं वा नासदपि सत्?  
ततश्च नानादित्वमपि सन्तानानां प्राप्तमित्यर्थं सुतरामसमञ्जस-

## ( खो० व्या० )

१० सर्वं न जानात्यकिञ्चिज्ञोऽयमिति प्राप्तम् । असमञ्जसं चैतत् । उपचयमाह न  
चेत्यादिना । न च तत्—बोधमात्रमपरग्राह्यम् । इति—एवमज्ञातप्रलापोक्ति-  
मात्रं तर्ह्यभ्युपगमः । न चेदम्—अज्ञातप्रलापोक्तिमात्रत्वं  
परमसुनिवचने—बुद्धिवचने बुद्धिमत्तः—पुंस आपादयितुं न्याय्यमिति—  
एवं परिभाव्यतामेतत् ॥

१५ द्वितीयपक्षमधिकृत्याह—अथापरः पक्षः—असन्त एवेत्यम् । एतदाशङ्क्याह—  
कथमसताम्—आर्यपुद्गलानां वस्तुत्वम्? कथं वा न पुष्करपुष्करादीनां—  
नाकाशपद्मादीनाम्? । कथं वा सत्—भावरूपं सर्वथाऽसद् भवति—अभावरूप-  
लागमपद्यते? कथं वा नासदपि सर्वथा सद् भवति? । ततश्चेत्यादि । ततश्च—एवं  
च सैति न अनादित्वमपि सन्तानानां प्राप्तमसद्वचनेन कादाचित्कृतया

## ( विवरणम् )

२० (१०) अपरग्राह्यमिति । अपरेण—बुद्धिव्यतिरिक्तेन गृहते यत् तदपरग्राह्यम् ।  
अथमभिप्रायः—यदेतद् बुद्धस्य ज्ञानं तद् यदि स्वसंविदितबोधमात्रमेवाभ्युपगम्यते  
तदा अन्येन केनापि न तद् गृहते इत्यायातम् । अनालम्बनस्याग्राह्यत्वेन भवद्वि-  
रभ्युपगमात् ॥

(११) अभ्युपगम इति । असंस्कृतप्रभाविता ह्यार्यपुद्गला इत्येवंरूपः ॥

२५ (१७) कथं वा नासदपि सर्वथा सद् भवतीति । यदि ह्यार्यपुद्गललक्षणं वस्तु सद्-  
प्यसद् भवति तदा असन्तोऽपि खरविषाणादयः किमिति सन्तो न भवन्तीत्यर्थः? ॥

(१८) अनादित्वमपीति । यदा ह्यसदपि सद् भवतीत्यभ्युपगम्यते तदा कश्चित्  
सन्तानपूर्वमात्रसन्त्रेव सैन्त्रिलभ्युपगमः प्राप्नोतीत्यर्थः ॥

१ ‘सर्वथा सद् भवति’ इति ग-पाठः । २ ततश्च न नादित्व०’ इति कृ-पाठः । ३ ‘सति  
अनशनादित्व०’ इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

कारी, न चासतो ग्रहणमपीत्यप्रमाणकमेतत् । नाप्रमाणकम्, सत्-  
संवेदनस्यैवात्र प्रमाणतोपपत्तेः । तथाहि-तदेव तथाखभावं यदि-  
यता कालेन परम्परयाऽप्यजनकमिति स्वमात्रपरिच्छेदकत्वेऽप्यनेन ५  
तद्वहणमिति । न, वचनमात्रत्वात्, तावत्कालाजनकत्वेऽस्य निरुपा-  
रुप्यत्वप्रसङ्गात्, सोपाख्यत्वे च तत्तुच्छत्वविरोधात्, सर्वथैक-

(स्तो० व्या०)

इत्यग्नम्—अभ्युपगमः सुतरामसमञ्जसकारी । न चासतः—एकान्ततुच्छस्य  
ग्रहणमपि इन्द्रियोगाभावेनेत्यप्रमाणकमेतदिति । अधिकृतासत्त्वं आह— १०  
नाप्रमाणकम् । कथमिलाह—सत्संवेदनस्यैव—अधिकृतबोधमात्रसंवेदनस्यैव  
अत्र—असत्त्वे तदसत्त्वं एव, प्रमाणत्वोपपत्तेः । एतदेव भावयति तथाहीला-  
दिना । तथाहीति पूर्ववत् । तदेव—बोधमात्रं तथाखभावं—एवम्भ्रकारसम्भावं यदि-  
यता कालेन—कल्पादिना परम्परयाऽपि—अनेकक्षणरूपया अनन्तरूपतयाऽप्य-  
जनकम् । इति—एवं स्वमात्रपरिच्छेदकत्वेऽप्यधिकृतबोधमात्रस्य अनेन— १५  
विशिष्टेन बोधमात्रेण तद्वहणम्—अधिकृतासद्ग्रहणमिति । एतदशङ्काह—न,  
वचनमात्रत्वात्, निर्थकत्वादिर्थः । एतदेवाह तावत्कालेलादिना । तवत्-  
कालाजननात्मकत्वेऽस्य—अधिकृतबोधमात्रस्य । किमिलाह—निरुपाख्यत्व-

(विवरणम्)

(१-१०) न चासतः—एकान्ततुच्छस्य ग्रहणमपीति । यदि ह्यार्थपुद्गला एकान्तत २०  
एव तुच्छाः खरविषाणप्रख्याः समभ्युपगम्यन्ते तदा अवस्तुत्वादेव न ते केनचित्  
प्रमाणेन गृह्णन्त इत्यर्थः ॥

(१०) अधिकृतासत्त्वमिति । आर्यपुद्गलासत्त्वम् ॥

(११) अधिकृतबोधमात्रसंवेदनस्यैवेति । अधिकृतं च तद् बोधमात्रं च, बुद्ध-  
ज्ञानमित्यर्थः, तस्य संवेदनम्—आत्मनैवावबोधः, स्वसंवेदनमित्यर्थः ॥ २५

(१२) तदसत्त्वं एवेति । बुद्धज्ञानासत्त्वे ग्राहो । अयमभिप्रायः—बुद्धो भगव-  
(वा)नात्मीयेन ज्ञानेनात्मस्वरूपमेवंरूपमेव बुद्ध्यते यदुत्त कल्पात्ता(?)दौ क्लले मदीय-  
ज्ञानलक्षणसन्तानः क्षयं यास्यतीति बुद्धा(द्वे) ज्ञानमेव बुद्धज्ञानासत्त्वे प्रमाणमिति ॥

(१४) अनन्तरूपतयाऽपीति । न विद्यतेऽन्तः—पर्यन्तो यस्य तदनन्तम्,  
अनन्तं रूपं यस्याः सा अनन्तरूपा तयाऽपीति । एतज्ञानेकक्षणरूपे तस्यैव पदस्य ३०  
सुखावबोधाय पर्यायख्यापनं कृतमिति ॥

१ ‘चासन्तो ग्रहण०’ इति क-पाठः । २ ‘इत्यभ्युप०’ इति उ-पाठः । ३ ‘बुद्धा ज्ञान०’  
इति च-पाठः ।

( मूलम् )

स्वभावत्वेनास्यैव तत्त्वात्, अन्यथा तत्तद्वावासिद्धेः, स्वनिवृत्त्यपर-  
जननस्वभावभेदाभेदयोस्तद्वेदाभेदाभ्यां विरोधान्वयापत्त्यादिदोष-  
तोऽस्यैवायोगाच्च ॥

( स्वो० व्या० )

प्रसङ्गात् अजनकस्य तुच्छत्वात् तदात्मकत्वाच्चास्येति भावः । सोपाख्यत्वे च  
अभ्युपगम्यमाने वस्तुत्वं इत्यर्थः । किमिलाह-तत्तुच्छत्वविरोधात् तस्यैव-  
तावत्कालाजननस्य तुच्छत्वविरोधात् । विरोधश्च सर्वथैकस्वभावत्वेन हेतुनाऽ-  
१० स्यैव-अधिकृतबोधमात्रस्य तत्त्वात्-तावत्कालाजननत्वात् । इत्थं चैतदज्ञीकर्तव्य-  
मिलाह-अन्यथा-एवमनभ्युपगमे तत्तद्वावासिद्धेः तस्य-अधिकृतबोधमात्रस्य  
तद्वावासिद्धेः-तावत्कालाजननभावासिद्धेः । दोषान्तरमाह स्वनिवृत्तीलादिना ।  
स्वनिवृत्तिश्चापरजननं च स्वनिवृत्त्यपरजनने, ते एव स्वभावौ तयोः भेदाभेदौ स्वनिवृ-  
१५ त्त्यपरजननस्वभावभेदाभेदौ तयोः सतोः तद्वेदाभेदाभ्यां-अधिकृतवस्तु-  
भेदाभेदाभ्यां यथासङ्घ्यं विरोधान्वयापत्त्यादिदोषतः अस्यैव-अधिकृतबोध-  
मात्रस्य अयोगाच्च कारणाद् वचनमात्रत्वमिति क्रिया । भावार्थस्तु यदि तौ स्वनिवृत्त्य-  
परजननस्वभावौ मिथो भिन्नौ तस्माच्च वस्तुनोऽभिन्नौ एवं विरोधः, एकस्य द्वयाव्य-  
तिरेकेण, अथाभिन्नौ वस्तुनोऽप्यभिन्नाविलन्वयः, अपरजननस्यैव स्वनिवृत्तित्वादिति ॥

( विवरणम् )

२० (७) अजनकस्य तुच्छत्वात् तदात्मकत्वाच्चास्येति भाव इति । यदि हि  
बुद्धज्ञानं परम्परयाऽप्यजनकमिलभ्युपगम्यते तदा वस्त्वेव तत्र भवति, अजनक-  
त्वादाकाशकुसुमवत् ॥

(१) एकस्वभावत्वेन हेतुनेति । आनन्तर्येण जनकं परम्परया त्वजनकमिदं  
बुद्धज्ञानमिलेवं रूपं स्वभावद्वयं नास्येव, विज्ञानस्यैकस्वभावत्वादित्यर्थः । ततो यदि  
२५ तज्जनकस्वभावं तदा सर्वदैव जनकमस्तु । किमनया जडत्वसूचिकया कल्पनया यदु-  
तानन्तर्येण जनकं परम्परया त्वजनकत्वमिति ? । अथाजनकस्वभावं तहिं सर्वदैवा-  
वस्तु, तत् कथं कदाचिदपि जनकं स्यादिति ? ॥

(१३) स्वनिवृत्तिश्चापरजननं चेत्यादेरयमभिप्रायः-एतदधिकृतबोधमात्रं बुद्ध-  
ज्ञानसम्बन्धिं क्षणिकत्वादात्मानं द्वितीयसमये निवर्त्यति अपरं च क्षणं जनयतीति

१. 'जनकत्वात्' इति क-पाठः । २. 'जननस्वभावः' इति छ-पाठः । ३. 'द्वितीयस्य समये'  
इति क-पाठः ।

(मूलम्)

स्यादेतत्-स एव स्वनिवृत्तिः, तस्यैव तदवधिकत्वात् । अपरजननं च जनयतीति जननात् । नैतदेवं भावस्यैव तदभावत्वविरोधात्, स एव स्वनिवृत्तिरित्यभ्युपगमे चैतदापत्तेः तदवधिकत्वायोगात् तदा- ५ भावे प्रागृद्धं च तदभावे तदुपपत्तेः निवृत्तेः प्रसञ्जप्रतिषेधत्वाभ्युप-

(स्वो० व्या०)

स्यादेतदित्यादि । अथैवं मन्यसे-स एव-अधिकृतो बोधः स्वनिवृत्तिः । कुत इत्याह-तस्यैव-अधिकृतबोधस्य तदवधिकत्वात्-निवृत्तेस्तदाश्रयत्वेन । अपरजननं च स एव, जनयतीति जननादिति कृत्वा । एतदाशङ्काह-नैत- १० देवमित्यादि । नैतदेवं यदुक्तं परेण । कुत इत्याह-भावस्यैव-अधिकृतबोधाख्यस्य तदभावत्वविरोधात् । यदि नामैवं ततः किमित्याह-स एव स्वनिवृत्तिरित्य-भ्युपगमे च संति एतदापत्तेः-अधिकृतविरोधापत्तेः तदवधिकत्वायोगात्-निवृत्यवधिकत्वायोगात् । अयोगश्च तदाभावे-स्वभावकाले प्रागृद्धं च तद-

(विवरणम्)

१५

स्वभावद्वयमस्य स्वनिवृत्यपरजननलक्षणं वर्तते । एतच्च स्वभावद्वयं मिथो भिन्नमभिन्नं वा । भिन्नमपि सद्बोधमात्राद् भिन्नमभिन्नं वा । अभिन्नमपि सद्बोधमात्रादभिन्नं भिन्नं वा । इति परमार्थतो विकल्पचतुष्टयम् । तत्र यदि मिथो भिन्नौ सन्तौ बोधादपि भिन्ना-बैतौ स्वभावावभ्युपगम्येते तदा तस्य बोधमात्रस्यैतौ स्वभावाविति सङ्घायोगः ॥ १ ॥

अथ मिथो भिन्नावपि बोधमात्रादभिन्नावभ्युपगम्येते तर्हि स्फुट एव विरोधः । २० यौ हि मिथो भिन्नौ तौ कथमेकत्र वर्तते इति ? ॥ २ ॥

अथ परस्परमभिन्नावैतौ स्वभावौ बोधमात्रादपि अभिन्नाविति तृतीयः पक्षस्तर्हि अन्वयापत्तिः, यैव स्वनिवृत्तिस्तदेवापरजननमिति कृत्वा ॥ ३ ॥

अथ परस्परमभिन्नौ वस्तुनश्च भिन्नाविति पक्षस्तर्हि तस्येति सङ्घायोगो विरोधश्च स्फुट एव । यौ परस्परमभिन्नौ तौ कथं वस्तुनोऽभिन्नौ भवत इति ? ॥ ४ ॥ २५

वृत्तिकृता च विकल्पयुगलक्ष्मेव भाषितम् । इतरत् तु विकल्पयुगलुकमुपलक्षण-द्वारेनैव गतमिति कृत्वेति सम्भाव्यते ॥

(१०) जनयतीति जननादिति कृत्वेति । जनयतीति जनक इत्युत्पाद(क) इत्यर्थः॥

(११) तदभावत्वविरोधादिति । तस्य-भावस्याभावस्तदभावः, तस्य भावः-तत्त्वं तदभावत्वमित्यर्थः, तस्य विरोधात् । भाव एवाभावो न भवतीत्यर्थः ॥ ३०

१ 'संति तदापत्तेः' इति छ-पाठः । २ 'सङ्घीयोगः' इति स्व-पाठः; क-पाठस्तु 'संयोगः' इति ।

३ 'संयोगः' इति क-पाठः ।

अनेकान्त० २८

## ( मूलम् )

गमाच्च । “न हि कस्यचिद् भावेन भावो न भूतो नाम तदा न भूतो  
यदि ख्यं न भवेत् न भवतीति च प्रसज्यप्रतिषेध एष न पर्युदासः”  
इति वचनादिति निलोऽठितमेतदात्मसिद्धावित्यलं प्रसङ्गेन ॥

यचोक्तम्—‘स्यादेतत् किमनेन (इत्थम्) असम्भविना सुधविस्य-  
करेण भावनावादेन ? कृत्स्नकर्मक्षयान्मोक्षः, स च कायसन्ताप-  
लक्षणेन तपसा प्रागुपात्ताशुभकर्मनिर्जरणतोऽनागतस्य चाकरणे-  
त्याशङ्क्य तदप्यसत् कायसन्तापस्य कर्मफलत्वात्’ इत्यादि, तदपि  
भगवदर्हन्मताश्रवणसूचकमेव केवलं नेष्ठार्थसाधकमपि, तपःस्वरूपा-  
परिज्ञानात् । न खलु कायसन्तापरूपं तप इत्याहृतः कृतान्तः । किं  
तर्हि ? ज्ञानसंवेगशमगर्भं क्षायोपशमिकभाववृत्तिं क्षिष्टकर्मक्षयहेतु

## ( स्वो० व्या० )

भावे—अधिकृतभावे तदुपपत्तेः—निवृत्युपर्त्तेन तदाश्रयत्वम् । अभ्युच्यमाह—  
निवृत्तेः प्रसज्यप्रतिषेधत्वाभ्युपगमाच्च तदधिकत्वायोगः । अभ्युपगमं  
दर्शयति न हीत्यादिना । न हि कस्यचिद् भावेन उत्तरस भावो न भूतो  
नाम प्राक्तनः तदा न भूतोऽसौ भावः । यदि ख्यं न भवति—आत्मनैव न  
भवति—न भवति इति च प्रसज्यप्रतिषेध एष तुऽब्दिभवनमात्रं न पर्युदासो  
भवनान्तररूपम् इति वचनाद् वार्त्तिक इति निलोऽठितमेतत्—अधिकृतं  
वस्तु आत्मसिद्धौ इत्यलं प्रसङ्गेन ॥

यचोक्तं मूलपूर्वपक्षे ऐंव—स्यादेतत् किमनेनेत्यादि यावत् कायसन्तापस्य  
कर्मफलत्वादित्यादि, तदपि किमित्याह—भगवदर्हन्मताश्रवणसूचक-  
मेव केवलं नेष्ठार्थसाधकमपि । कथं न साधकमित्याह—तपःस्वरूपापरि-  
ज्ञानात् । कथमपरिज्ञानमित्याह—न खलु—नैव कायसन्तापरूपं तप इति  
आहृतः कृतान्तः—आहृतः सिद्धान्तः । किं तर्हि ? ज्ञानसंवेगशमगर्भम्,  
ज्ञानाद्यभावे तदभावात् । एतदेव विशेष्यते क्षायोपशमिकभाववृत्तिं औदयिक-

## ( विवरणम् )

(१४) न तदाश्रयत्वमिति । न—नैव तदाश्रयत्वं भावनिवृत्तेः । यस्मिन् समये  
भावः तस्मिन्नैव न भावनिवृत्तिरित्यर्थः ॥

१ ‘शुव न’ इति ग—पाठः । २ ‘प्रपञ्चेन’ इति क—पाठः । ३ प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे २९तमे  
च । ४ ‘कारणभावना’ इति क—पाठः । ५ ‘वाऽकरणे०’ इति क—पाठः । ६ ‘पत्तेः एतदाश्रय०’  
इति छ—पाठः । ७ प्रथमे खण्डे २८तमे पृष्ठे ।

## ( मूलम् )

विशिष्टावबोधकारणं परमपदासन्नताकर्तृ दैन्यौत्सुक्यवर्जितं पारमा-  
र्थिकसुखवृत्तिं महासन्नवेवितं सदनुष्ठानहेतु शुभात्मपरिणामरूपं  
तप इति । न चैवम्भूतपरिणामरूपमेतत् कायसन्नापलक्षणमिति ५  
युज्यते वक्तुम्, अत एव नेदं कर्मफलमेव, तत्क्षयोपशास्तः प्रवृत्तेः  
तन्नवत् आत्मधर्मत्वात् । न चैवंविधपरिणामवतः सदनशनाद्यनु-  
ष्ठानेन प्रायः कायसन्नापोऽपि भवति । न चासौ सन्नपि शुभावहि-  
श्चरचेतसः चित्तसन्नापाय । न च तत्सन्नापरहितः कायखेदोऽपि

( खो० व्या० )

१०'

भावनिषेधेनेति । एतदेव विशेष्यते क्लिष्टकर्मक्षयहेतु, अस्मिन्नेव विषये तपसो  
विधानात् । एतदेव विशेष्यते विशिष्टावबोधकारणं, तपःपूर्वकसद्व्यानविधानात् ।  
एतदेव विशेष्यते परमपदासन्नताकर्तृ, कर्मनिर्जरणतः । एतदेव विशेष्यते दैन्यौ-  
त्सुक्यवर्जितं गाम्भीर्यधैर्यश्रयसम्पन्नत्वेन । एतदेव विशेष्यते पारमार्थिक-  
सुखवृत्तिं, शमसारतया । एतदेव विशेष्यते महासन्नवेवितमिहलोकाद्यपे- १५  
क्षाभावेन । एतदेव विशेष्यते सदनुष्ठानहेतु प्रवृत्तिमत् ज्ञानगर्भतया ऐवम्भूतं  
शुभात्मपरिणामरूपं तप इत्यार्हतः कृतान्तः । न चैवम्भूतपरिणामरूप-  
मेतत्-तपः कायसन्नापलक्षणमिति-एवं युज्यते वक्तुं ऐवम्भूतपरिणाम-  
रूपस्य विशुद्धध्यानात्मकत्वेन वेद्यसंवेद्यपदरूपतया सुखरूपत्वादिति योऽर्थः अत  
एव हेतोः नेदं-तपः कर्मफलमेव-एकान्तेन । कुत इत्याह-तत्क्षयोपशास्तः- २०  
कर्मक्षयोपशमतः प्रवृत्तेः कारणात् तन्नवतः-परमार्थेन आत्मधर्मत्वात्  
तपसः । न चेत्यादि । न चैवंविधपरिणामवतः-पुंसः सदनशनाद्यनु-  
ष्ठानेन अधिकारिण आगमविहितं सत् तेन प्रायः कायसन्नापोऽपि भवति ।  
न चासौ-कायसन्नापः सन्नपि शुभावहिश्चरचेतसस्तपस्विनश्चित्तसन्ना-  
पाय, शुभावहिश्चरचेतस्त्वादेव । न चेत्यादि । न च तत्सन्नापरहितः-चित्त- २५

## ( विवरणम् )

( १९ ) वेद्यसंवेद्यपदरूपतयेति । वेद्यं तत्त्वं संवेद्यते-सम्यक् परिच्छिद्यते यत्र  
तद् वेद्यसंवेद्यम्, तत्र तत् पदं चावस्थानलक्षणं वेद्यसंवेद्यपदम्, तद्वपं स्वभावो यस्य  
तत् तथा तस्य भावसत्ता तया ॥

१ 'हेतुः प्रवृत्तिं' इति डू-पाठः । २ 'एवं शुभां' इति डू-पाठः । ३ 'शमतः क्षयोपशमे  
कर्मे' इति कृ-पाठः ।

## ( मूलम् )

परमार्थतः खेद एव । न च तत्सन्तापकृदपि तदिष्टं परमज्ञानदर्शन-धरेरस्तीर्थकृद्धिः तद्वच्चनप्रामाण्यात् मनोमङ्गुलकर्तृतपःप्रतिषेधात् ५ चित्तेन्द्रियवश्यमात्रविधानात्, अन्यथाऽत्तर्ध्यानापत्तेः । न च अल्पकापर्खेदेऽपि महाव्याधिपीडितस्येव तद्दुःखज्ञातुस्ततो निर्विणस्य सुवैद्योपदेशात् सम्यक् तन्निवृत्त्युद्यतस्य लङ्घनौषधपानाद्यैः दुःखनिवृत्तिदर्शिनः तथाविधारोग्यभाजः समुपज्ञातरसान्तरस्य

( स्तो० व्या० )

१० सन्तापरहितः कायखेदोऽपि परमार्थतः खेद एव, अभिप्रेतार्थसिद्धौ कायखेद-साखेदतयाऽनुभवात् । न चेत्यादि । न च तत्सन्तापकृदपि—न च काय-सन्तापकृदपि तत्-तप इष्टम्—अभ्युपगतम् । कैरिल्याह—परमज्ञानदर्शनधरैः तीर्थकृद्धिः । कथं नेष्टमिल्याह—तद्वच्चनप्रामाण्यात्—तीर्थकरवचनप्रामाण्यात् । प्रामाण्यं च मनोमङ्गुलकर्तृतपःप्रतिषेधात् । तथा चार्षम्—

१५ “सो हु त्वो कायव्वो जेण मणो मङ्गुलं न चिन्तेइ ।  
जेण न इन्द्रियहाणी जेण य जोगा न हायन्ति” ॥  
तथा चित्तेन्द्रियवश्यमात्रविधानात् । विधानं च—

“कायो न केवलमयं परितापनीयो  
मिष्टै रसैर्बहुविधैर्न च लालनीयः ।

२० चित्तेन्द्रियाणि न चरन्ति यथोत्पथेषु  
वश्यानि येन च तदाचरितं जिनानाम् ॥”

इथं चैतदज्ञीकर्त्तव्यमिल्याह—अन्यथेत्यादि । अन्यथा—एवमनभ्युपगमे आर्त-ध्यानापत्तेः, प्रतिषिद्धं चैतत् भगवतेति भावनीयम् । न चेत्यादि । न च अल्प-कायखेदेऽपि सति महाव्याधिपीडितस्येवेति निर्दर्शनं तद्दुःखज्ञातुरसमूद्दस्य २५ ततः—दुःखनिवृत्त्युद्यतस्य लङ्घनौषधपानाद्यैः तथाविधकायखेदेऽपि दुःखनिवृत्तिदर्शिनः सर्तः तथाविधारोग्यभाजोऽन्तःसुखावेशेन समुपज्ञातरसान्तरस्य आरोग्यसम्भावनया चित्तखेदो न चात्पकायखेदेऽपीति वर्तते एष दृष्टान्तः ।

१ ‘न च सन्ताप०’ इति ग-पाठः । २ ‘देशात् तन्निवृ०’ इति ग-पाठः । ३ मङ्गुलम्—असुन्दरम् । ४ छाया—

तद् खलु तपः कर्तव्यं येन मनो मङ्गुलं न चिन्तयति ।

येन नेन्द्रियहानियेन च योगा न हायन्ते ॥

५ आर्या । ६ वसन्ततिलकी । ७ ‘दर्शिनसन्तः तथा०’ इति क-पाठः ।

(मूलम्)

चित्तखेदः । एवं भावतपस्त्रिनः संसारमहाव्याधिपीडितस्य मिथ्या-  
विकल्पदुःखज्ञातुस्तत्त्वतस्ततो निर्विण्णस्य भाववैद्यतीर्थकरोपदेशात्  
सम्यक् तन्निवृत्त्युद्युक्तस्य तथाविधविहितानुष्ठानात् मिथ्याविकल्प-५  
दुःखनिवृत्तिदर्शिनः तत्त्वसंबेदनभावारोग्यभाजः संमुद्भूतशुभ-  
रसान्तरस्य न भवति चित्तसन्तापः, अपि तु तथाविधव्यावाधा-  
निवृत्तितस्थाऽनुभवसिद्धा भवति परमनिवृत्तिरिति । दृष्टा चेष्टार्थ-  
संसिद्धावन्यन्नापि रत्नवणिकप्रभृतीनां तथाऽनशनादिकायपीडा मनो-  
निवृत्तिहेतुरिति न कायसन्तापलक्षणं तपो जैनानामिति । भवति १०  
चानेन प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणम्, अनुतापभावादाग्रहनिवृत्तेः, कुशल-  
परिणामयोगाद् भावनासिद्धेराज्ञाराधनात् सर्वतो निवृत्तेः सद्ब्यान-

(स्तोप व्याठ)

इदानीं दार्षनिकयोजनामाह एवमपीत्यादिना । एवं भावतपस्त्रिनः साधोः  
संसारमहाव्याधिपीडितस्य जन्मादिविकारभावतः मिथ्याविकल्पदुःख-१५  
ज्ञातुनैत्येऽन्यत् तत्त्वतो दुःखमिति तत्त्वतः-परमार्थेन ततः-मिथ्याविकल्प-  
दुःखान्निर्विण्णस्य भाववैद्यतीर्थकरोपदेशात्-तीर्थकरोपदेशेन सम्यग्-  
अविपरीतेन विधिना तन्निवृत्त्युद्युक्तस्य-मिथ्याविकल्पदुःखनिवृत्तावृद्युक्तस्य तथा-  
विधविहितानुष्ठानात्-चित्रविहितानुष्ठानात् मिथ्याविकल्पदुःखनिवृत्ति-  
दर्शिनो मात्रया तत्त्वसंबेदनभावारोग्यभाजः सतः संमुद्भूतशुभरसा-२०  
न्तरस्य प्रशान्तवाहितया न भवति चित्तसन्तापो न चात्पकायखेदेऽप्येवमिति  
वर्तते । उपचयमाह-अपि तु तथाविधव्यावाधाविनिवृत्तितः-हिष्टव्यावाधा-  
निवृत्या तथा-असङ्गशक्तियाऽनुभवसिद्धा । किमित्याह-भवति परम-  
निवृत्तिरिति 'योऽप्यतुभवसिद्धमेतदिति । लौकिकं दृष्टान्तमाह दृष्टा चेत्यादिना ।  
दृष्टा च लोके दृष्टार्थसिद्धौ सत्याभन्यन्नापि-अध्वगमनादौ रत्नवणिकप्रभृ-२५  
तीनां-प्राणिनां तथाऽनशनादिकायपीडा आहाराद्यभावेन मनोनिवृत्तेः हेतु-  
लौकिकमेतदिति-एवं न कायसन्तापलक्षणं तपो जैनानामिति स्थितम् ।  
भवति चानेन-तपसा प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणम् । कुत इत्याह-अनुताप-  
भावात् । भवति च तपस्त्रिनः प्रागदुश्चरितेऽनुतापः तथा आग्रहनिवृत्तेनिरभिष्व-  
ज्ञाशयभावेन । एवं कुशलपरिणामयोगात् अत एव भावनासिद्धेः एवमाज्ञा-३०

१ 'तथा विहिताऽ' इति क-पाठः । २ 'संमुद्भूतशमरसान्तरस' इति ग-पाठः । ३ 'अन्य-  
तत्त्वतो' इति ड-पाठः । ४ 'वृत्यावृत्तस्य' इति ड-पाठः । ५ 'योऽप्यतु०' इति क-पाठः ।  
६ 'अवगमनादौ' इति क-पाठः । ७ 'व्यज्ञशमभावेन' इति क-पाठः ।

## ( मूलम् )

योगान्निराकाङ्क्षत्वादनागतस्य चाकरणमिति, अतः “कृत्स्लकर्म-क्षयान्मोक्षः” इति युक्तियुक्तमेव ॥

५ एतेन यत् परैश्चोद्यते ‘भावनाहेयाः क्लेशाः किमत्र कायसन्तापेन व्यधिकरणत्वात्’ इतिः(ल्यादि) तदपि परिहृतमेव, कायसन्तापस्य तत्त्वतस्तपस्त्वानभ्युपगमात् तस्योक्तवत् कुशलपरिणामरूपत्वात्, तद[न]ङ्गत्वेन तु ब्रह्मचर्यभिक्षाटनादिवत् तदभिधानादिति ॥

किञ्च भावनाऽपि न स्तपोभेद एव, ध्यानस्य तपोरूपत्वात्, तस्य

१०

( स्तो० व्या० )

राधनात् अत एव सर्वतो निवृत्तेः समतया एवं सञ्च्यानयोगात् ध्यन्तर्योगास्या निराकाङ्क्षत्वादिहलोकादौ, न केवलमित्यं प्रागुपात्तकर्मनिर्जरणं अनागतस्य चाकरणमिति, अतः-अस्मात् कारणात् कृत्स्लकर्मक्षयाद् भवोपग्राहिकर्माण्यधिकृत्य मोक्ष इति युक्तियुक्तमेव-न किञ्चिदत्र प्रमाणविरुद्धम् ॥

१५ एतेन-अनन्तरोदितेन यत् परैश्चोद्यते बौद्धैः यदुत भावनाहेयाः क्लेशाः-रागादयः किमत्र कायसन्तापेन व्यधिकरणत्वादिल्यादि तदपि परिहृतमेव । कथमिलाह-कायसन्तापस्य-पराभिमतस्य तत्त्वतः-परमार्थेन तपस्त्वानभ्युपगमात् । तस्येत्यादि तस्य-तपसः उक्तवत्-यथोक्तम् । तथा किमिलाह-कुशलपरिणामरूपत्वात्, तदङ्गत्वेन-कुशलपरिणामाङ्गत्वेन पुनः २० ब्रह्मचर्यभिक्षाटनादिवदिति निर्दर्शनं तदभिधानात्-कायसन्तापाभिधानात् कायक्लेशवचनेन इति ॥

अभ्युच्यमाह किञ्चेत्यादिना । किञ्च भावनाऽपि नः-अस्माकं तपोभेद एव । कथं द्वादशभेदमध्ये भाव इत्याह-ध्यानस्य तपोरूपत्वात् । यदि नामैवं

## ( विवरणम् )

२५ (११-१२) ध्यन्तरयोगास्येति । वियः-बुद्धेरन्तरं-विशेषो ध्यन्तरम्, विशिष्टबुद्धिरितर्थः । ततो ध्यन्तरेणोपलक्षितो यो योगः-सम्यग्मनोवाकायव्यापाररूपोऽसम्यग्मनोवाकायनिषेधरूपश्च तस्यासिः-प्राप्तिस्या ॥

(१६) व्यधिकरणत्वादिति । कायसन्तापलक्षणं हि तपः काय एव वर्तते, न तु रागादिमलव्याकुले विज्ञाने इति कथमन्यत्र मलप्रलयं प्रत्यलं भवेदिति ? । न ३० तस्य कर्मण इत्थमनेन तपउपक्रमेण प्रकारेण अफलतेति । यदि हि तपः सङ्कुष्ठं कर्मादर्त्तफलमेवोपक्रम्यते तदा तत् कर्म विफलमेव प्राप्तमिति न वाच्यमित्यर्थः ॥

१ ‘सन्तापेनेत्यादि तदर्थं’ इति ग-पाठः । २ ‘क्रमणप्रकारेण’ इति ख-पाठः ।

(सूलम्)

च भावनापूर्वकत्वात् तदनिष्पत्तौ ध्यानासिद्धेः । न च सर्वथा  
योगनिरोधलक्षणलेश्यातीतानुपमशुक्लध्यानव्यतिरेकेण मोक्षः,  
क्रियाभावे तन्निवन्धनकर्मानुपरतेः, अन्यथा न तस्या मनागपि ५  
कर्महेतुत्वम्, न चैतद् दृष्टेष्टाविरोधि तथालोकाभ्युपगमक्षतेरित्ये-  
तदङ्गत्वेन मोक्षविद्यासाधनपूर्वक्रियारूपैवानिल्यत्वादिभावना, तथा-  
विधपरिणामजनकत्वेन क्षिष्टानुष्ठाननिवृत्तिहेतुत्वात्, विदिततत्त्वानां  
तु न किञ्चिदनया तदनुवादरूपया, निरतिचारसामायिकगर्भमेका-

(स्वो० व्या०)

१०

ततः किमिलाह-तस्य च- ध्यानस्य भावनापूर्वकत्वात् । भावनापूर्वकत्वं च  
तदनिष्पत्तौ-भावनाऽनिष्पत्तौ ध्यानासिद्धेः कारणात् । न चेत्यादि । न च  
सर्वथा-एकान्तेन योगनिरोधलक्षणं च तत् लेश्यातीतपरमशुक्लध्यानं  
चेति विग्रहः, तदव्यतिरेकेण मोक्षो न च । कथमिलाह-क्रियाभावे सति  
तन्निवन्धनकर्मानुपरतेः-क्रियानिवन्धनकर्मानुपरतेः । इथं चैतदङ्गीकर्तव्य- १५  
मिलाह-अन्यथा न तस्याः-क्रियाया मनागपि कर्महेतुत्वम्, तदभावेऽपि  
तदभावोपपत्तेः । न चैतत-अकर्महेतुलं दृष्टेष्टाविरोधि, किन्तु पिरोध्येव, इह  
क्रियाफलदर्शनात् सयोगकेवलिनोऽपि ईर्यापथकर्मवन्धाभ्युपगमाच्च । अत एवाह-  
तथालोकाभ्युपगमक्षतेः । इति-एवमेतदङ्गत्वेन, प्रक्रमादधिकृतध्यानाङ्गत्वेन  
मोक्षविद्यासाधनपूर्वक्रियारूपैव । ‘केलाह-अनिल्यत्वादिभावना । २०  
‘आदि’शब्दादशरणत्वादिग्रहः । यथोक्तम्-

“भावयितव्यमनिल्यत्वमशरणत्वं तथैकताऽन्यत्वे ।

अशुचित्वं संसारः कर्मश्रवसंवरविधिश्च ॥”

निर्जरणलोकविस्तरधर्मस्वाख्याततत्त्वचिन्ताश्च ।

बोधेः सुदुर्लभत्वं च भावना द्वादश विशुद्धाः ॥”<sup>१</sup>

२५

उपयोगं दर्शयति तथाविधेयादिना । तथाविधपरिणामजनकत्वेन-शुद्ध-  
चित्तपरिणामजनकत्वेन हेतुना किमिलाह-क्षिष्टानुष्ठाननिवृत्तिहेतुत्वात्  
अनिल्यत्वादिभावनायां विदिततत्त्वानां तु-योगिनां सामायिकवतां न किञ्चि-  
दनया-अनिल्यत्वादिभावनया । किंविशिष्टेयाह-तदनुवादरूपया । किं तर्हि? २०  
ध्यानमेव प्रधानसिद्ध्यङ्गभूतं श्रेय इति योगः । एतदेव विशेष्यते ३०

<sup>१</sup> ‘कर्मवन्धानुपरतेः’ इति ग-पाठः । २ ‘काङ्ग चित्तनिरोध०’ इति ग-पाठः । ३ ‘तानुपम-  
शुक्ल०’ इति सात । ४ ‘किमिलाह’ इति छ-पाठः । ५-६ आर्या । १

## ( मूलम्.)

ग्रचिन्तानिरोधलक्षणं तथासूक्ष्मप्रवृत्तिभावतः प्रचुरकर्मक्षयहेतुः  
ध्यानमेव प्रधानसिद्ध्यज्ञभूतं श्रेयः । एतद्वि निरूपमं कर्मामय-  
भैषजं विख्यातं विपश्चितां फलं सच्चेष्टितस्य प्रकर्षं उपादेयानां  
निराबाधं प्रकृत्या एकान्तेनापरोपतापि प्रशमसुखसङ्गतं समुद्धसद्-  
यथावस्थितज्योतिरित्यसात् तत्प्रकर्षमासादयतोऽक्षेपेण केवलं  
प्रकृष्टाच्च मोक्षं इति ॥

एतेन 'नारकादिकायसन्तापवत् तत्त्वतस्तपस्त्वायोगात् इत्यादि  
यावदतपस्त्रिनश्चैवं योगिनः स्युः कायसन्तापाभावात् न चैतदपि  
न्यायम्, अभ्युपगमादिविरोधादेव' इति निराकृतमवगन्तव्यम्,  
अनभ्युपगमेन भावतो निरवकाशत्वादिति । यच्चोक्तम्—'अथ न  
कायसन्तापस्तप इति, अपि त्वन्यादेव' इत्येतदाशङ्काह—'हन्तैवमपि

( स्तो० व्या० )

१३ निरतिचारसामायिकगर्भम् । एतदभावे तत्त्वतोऽधिकृतध्यानानुपत्तेः एकाग्र-  
चिन्तानिरोधलक्षणं अप्रमादातिशययोगात् तथासूक्ष्मप्रवृत्तिभावतः ।  
एतदेव विशेष्यते प्रचुरकर्मक्षयहेतुः असङ्गानुष्ठानान्तर्गतत्वेन ध्यानमेव प्रधान-  
सिद्ध्यज्ञभूतं श्रेय इति । तद्वि ध्यानं निरूपमं कर्मामयभैषजम् । एतच्च  
विख्यातं विपश्चितां-पण्डितानां निरूपमकर्मामयभैषजत्वेन फलं सच्चेष्टितस्या-  
२० नेकभवाभ्यासजं प्रकर्षं उपादेयानां वास्तवं न्यायमधिकृत्या निराबाधं प्रकृत्या  
सर्वांत्सुक्याभावेन एकान्तेनापरोपतापि, सर्वाश्रवनिरोधात् प्रशमसुख-  
सङ्गतं रागादिप्रहाणेन समुद्धसतः यथावस्थितज्योतिः प्रतिसमयं मोह-  
निवृत्तेः । इति—एवमस्तात्—ध्यानात् तत्प्रकर्ष-ध्यानप्रकर्षमासादयतः सतः  
अक्षेपेण केवलं प्रकृष्टाच्च अस्मादेव शैलेश्यवस्थासङ्गात् मोक्षं इति ॥

२४ एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन नारकादिकायसन्तापवत् तत्त्वतः  
तपस्त्वायोगादित्यादि पूर्वपक्षोदितं यावदतपस्त्रिनश्चैवं योगिनः स्युः  
कायसन्तापाभावात्, न चैतदपि न्यायमभ्युपगमादिविरोधादेवेति  
एतनिराकृतमवगन्तव्यम् । कुत इत्याह—अनभ्युपगमेन भावतः—  
परमार्थेन निरवकाशत्वादिति । यच्चोक्तं मूलपूर्वपक्षं एव—'अथ न काय-

१ 'कर्मामयभैषजं' इति ग-पाठः । २ द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य २९तमं पृष्ठं ३०तमं च । ३  
'गमेनाभावतो' इति ग-पाठः । ४ प्रथमे खण्डे ३०तमे पृष्ठे । ५ प्रथमे खण्डे ३०तमे पृष्ठे ।  
६ 'हेतु असङ्गां' इति छ-पाठः । ७ 'भावे न एकां' इति क-पाठः । ८ द्रष्टव्यमाद्यस्य  
खण्डस्य २९तमं पृष्ठम् । ९ 'आद्ये खण्डे ३०तमे पृष्ठे ।

( मूलम् )

न तदेकरूपं चित्रशक्तिकस्य कर्मणः क्षयायालम्, अन्यतमशक्ति-  
तोऽभावात्<sup>१</sup> इत्यादि तदप्ययुक्तम्, तस्यैकान्तत एकरूपत्वासिद्धेः,  
चित्रकुशलात्मपरिणामरूपत्वात् तत्तद्वचनादिनिमित्तभेदोपपत्तेः,<sup>५</sup>  
अनशनप्रायश्चित्तादिभेदाभ्युपगमादिति ॥

न चास्य कर्मशक्तित एव भावः, तत्क्षयोपशमतः प्रवृत्तेः तत्त्वत  
आत्मधर्मत्वात्, आवरणात् तदनभिव्यक्तेः, तदपगमादभि-  
व्यक्तिभावादिति । आह-कः पुनरस्यावगमहेतुः? परमगुरुवचन-  
श्रवणादिः । तदवासावपि क इति वाच्यम्, तथा भव्यत्वसहकारिणः<sup>१०</sup>

( स्वोप्यात् )

सन्तापस्तप इत्यपि त्वन्यदेवेतदाशङ्क्याह-हन्तैवमधि न तदेक-  
रूपं-तपः चित्रशक्तिकस्य कर्मणः-ज्ञानावरणीयादेः क्षयायालम् । कुत  
इत्याह-अन्यतमशक्तितोऽभावात् तपस इत्यादि, तदप्ययुक्तम्, तस्य-  
तपस एकान्तत एकरूपत्वासिद्धेः । असिद्धिश्च चित्रकुशलात्मपरिणाम-<sup>१५</sup>  
रूपत्वात् तपसः । तच्च तद्वचनादिवत् तन्निमित्तं च, ‘आदि’शब्दाद् विनयादि-  
ग्रहः, तद्वेदोपपत्तेः अनशनप्रायश्चित्तादिभेदाभ्युपगमात् वाह्याभ्यन्तर-  
रूपतया तपस इति । उक्तं च-

“अनशनमूनोदरता वृत्तेः सङ्घेषणं रसत्यागः ।

कायक्षेशः संलीनतेति बाह्यं तपः प्रोक्तम् ॥<sup>२०</sup>

ग्रायश्चित्त-ध्याने वैयावृत्य-विनयावयोत्सर्गः ।

स्वाध्याय इति तपः पद्मकारमाभ्यन्तरं भवति ॥”<sup>२५</sup>

न चेत्यादि । न चास्य-तपसः कर्मशक्तित एव सकाशाद् भावः, तत्-  
क्षयोपशमतः-कर्मक्षयोपशमतः प्रवृत्तेः कारणात् तत्त्वत आत्मधर्मत्वात्  
तपसः । आत्मधर्मत्वे कथं न सदाभाव इत्याह-आवरणात्-चारित्रमोहनीयलक्षणात्<sup>२५</sup>  
तदनभिव्यक्तेः तस्य-तपसोऽनभिव्यक्तेरिति । तदपगमात्-आवरणपगमात्  
अभिव्यक्तिभावादिति । आह परः-कः पुनरस्य-प्रस्तुतव्यतिकरस्य अव-  
गमहेतुः-परिच्छेदहेतुरिति? एतदाशङ्क्याह-परमगुरुवचनश्रवणादिः ‘आदि’-  
शब्दात् समुत्थानादिग्रहः । आह-तदवासावपि-परमगुरुवचनश्रवणाद्यवासावपि

१ ‘तदैकरूपं’ इति क-पाठः । २ ‘तो भावात्’ इति क-पाठः । ३ ‘आत्म०’ इति क-  
पाठः । ४ ‘श्रवणादि तद०’ इति क-पाठः । ५ ‘भव्यसह०’ इति गङ्गपाठः । ६-७ आर्या ।

## ( मूलस् )

काल-स्वभावादयः । किं पुनरत्रेत्थम्भूतभावावगमनिमित्तम् ? न परमगुरुवचनतोऽन्यत् । कथमर्वाग्हशां तदवसायः ? तथाविधक्षिष्ठ-  
५ कर्मविगमात्, तस्यापि च तथाविधकालस्वभावादिहेतुत्वात् परम-  
गुरुवचनप्रामाण्यात्, अन्यथैवंविधव्यवहारोच्छेदापत्तेः, सर्वत्र  
संशयानिवृत्तेरिति । एवं कुशलरूपपरिणामरूपाच्च तपसः तथास्वभा-  
वत्वेन न न युक्तः सकलकर्मविगमः । न च तस्येत्थमफलता, व्यव-  
हारतस्थाप्राप्तफलानामपि योग्यतया लोके सफलतासिद्धेः, उद्यमि-

१०

( स्तो० व्या० )

क इति वाच्यम्-को हेतुरिति ? । एतदाशङ्काह-तथाभव्यत्वसह-  
कारिणः-अनादिपारिणामिकभावसहकारिणः काल-स्वभावादयः । उक्तं च  
वादिमुख्येन-

१५

“कालो सहाव णिर्यई पुञ्वकयं पुरिसकारणेगन्ता ।

मिञ्चत्तं ते चेव य समासओ होन्ति सम्मतं ॥”<sup>१</sup>

२०

आह-किं पुनरत्र-व्यतिकरे इत्थम्भूतभावाधिगमनिमित्तं यदुत तथा-  
भव्यत्वसहकारिणः कालस्वभावादयो हेतुरिति ? एतदाशङ्काह-न परमगुरुवचन-  
तोऽन्यत् निमित्तमिति । आह-कथमर्वाग्हशां-छ्वासानां तदवसायः-परम-  
गुरुवचनावसायः ? । एतदाशङ्काह-तथाविधक्षिष्ठकर्मविगमात् तदवसाय इति ।  
२० तस्यापि च-क्षिष्ठकर्मविगमस्य तथाविधकालस्वभावादिहेतुत्वात् । तद्देतुत्वं  
च परमगुरुवचनप्रामाण्यात्, सर्वज्ञवचनप्रामाण्यादिर्यात् । इत्थं चैतदङ्गी-  
कर्तव्यमित्याह-अन्यथा एवंविधव्यवहारोच्छेदापत्तेः-अतीन्द्रियव्यवहारो-  
च्छेदापत्तेः । आपत्तिश्च सर्वत्र संशयानिवृत्तेरिति । एवं कुशलरूपपरिणाम-  
रूपाच्च तपसः किमित्याह-तथास्वभावत्वेन-कर्मापनयनस्वभावत्वेन हेतुना  
२५ न न युक्तः सकलकर्मविगमः, किन्तु युक्त एव । न चेत्यादि । न च तस्य-  
कर्मण इत्थम्-अनेन तपउपकरणप्रकारेण अफलता । कुत इत्याह-व्यवहारत  
इत्यादि । व्यवहारतः-व्यवहारेण तथा-१क्रियैवाप्राप्तफलानामपि निश्चयतः  
योग्यतया कारणेन लोके सफलतासिद्धेः । निर्दर्शनमाह-उद्यमीत्यादि ।

१ ‘उद्यमे निष्फला०’ इति ग-पाठः । २ सिद्धसेनदिवाकरेण ।

३ छाया-कालः स्वभावो नियतिः पूर्वकर्त्तं पुरुषकारणमेकान्तात् ।

४ मिथ्यात्वं ते चैव च समासतो भवन्ति सम्यक्त्वम् ॥

५ ‘कारणे संत’ इति डृष्टिपाठः । ६ आर्या । ७ ‘क्रियै वा’ इति डृ-पाठः ।

## ( मूलम् )

निष्फलारम्भाङ्गराजनकबीजादीनां फलवच्छुतिप्रवृत्तेः, निश्चयतस्तु तावत्सामग्र्यन्तर्गतस्य तथाऽपगमभावात् न न तथास्वभावत्वमपि, तदभावे तदपगमानुपपत्तेः, अपगमे वाऽतिप्रसङ्गात्, सर्वेषां १० तदपगमापत्तेः; असमञ्जसत्वमिति सूक्ष्मधिया भावनीयम् ॥

एतेन ‘सर्वशक्तिविरोधासिद्धेः’ इत्यादि यावत् ‘तपःकर्मक्षयवादोऽप्यवृद्धजनमनोहर एवेत्यपकर्णयितव्यः’<sup>१०</sup> इत्येतद् व्युदस्तं प्रत्येतव्यम्, उक्तवत् सर्वशक्तिविरोधोपपत्तेः, तथाविधकुशलपरिणामस्य तत्प्रच्यावकत्वादिति ॥

यच्चोक्तम्—‘न चासिन् सत्यपि मोक्षसौविहित्यम्, अनेकान्तोप-

## ( स्तो० व्या० )

उद्यमिनां निष्फलारम्भ उद्यमिनिष्फलारम्भतश्च अङ्गराजनका बीजादयश्चेति समासः, एतेषां फलवच्छुतिप्रवृत्तेः व्यवहारतस्थाविधफलभावेऽपीति भावः । निश्चयतस्तु—निश्चयेन पुनः तावती चासौ सामग्री च तावत्सामग्री चिन्ततैरूपा १५ तसा अन्तर्गतं तावत्सामग्र्यन्तर्गतं तस, कर्मण इति प्रक्रमः, तथा—विशिष्टफलादानेन अपगमभावात् कारणात् न न तथास्वभावत्वम्—अभ्युपक्रमणस्वभावत्वमपि, किन्त्वस्त्येव, तदभावे—तथास्वभावत्वाभावे तदपगमानुपपत्तेः—कर्मापगमानुपपत्तेः, अपगमे वा तत्स्वभावस्य कर्मणः अतिप्रसङ्गात् । ततः किमित्याह—सर्वेषां—प्राणिनां तदपगमापत्तेः—कर्मापगमापत्तेः, अततस्व-२० भावत्वाविशेषादित्यमित्रायः । एवमसमञ्जसत्वमित्येतत् सूक्ष्मधिया भावनीयम् ॥

एतेनेत्यादि । एतेन—अनन्तरोदितेन वस्तुना सर्वशक्तिविरोधासिद्धेरित्यादि मूलपूर्वपक्षोक्तं यावत् तपःकर्मक्षयवादोऽप्यवृद्धजनमनोहर एवेत्यपकर्णयितव्य इत्येतत्—सर्वव्युदस्तं प्रत्येतव्यम् । कथमित्याह—उक्तवत्—२५ यथोक्तं तथा सर्वशक्तिविरोधोपपत्तेः । तथाविधकुशलप्रिणामस्य उक्तलक्षणतपोरूपस्य तत्प्रच्यावकत्वात्—सर्वशक्तिप्रच्यावकत्वात् इति ॥

यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं पूर्वपक्षे<sup>२</sup> एव—न चासिन्—अनेकान्तवादे सत्यपि

१ ‘वत्सुति०’ इति ग—पाठः । २ ‘तदभावेन तद०’ इति ग—पाठः । ३ ‘इत्यादिवत् तपः’ इति क—पाठः । ४ द्रष्टव्यं प्रथमस्य खण्डस्य ३०तमं पृष्ठं ३१तमं च । ५ आये खण्डे ३१त्रमे पृष्ठे । ६ ‘रम्भश्च अङ्गरा०’ इति छ—पाठः । ७ ‘तपोऽतसा’ क—पाठः । ८ द्रष्टव्यमादस्य खण्डस्य ३०तमं पृष्ठं ३१तमं च । ९ प्रथमे खण्डे ३१तमे पृष्ठे ।

## ( मूलम् )

द्रवानिवृत्तेः, तथाहि—मुक्तोऽपि न मुक्त एव, अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपि’ इत्यादि तदप्ययुक्तम्, न मुक्त एवेत्यवधारण-५ निषेधेनैव अनेकान्तवादसाफल्यात् अमुक्तोऽपीति ‘विधानासिद्धेः । आह—कथं न मुक्त एवेत्यनेकान्तवादसाफल्यम्? । उच्यते—स्यान्मुक्त इति वाक्यार्थापत्तेः । वाक्यार्थापत्तिश्च समुक्तत्वेनैव मुक्तत्वात्, मुक्तान्तरमुक्तत्वेन तदयोगात्, स्वपरभावाभावोभयाधीनात्मक-३ त्वात् सर्ववस्तूनामिति निर्णीतमेतत् ॥

१० अथवा सत्त्व-चैतन्य-सर्वज्ञत्वा॒॑सङ्घातप्रदेशत्वादिभ्यो मुक्ता-॒मुक्तसामान्यादमुक्तपर्यायेभ्यः कथश्चिदव्यतिरिक्तत्वात् सकलकर्म-॒क्षयाभिव्यक्तमुक्तपर्यायस्य स्यान्मुक्तः स्यादमुक्त इति न कश्चिद्

## ( स्वो० व्याँ० )

मोक्षसौविहित्यम्, अनेकान्तवादोपद्रवानिवृत्तेः, तथाहि—मुक्तोऽपि न १५ मुक्त एव, अनेकान्तवादहानेः, अपि त्वमुक्तोऽपीत्यादि यज्ञोक्तं तद-प्ययुक्तम् । कथम्? न मुक्त एवेति—एवमवधारणनिषेधेनैव । किमित्याह—॑ अनेकान्तवादसाफल्यात् हेतोः अमुक्तोऽपीति—एवं विधानासिद्धेः । आह—कथं न मुक्त एवेति—एवमनेकान्तवादसाफल्यम्? । एतदाशङ्क आह—उच्यते—स्यान्मुक्तः—कथश्चिन्मुक्त इति—एवं वाक्यार्थापत्तेः कारणात् । २० वाक्यार्थापत्तिश्च अर्थवृत्त्या समुक्तत्वेनैव मुक्तत्वात्, मुक्तान्तर-मुक्तत्वेन तदयोगात्—मुक्तत्वयोगात् । अयोगश्च स्वपरभावाभावोभयाधीनात्मकत्वात् सर्ववस्तूनामिति निर्णीतमेतदधस्तात् सदसद्गृहणाधिकारे<sup>१</sup> ॥

प्रकारान्तराभिधित्सयाऽऽह—अथवेत्यादि । अथवैवं सान्मुक्तः सादमुक्त इति २५ कथमित्याह—सत्त्वं च चैतन्यं च सर्वज्ञत्वं च असङ्घातप्रदेशत्वादयश्चेति द्रुद्धः, तेभ्यो मुक्तामुक्तसामान्यात् कारणात् अमुक्तपर्यायेभ्यः—सत्त्वादिभ्यः कथश्चित्—केनचित् प्रकारेण अव्यतिरिक्तत्वात् हेतोः । कस्येत्याह—सकलकर्मक्षयाभिव्यक्तशासौ मुक्तपर्यायश्चेति विग्रहस्तस्य । स्यान्मुक्तः—कथश्चिन्मुक्तः मुक्तत्वपर्यायापेक्षयैव, स्यादमुक्तः सत्त्वादिपर्यायापेक्षया इति न कश्चिद्

<sup>१</sup> ‘विधानसिद्धेः’ इति य-पाठः । <sup>२</sup> ‘परभावोभया०’ इति छ-पाठः । <sup>३</sup> प्रथमे खण्डे ।

( मूलम् )

**दोषः ।** न च य एव सत्त्वादिपर्यायः स एव मुक्तपर्यायः, प्रतीति-भेदात्, एकान्तैकत्वे सत्त्वादेरेव मुक्तत्वप्रसङ्गात् । अस्त्वेवमपि न दोष एवेति चेत्, न, देवदत्तादिषु सत्त्वादिभावेन तद्वावप्रसङ्गात् । ५ सोऽन्य एव सत्त्वादिरिति चेत्, कंसयोरन्यत्वहेतुरिति वाच्यम् । मुक्तत्वामुक्तत्वे एवेति चेत्, न, तयोस्तदन्यत्वहेतुत्वेन तद्वेदसिद्धेः, सर्वथैकत्वे तु द्वयोरपि सत्त्वादिमात्रत्वाविशेषाद् भेदाभावः, तथा

( स्वो० व्या० )

**दोषः ।** न चेत्यादि । न च य एव सत्त्वादिपर्यायः स एव मुक्तपर्यायः । १० कुत इत्याह-प्रतीतिभेदात् अधिकृतपर्याययोः । एकान्तैकत्वे तयोः किमित्याह-सत्त्वादेरेव-पैर्यायस मुक्तत्वप्रसङ्गात् । अस्ति-त्वयादि । अस्तु-भवतु एव-मपि सत्त्वादेरेव मुक्तत्वप्रसङ्गेऽपि न दोष एव । इति चेत्, एतदाशङ्काह-नेत्यादि । न-नैतदेवं देवदत्तादिषु-प्राणिषु सत्त्वादिभावेन हेतुना तद्भाव-प्रसङ्गात्-मुक्तत्वभावप्रसङ्गात् । स इत्यादि । सः-देवदत्तसम्बन्धी अन्य एव १५ सत्त्वादिः पर्यायः । इति चेत्, एतदाशङ्काह-क इत्यादि । कः तयोः-देवदत्त-सत्त्वादिमुक्तसत्त्वाद्योः अन्यत्वहेतुरिति एतद् वाच्यम् । मुक्तत्वामुक्तत्वे एवेति चेत् तयोरन्यत्वहेतु । एतदाशङ्काह-नेत्यादि । न-नैतदेवं तयोः-मुक्तत्वामुक्तत्वयोस्तदन्यत्वहेतुत्वेन-मुक्तसत्त्वदेवदत्तसत्त्वान्यत्वहेतुत्वेन हेतुना तद्वेद-सिद्धेः-मुक्तसत्त्व-देवदत्तसत्त्वाभ्यां मुक्तत्वभेदसिद्धेः । सर्वथा-२० एकान्तेन तैदेकत्वे-मुक्तसत्त्वाद्यमुक्तसत्त्वाद्यकत्वे पुनः द्वयोरपि-मुक्तसत्त्व-देव-दत्तसत्त्वयोः सत्त्वादिमात्रत्वाविशेषात्, ‘आदि’शब्दाचैतन्यादिग्रहः, भेदाभावः विशेषणविशेष्याव्यतिरिक्ततया तन्मात्रत्वोपपत्तेरिति भावार्थः । तथा च

( विवरणम् )

(२३) विशेषणविशेष्याव्यतिरिक्ततया तन्मात्रो(?)पत्तेरिति । चैतन्य- २५ संसारित्व-मुक्तत्वादीनि विशेषणानि, सत्त्वं तु विशेष्यम् । ततो विशेषणानां विशेष्यस्य चाव्यतिरिक्ततया, विशेषणानां विशेष्यमात्रतयेर्थः । तस्मात् सत्त्वोपपत्तेरिति । चैतन्यं संसारित्वमात्रात् कथञ्चिद् व्यतिरिक्तं नाभ्युपगम्यते तदा सत्त्वमात्रस्य सर्वत्राविशेषात् संसारी मुक्तः स्यात्, मुक्तो वा संसारी इति ॥

१ ‘कः स, मुक्तत्वा०’ इति ग-पाठः । २ ‘न्यत्वे हेतुत्वेन’ इति ग-पाठः । ३ ‘पर्यायस्यामुक्त०’ इति उ-पाठः । ४ ‘सत्त्वादिपर्यायः’ इति क-पाठः । ५ ‘सत्त्वे देव०’ इति उ-पाठः । ६ ‘तदहेतुकत्वे तु मुक्तसत्त्वाद्यकत्वे’ इति क-पाठः । ७ ‘व्यतिरिक्तानि नाभ्युप०’ इति च-पाठः ।

## ( मूलम् )

च सत्युक्तो दोष इति । सत्त्वाद्यन्यत्वे तु तस्यासत्त्वादित्वप्रसङ्गः इति  
चेत्, क एवमाह तदन्यदेव तत्, अपि तु स्याद्वादः कथश्चिदन्यत्  
पुकथश्चिदन्यत् । एकान्तान्यत्वानन्यत्वयोस्तिवतरेतरविकलतोभय-  
स्वरूपानुपपत्तिभ्यां तदसत्त्वापत्तिलक्षणोऽनिवारितप्रसरो दोषः-  
सूक्ष्मधिया भावनीय इति ॥

## ( स्तो० व्या० )

सति-एवं च सति उक्तो दोषः, देवदत्तादिषु सत्त्वादिभावेन तद्वाप्रसङ्ग-  
१० लक्षण इति । सत्त्वेत्यादि । सत्त्वाद्यन्यत्वे पुनः तस्य-मुक्तत्वादेः किमियाह-  
असत्त्वादित्वप्रसङ्गः । 'आदि'शब्दादज्ञेयत्वादिपरिग्रहः । इति चेत्, एतदा-  
शङ्काह-क एवमाहेत्यादि । क एवमाह यदुत तदन्यदेव तस्मात्-सत्त्वादेः अन्य-  
देव-अर्थान्तरभूतमेव तत्-मुक्तत्वादि, अपि तु स्याद्वादः । किंविशिष्ट इत्याह-  
कथश्चिदन्यत् स्वलक्षणादिभेदात् कथश्चिदनन्यदितरेतरानुवेधादेरिति । विष्णे  
१५ वाधामाह एकान्तेत्यादिना । एकान्तान्यत्वं चानन्यत्वं च मुक्तसत्त्वादि, मुक्तत्वादी-  
नामिति प्रक्रमः । एकान्तान्यत्वानन्यत्वे तयोः पुनः किमियाह-इतरेतरविकलता  
चैकान्तान्यत्वे उभयस्वरूपानुपपत्तिश्च एकान्तानन्यत्वे इतरेतरविकलतोभयस्वरू-  
पानुपपत्ती आभ्याम् । किमियाह-तदसत्त्वापत्तिलक्षणः तेषां—मुक्तसत्त्वादि-  
मुक्तत्वादीनामसत्त्वापत्तिः तदसत्त्वापत्तिः सैव लक्षणमस्येति विग्रहः । अनिवारित-  
२० प्रसरो दोष आपद्यत एवेत्यर्थः । सूक्ष्मधिया भावनीय इति अक्षरगमनिका ।  
भावार्थस्तु यदि मुक्तसत्त्वादि-मुक्तत्वादीनामेकान्तेन भेदः, तत इतरेतरविकलता  
द्वयोरपि । एवं चासत्त्वं द्वयोरपि, तथा परस्परविकलयोर्विशेष्यत्वाद्ययोगात् । अथाभेदः  
तत उभयस्वरूपानुपपत्तिः, मुक्तसत्त्वादेर्मुक्तत्वाद्यभेदात् तत्स्वरूपतया, मुक्तत्वादेर्वा  
मुक्तादिसत्त्वरूपतयेति ॥

## ( विवरणम् )

(१४) स्वलक्षणादिभेदादिति । स्वलक्षणं-स्वरूपं तद्वेदात् । तथाहि-मुक्तत्वस्य  
सर्वकर्मनिर्मूलप्रलयः स्वरूपम्, सत्त्वस्य तु विद्यमानता स्वरूपम् । 'आदि'शब्दाद्  
दिक्कालादिभेदपरिग्रहः । तथाहि-सार्वत्रिकं सत्त्वम्, भवेऽपवर्गे च भावात् । मुक्तत्वं  
निर्वाणपुरप्रविष्टानामेव प्राणिनामिति ॥

१ 'लक्षणो निवारितः' इति ग-पाठः । २ 'दन्यत्वस्वलक्षणः' इति क-पाठः । ३ 'मुक्तत्वा-  
दिमुक्तत्वः' इति क-पाठः । ४ 'सत्त्वादिमुक्तसत्त्वादीनः' इति छ-पाठः ।

(मूलम्)

एवमनेकान्तत एव भावतो मुक्तिसिद्धिः, अन्यथाऽयोगात् । सकलकर्मविगमाच्च सर्वथा सङ्क्लेशाभावान्नेदमपुष्कलमिति कथं नोपादेयफलप्रकर्षः, उक्तवत् तदन्यसाधारणत्वासिद्धेः नेदं साप-५ वादमिति कथमस्य संसारिष्वपि भावः? ॥

एतेन 'तथाहि न वः संसार्यपि सर्वथा संसार्येव, एकान्तवादापत्तेः, अपि त्वसंसार्यपीति नेदमकृत्स्लं हेयानर्थोत्कर्षः' इति<sup>१</sup> एतदपि प्रत्युक्तम्, अर्थतस्तुल्ययोगक्षेमत्वात्, 'संसार्यन्तररूपेणासंसारित्वम्, अन्यथा तदभावप्रसङ्ग इत्युक्तप्रायम् । सङ्क्लेशकृत्कर्मयोगश्च १० संसारित्वमिति तद्वावेन नेदमकृत्स्लम्, अपि तु कृत्स्लमेवेति कथं न हेयानर्थोत्कर्ष इति भावनामात्रमेतत् ॥

(स्वो० व्या०)

एवमित्यादि । एवम्-उक्तनीत्या अनेकान्तत एव भावतः-परमार्थेन मुक्तिसिद्धिः, अन्यथाऽयोगात् मुक्तिसिद्धेः । सकलेत्यादि । सकलकर्म-१५ विगमाच्च कारणात् सर्वथा-एकान्तेन सङ्क्लेशाभावात् नेदं-मुक्तत्वम् अपुष्कलं किन्तु पुष्कलमेव, संसारित्वेनानुविद्धत्वात् । इति-एवं कथं नोपादेयफलप्रकर्षः? एतद्यकर्ष एव । कथमित्याह-उक्तवदित्यादि । उक्तवत्-यथोक्तं तथा तदन्यसाधारणत्वासिद्धेः, प्रक्रमात् संसारित्वसाधारणत्वासिद्धेः । अत एव नेदं-मुक्तत्वं सापवादम् । इति-एवं कथमस्य-मुक्तत्वस्य संसारिष्वपि २० भावः? नैवेत्यर्थः ॥

एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन तथाहि न वः संसार्यपीत्यादि मूलपूर्वपक्षोक्तं<sup>२</sup> यावन्नेदमकृत्स्लं संसारित्वं हेयानर्थोत्कर्ष इत्येतदपि प्रत्युक्तम् । कथमित्याह-अर्थतस्तुल्ययोगक्षेमत्वात् । एतदेवाह संसार्यन्तरेत्यादिना । संसार्यन्तररूपेण विवक्षितसंसारिणः असंसारित्वम्; अन्यथा-एवमनभ्युपगमे २५ तदभावप्रसङ्गः-विवक्षितसंसार्यभावप्रसङ्गः संसार्यन्तररूपेणापि भावात् तत्स्वरूपवदित्युक्तप्रायं-प्रायेणोक्तम् । सङ्क्लेशकृदित्यादि । सङ्क्लेशकृत् कर्मयोगश्च-सङ्क्लेशकरणशीलकर्मसम्बन्धश्च संसारित्वमिति कृत्वा तद्वावेन-सङ्क्लेशकृत्कर्मयोगभावेन नेदं-संसारित्वमकृत्स्लम्-असम्पूर्णम्, अपि तु कृत्स्लमेव । इति-एवं कथं न हेयानर्थोत्कर्षः? । एतदिति-एवं भावनामात्रमेतत्-अनन्त-३० रोदितमिति ॥

<sup>१</sup> द्रष्टव्यमायस्य खण्डस्य ३२तमं पृष्ठम् । <sup>२</sup> 'संसार्यन्तररूपेऽ' इति ग-पाठः । <sup>३</sup> 'मुक्तस्य संसारिऽ' इति ढ-पाठः । <sup>४</sup> आद्ये खण्डे ३२तमे पृष्ठे ।

## ( मूलम् )

यच्चोक्तम्—‘किञ्चानेकान्तवादिनो मानमपि न मानमेव, स्यान्मान-  
मिति तत्त्वनीतेरित्थं तदाभासमपि, ततश्चैवं तदतदात्मके प्रमाण-  
प्रमेयरूपे सर्वसिद्धेवासिद् वस्तुतत्त्वे विरोधाभाजि अस्य तदतद्वा-  
दिनो निष्कलंडभतिसमुत्प्रेक्षितसञ्चायानुसारतः सर्वमेव प्रमाण-  
प्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते’ इति एतदप्ययुक्तम्, अनेकान्तवादा-  
परिज्ञानात्, प्रलापमात्रत्वात्, तज्ज्ञाने सत्यस्याप्रवृत्तेः । तत्र यत्  
तावदुक्तम्—‘अनेकान्तवादिनो मानमपि न मानमेव’ इत्यत्र सिद्ध-  
१० साध्यता, विजातीयादिमानान्तरत्वेनामानत्वात्, अन्यथा तदभाव-  
प्रसङ्गात् इतरेतररूपतापत्तेः । तथाहि—प्रत्यक्षं प्रत्यक्षमानत्वेन मानम्,  
अनुमानादिमानत्वेनामानम्; एवमनुमानाद्यपि; अन्यथा तत्प्रति-  
नियतत्वाभाव इति स्यान्मानमिति शोभनैव तत्त्वनीतिः, कथश्चित्

( स्वो० व्या० )

१५ यच्चोक्तमित्यादि । यच्चोक्तं मूलपूर्वपक्षे<sup>१</sup>—किञ्चानेकान्तवादिन इत्यादि यावत्  
सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते इति एतदप्ययुक्तम्—  
अघटमानकम् । कथमित्याह—अनेकान्तवादापरिज्ञानात्, अत एव प्रलाप-  
मात्रत्वात् तज्ज्ञाने संति—अनेकान्तवादपरिज्ञाने सति अस्य—प्रलापमात्रस्य  
अप्रवृत्तेः कारणात् । एतद्विशेषेणोपदर्शयन्नाह—तत्रेत्यादि । तत्र यत् तावदुक्तं  
२० मूलपूर्वपक्षे<sup>२</sup>—अनेकान्तवादिनः—वादिनः किमित्याह—मानमपि न मानमेवे-  
त्यत्र सिद्धसाध्यता । कथमित्याह—विजातीयादिमानान्तरत्वेन प्रत्यक्षेऽधिकृतेऽनुमानमानत्वात् । ‘आदि’शब्दात् सजातीयव्यक्त्यन्तर-  
मानत्वपरिग्रहः । इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यमित्याह—अन्यथेत्यादि । अन्यथा—एवमन-  
भ्युपगमे तदभावप्रसङ्गात्—विवक्षितमानाभावप्रसङ्गात् । प्रसङ्गश्चेतरेतररूप-  
२५ तापत्तेः—प्रत्यक्षादेरनुमानादिरूपतापत्तेः अनुमानादेश्च प्रत्यक्षादिरूपतापत्तेरिति ।  
विजातीयादिमानान्तरत्वेनामानत्वमुपदर्शयति तथाहीत्यादिना । तथाहीत्युपप्रदर्शने ।  
प्रत्यक्षं प्रत्यक्षमानत्वेन मानम्, अनुमानादिमानत्वेन अमानम् ।  
एवमनुमानाद्यपि स्वगतेनैव मानत्वेन मानम्, मानान्तरमानत्वेन त्वमानमिति ।  
अन्यथा—एवमनभ्युपगमे तत्प्रतिनियतत्वाभावः—प्रत्यक्षादेनियतत्वाभावः ।

<sup>१</sup> प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे ३३तमे च । अत्र ‘प्रमाणप्रमेयादि’ इति पाठो नास्ति, किन्तु ‘प्रमाणादि’ इति पाठः । <sup>२</sup> आदे खण्डे ३२तमे पृष्ठे । <sup>३</sup> प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे ३३तमे च । <sup>४</sup> ‘सति अस्य अनेका०’ इति क-पाठः । <sup>५</sup> प्रथमे खण्डे ३२तमे पृष्ठे ।

(मूलम्)

स्वव्यक्तिमानत्वेन मानत्वात्, मानान्तरमानत्वेन त्वमानत्वात् ॥

इत्थं तदाभासमपि भावनीयम्, तस्याप्यनेकात्मकत्वात् विसं-  
वादेन तदाभासताया व्याप्तेः, तत्राव्यभिचारेण मानलक्षणयोगः ५  
तस्यापि ज्ञेयत्वात् ततस्तप्रतीतेश्चेति भावना ॥

न च प्रमेयवदपरिच्छत्यात्मकमेवैतत्, तथाऽप्रतीतेलोकादिविरो-  
धात् अदृष्टविभ्रमप्रतीत्यात्मकतया तु तदाभासता ॥

एवं हेत्वाभासेऽप्यसिद्धादौ साध्यविपर्ययप्रतिबद्धतया तत्र हेतु-

(स्तो० व्या०)

१०

इति-एवं स्यान्मानं-कथञ्चिन्मानं स्वगतमानत्वेनैव । इति-एवं शोभनैव  
तत्त्वनीतिः । एतदेवाह-कथञ्चित् स्वव्यक्तिमानत्वेन मानत्वात्,  
मानान्तरमानत्वेन त्वमानत्वात् इति ॥

इत्थम्-एवं तदाभासमपि-प्रमाणाभासमपि भावनीयं तदतदात्मकमेव ।  
कथमित्याह-तस्यापि-तदाभासस्य । किमित्याह-अनेकात्मकत्वात्, तदतदात्म- १५  
कत्वादित्यर्थः । एतदेवाह-विसंवादेन, विषयगतेनेति प्रक्रमः । तदाभासतायाः-  
प्रमाणाभासताया व्याप्तेः । किमित्याह-तत्र-विसंवादे अव्यभिचारेण हेतुना  
तदाभासतायाः । किमित्याह-मानलक्षणयोगः स्वव्याप्यगमकत्वात् । तस्यापि-  
लादि । तस्यापि-विसंबादप्रतीतेश्च यथावस्थितज्ञेयाधिगमनिमित्तं च मानमिति भावना ॥ २०

न चेत्यादि । न च प्रमेयवदिति निदर्शनं व्यतिरेकि, अपरिच्छत्यात्मक-  
मेव-एकान्तेन एतत्-तदाभासम् । कुत इत्याह-तथाऽप्रतीतेः-अपरिच्छत्यात्म-  
कत्वेनाप्रतीतेः । अप्रतीतिश्च लोकादिविरोधात्, लोकसमययुक्तिविरोधादित्यर्थः ।  
अदृष्टेत्यादि । अदृष्टात्-कर्मणो विप्रमः अदृष्टविभ्रमः, तत्रधाना प्रतीतिः तदा-  
त्मकतया पुनः कारणेन तदाभासता-मानाभासता परिच्छत्यात्मकत्वेऽपि ॥ २५

एवं सामान्येन मानाभासस्य कथञ्चिन्मानतामभिधायाधुनाऽनुमानाभासमधिकृत-  
आह-एवमित्यादि । एवम्-उक्तनीत्या हेत्वाभासेऽपि । किम्भूते इत्याह-असि-  
द्धादौ-असिद्धानैकान्तिकविरुद्धे साध्यविपर्ययप्रतिबद्धतया कारणेन तत्र-

(विवरणम्)

(१७) प्रमाणाभासताया व्याप्तेरिति । सर्वमपि प्रमाणाभासं विषयविसंवादेन ३०  
व्याप्तमित्यर्थः । ततो विसंवादे साध्ये प्रमाणाभासमपि प्रमाणमित्यात्ममिति ॥

१ 'तथा व्याप्तेः' इति ग-पाठः । २ 'मानत्वेनामान०' इति छ-पाठः । ३ 'वादेन  
अव्यभिऽ' इति क-पाठः ४ 'स्वव्याप्यकत्वात्' इति क-पाठः । ५ 'प्रतीतेः परि०' इति छ-पाठः ।  
अनेकान्त० ३०

( मूलम् )

त्वेऽन्यचाहेतुत्वमित्यनेकात्मकता । ततश्चैवं तदतदात्मकमेव प्रमाण-  
प्रमेयरूपं सर्वं वस्तुतत्त्वम् । न च विरोधभाग्, विरोधासिद्धेः सद-  
५ सदादीनामितरेतरानुवेधात्, अन्यथा तदनुपपत्तेः प्रमाणाविरोधात्,  
तथैव तत्प्रवृत्तेः, प्रतिनियतत्ववेदनादन्वयव्यतिरेकसिद्धेः, अन्यथा  
प्रतीत्यभावाद् वस्तुन एवानुपपत्तेः, नियमतो विरोधात्, सर्वत्रैका-  
न्तवादिनस्तदसत्तापत्तिलक्षणो विरोध इति निर्दर्शितं प्राक् ॥

एतेनैकदा वस्तुवस्त्वन्तरानापत्तिलक्षणो विरोधः प्रत्युक्तो य  
१० उच्यते परैः छाया-ऽतपवत् शीतोष्णवत् सुख-दुःखवद् वेति ।  
कुतः? असमानत्वात् । न हि छाया-ऽतपादिवदितरेतराननुविद्धाः

( सो० व्या० )

साध्यविपर्यये हेतुत्वे तद्मकत्वेन अन्यत्र-साध्ये अहेतुत्वमिति-एवं अने-  
कात्मकता हेत्वाभासेऽपि । ततश्चेत्यादि । ततश्चैवम्-उक्तनीत्या तदतदात्मक-  
१५ मेव प्रमाणप्रमेयरूपं सर्वं वस्तुतत्त्वम् । न च विरोधभागेतत्, विरो-  
धासिद्धेः । असिद्धिश्च सदसदादीनाम् । 'आदि'शब्दान्नित्यानित्यादिग्रहः ।  
किमिलाह-इतरेतरानुवेधात् कारणात् । इत्थं चैतदज्ञीकर्तव्यमिलाह-अन्यथा  
२० तदनुपपत्तेः-सदसदाद्यनुपपत्तेः तथा प्रमाणाविरोधात् । अविरोधश्च तथैव-  
सदसदादिप्रकारेणैव तत्प्रवृत्तेः-प्रमाणप्रवृत्तेः प्रतिनियतत्ववेदनात् नेदं सद-  
२५ सद्रूपताभावे । तथाऽन्वयव्यतिरेकसिद्धेः नेयं नित्यानित्यताभावे । इत्थं चैत-  
दज्ञीकर्तव्यमिलाह-अन्यथा प्रतीत्यभावात् कारणात् वस्तुन एवानुपपत्तेः,  
नियमतो विरोधात् । एतदेव निगमयति-सर्वत्रैत्यादि । सर्वत्र-सदसदादौ  
३० एकान्तवादिनः किमिलाह-तदसत्तापत्तिलक्षणः-सदाद्यसत्तापत्तिलक्षणः  
विरोधः । इति-एवं निर्दर्शितं प्राक्-सदसद्रूपाधिकारे<sup>१</sup> ॥

३५ एतेनैत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन एकदा-एकसिन् काले वस्तुनो वस्त्वन्त-  
रानापत्तिर्वस्तुवस्त्वन्तरानापत्तिः सैव लक्षणं यस्य विरोधस्य स तथाविधो  
विरोधः प्रत्युक्तो य उच्यते परैः-एकान्तवादिभिः । एनमेवाह छाया-ऽतपे-  
त्यादिना । छाया-ऽतपवदिति निर्दर्शनम् । एवं शीतोष्णवत् सुखदुःखवद् वेति  
४० निर्दर्शनम् । बहुत्वं विरोधव्याप्तिसन्दर्शनार्थस् । कुतोऽयं प्रत्युक्त इत्याह-असमान-  
४५ त्वात् । असमानत्वमेवाह-न हि छाया-ऽतपादिवत् प्रतिनियततया इतरेतरा-

१ 'सत्त्वापत्तिं' इति ग-पाठः । २ प्रथमे खण्डे प्रथमेऽधिकारे । ३ 'नेयं निपात्या नित्यं'  
इति छ-पाठः । ४ प्रथमे खण्डे ।

(मूलम्)

सदसदादयः, तद्वत् केवलानुपलम्भात् तथास्वभावत्वात् तथाऽनुभवसिद्धेरिति छायाऽतपानुविद्धान भवतीति विरोधकल्पनायामपि कः प्रसङ्गः सदसदादिषु? । न ह्यणुरचेतन इति ज्ञानेऽपि तद्वत् ५ तद्विरोधाभिधानं युक्तम्, तत्स्वभावभेदोपपत्तेः इत्येवं शीतोष्णादिष्वपि योज्यम् ॥

एवं च ‘अस्य तदतद्वादिनो निष्कलङ्घमतिसमुत्प्रेक्षितसञ्चयायानुसारतः सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते’<sup>१</sup> इति वचनमात्रम्, तदतद्वादिन एव स्वपरभावाभावोभयात्मकतया १० सर्ववस्तुनां प्रतिनियतत्वसिद्धेः, अन्यथा चासिद्धेः, इतरेतरात्मक-

(स्तो० व्या०)

ननुविद्धाः सदसदादयः, किन्त्वितरेतरानुविद्धा इति । कुत इत्याह—तद्वत्—छायाऽतपादिवत् केवलानुपलम्भात् सदसदादीनाम् । अनुपलम्भश्च तथास्वभावत्वात्—इतरेतरानुविद्धसदसदाद्यनुभवोपलब्धेः । इति—एवं छायाऽतपानुविद्धा न भवति । इति—एवं विरोधकल्पनायामपि सलां छायाऽतपादीनां कः प्रसङ्गः सदसदादिषु लक्षणभेदात्? । एतत्यकटनायैवांह न ह्यणुरित्यादिना । न ह्यणुः अचेतन इति कृत्वा ज्ञानेऽपि चेतने तद्वत्—अणुवत् तद्विरोधाभिधानं—चेतनत्वविरोधाभिधानं युक्तम् । कथं न युक्तमित्याह—तत्स्वभावभेदोपपत्तेः २० तयोः—अणु-ज्ञानयोः स्वभावभेदस्तत्स्वभावभेदस्तुपपत्तेरिति । एवं शीतोष्णादिष्वपि निर्दर्शनेषु योज्यम् ॥

एवं चेत्यादि । एवं च—उक्तनीत्या अस्य तदतद्वादिनः—स्थाद्वादिनः निष्कलङ्घमतिसमुत्प्रेक्षितश्चासौ सञ्चयायश्च तदनुसारतः—तदनुसारेण । किमित्याह—सर्वमेव प्रमाणप्रमेयादि प्रतिनियतं न घटते इति वचनमात्रं २५ निरर्थकं मूलपूर्वपक्षोक्तमिति । कथमित्याह—तदतद्वादिन एव—अनेकान्तवादिन एव स्वपरभावाभावोभयात्मकतया कारणेन सर्ववस्तुनां—प्रमाणादीनां प्रतिनियतत्वसिद्धेः कारणात्, अन्यथा चासिद्धेः प्रतिनियतत्वस्य । असिद्धिश्च

१ ‘तत्तद्विरोधाऽ’ इति ग—पाठः । २ द्रष्टव्यं खण्डस्याद्यस्य ३२तमं पृष्ठं ३३तमं च । अन्न ‘प्रमाणप्रमेयादिरूपपाठस्य स्थाने ‘प्रमाणादिपाठः । ३ ‘अन्यथा तदसिद्धेः, इतरेऽ’ इति क—पाठः । ४ द्रष्टव्यमाद्यस्य खण्डस्य ३२तमं पृष्ठं ३३तमं च ।

( मूलम् )

स्वेन तत्स्वरूपहानिप्रसङ्गात् ॥

एतेन ‘यः पश्यत्यात्मानम्’ इत्यमपि सञ्च्रहग्रन्थः प्रत्युक्तः;  
५ उक्तार्थसञ्च्रहपरत्वात्, तस्य च निराकृतत्वात्, अतोऽनेकान्ता-  
त्मक एव वस्तुतत्त्वे प्रमाणप्रमेयव्यवहारसिद्धिरूपवत् सकलदोष-  
विरहादिति ॥

एवमनेकान्तात्मकमिह तत्त्वं दर्शितं मया लेशात् ।

जडजनहिताय कृपया गुरुप्रसादाज्ञादेनापि ॥ १ ॥  
१० प्रतिपक्षदोषवत्या ये खल्वेकान्तवादयुक्त्याऽपि ।

विस्मयमुपनीयन्ते त इह जडाः प्रस्तुता नान्ये ॥ २ ॥<sup>३</sup>

( स्व० व्या० )

इतरेतरात्मकत्वेन पररूपभावाभावेन पररूपश्राप्या । इतरेतरात्मकत्वमनेनेतरता-  
त्मकत्वेन तत्स्वरूपहानिप्रसङ्गात्-प्रमाणादिवस्तुस्वरूपहानिप्रसङ्गात् । प्रमाणस्य  
१५ प्रमेयरूपापत्या प्रमेयस्यापि प्रमाणरूपापत्या स्वरूपहानिप्रसङ्ग इति ॥

उपसंहरन्नाह-एतेनेत्यादि । एतेन-अनन्तरोदितेन सँवेणैव यः पश्यत्या-  
त्मानमित्यमपि सञ्च्रहग्रन्थः-मूलपूर्वपैक्षोपन्यस्तः प्रत्युक्तः । कुत इत्याह-  
उक्तार्थसञ्च्रहपरत्वात् तस्य, तस्य च-उक्तार्थस्य निराकृतत्वात् । अतः-  
असात् कारणात् अनेकान्तात्मक एव वस्तुतत्त्वे किमित्याह-प्रमाण-  
२० प्रमेयव्यवहारसिद्धिः । कुत इत्याह-उक्तवत्-यथोक्तं तथा । किमित्याह-  
सकलदोषविरहादिति ॥

उपसंहरन्नाह-एवमित्यादि । एवम्-उक्तनीत्या अनेकान्तात्मकमिह-प्रक-  
रणे तत्त्वं दर्शितं मया लेशात् लेशेन । किमित्याह-जडमतिहिताय । केन  
हेतुनेत्याह-कृपया । कुतो हेतोरित्याह-गुरुप्रसादात् । किंविशेषेन मयेत्याह-  
२५ जडेनापि-मन्दबुद्धिनाऽपि ॥ १ ॥

अधिकृतार्थमेव विशेषेण व्याचिख्यासुराह-प्रतिपक्षदोषवत्या  
नित्याद्यर्थगोचरया ये खल्लु-य एव एकान्तवादयुक्त्याऽपि नित्यस्य क्रम-यौग-  
पद्याम्यामर्थक्रियाविरोधादिलक्षणया प्रतिपक्षदोषवती चेयमनित्यस्यापि तथैव तद्वि-  
रोधादिति विस्मयमुपनीयन्ते ये तथाविधालोचनारहिताः त इह-प्रक्रमे जडाः  
३० प्रस्तुताः, नान्ये-एकान्तामिनिविष्टा अभिगृहीतमिथ्यादृष्ट्य इति ॥ २ ॥

१ द्रष्टव्यं प्रथमस्य स्वाण्डस्य ३३तमं पृष्ठम् । २-३ आर्या । ४ ‘स वैणैव यः’ इति छ-पाठः ।

५ द्रष्टव्यं प्रथमे खण्डे ३३तमं पृष्ठम् । ६ ‘अधिकृतार्थार्थमेव’ इति छ-पाठः ।

( मूलम् )

प्रतिपक्षदोषदर्शनविधिना शक्यं च कर्तुमेतेषाम् ।  
सद्बोधहितं प्रायः कृपाऽप्यतः सङ्गतैतेषु ॥ ३ ॥<sup>१</sup>

( स्वो० व्या० )

प्रतिपक्षेत्यादि । प्रतिपक्षदोषदर्शनविधिना निरन्वयनाशपक्षे तदुत्तराहेतुक-  
त्वाद्यापत्तिलक्षणेन शक्यं च कर्तुमेतेषां-प्रस्तुतजडानां किमित्याह-सद्-  
बोधहितं प्रायः-बाहुल्येन कृपाऽप्यतः कारणात् सङ्गता मोहासुखसंवेगयुत-  
कृपात्यागतः अन्यहितयुतत्वेन एतेषु-अधिकृतजडेषु ॥ ३ ॥<sup>५</sup>

( विवरणम् )

(८-९) मोहासुखसंवेगयुतकृपात्यागतोऽन्यहितयुतत्वेनेति । इह त्रिविधः  
संवेगः—मोहगर्भः असुखगर्भः संज्ञानगर्भश्चेति । तथा च पठन्ति—

“आर्तध्यानार्थ्यमेकं स्थान्मोहगर्भं तथा परम् ।  
सञ्ज्ञानसङ्गतं चेति वैराग्यं त्रिविधं मतम् ॥<sup>२</sup>  
इष्टतरवियोगादिनिमित्तं प्रायशो हि यत् ।  
यथाशक्त्याऽपि हेयादावप्रवृत्त्यादिवैर्जितम् ॥<sup>३</sup>  
उद्वेगकृद्विषादायमात्मघातादिकारणम् ।  
आर्तध्यानं यदो मुख्यं वैराग्यं लोकसम्मतम् ॥<sup>४</sup>  
एको नित्यस्था कक्षेऽस्य संम्बन्धेहः(?)  
सर्वं निश्चयाद् भूयो भवनैर्गुण्यदर्शनात् ॥<sup>५</sup>  
तत्त्यागायोपशान्तस्य सदृचसापि भावतः ।  
वैराग्यं तदूतं यत् तन्मोहगर्भमुदाहृतम् ॥<sup>६</sup>  
भूयांसो नैमिनो बद्धा बाह्येनेच्छादिना ह्यमी ।  
आत्मानस्तद्वशात् कष्टं भवे तिष्ठन्ति दारुणे ॥<sup>७</sup>  
एवं विज्ञाय तत्त्यागविधित्यागश्च सर्वथा ।  
वैराग्यमाहुः सञ्ज्ञानसङ्गतत्त्वदर्शनम् ॥<sup>८</sup><sup>९</sup>

ततः मोहयुक्तस्यासुखयुक्तस्य प्राणिनो यः संवेगस्तयुक्ता याऽसौ कृपा तस्याः  
त्यागतः—परिहारात् सकाशाद् यदन्यत् लक्षणमाभ्यां कृपाभ्यां तृतीयकृपालक्षणं हितं  
तयुतत्वेनेति ॥

१ आर्या । २ ‘सञ्ज्ञान०’ इति च-पाठः । ३ अनुष्टुप् । ४ ‘संवेगश्च वैराग्यं इष्टतर०’ इति च-पाठः ।  
५ ‘वर्तेत’ इति ख-च-पाठः । ६ अनुष्टुप् । ७ ‘उद्वेगकृद्विषादायमात्म०’ इति ख-च-पाठः । ८ ‘आर्त-  
ध्यानं यदो’ इति च-पाठः । ९ अनुष्टुप् । १० ‘सम्बन्धेह’ इति च-पाठः । ११-१२ अनुष्टुप् ।  
१३ ‘नैमिनो’ इति च-पाठः । १४ ‘बाह्येनेस्यादिना’ इति च-पाठः । १५ अनुष्टुप् । १६ ‘दर्शनम्’  
इति च-पाठः । १७ अनुष्टुप् । १८ ‘मात्रां कृपाभ्यां’ इति च-पाठः । १९ ‘कियालक्षणं’ इति ख-पाठः ।

( मूलम्.)

जातो गुरुप्रसादादेतत्सम्पादने समर्थोऽहम् ।

न च चित्रं सत्सङ्गो ह्यसतोऽपि न निष्फलो भवति ॥ ४ ॥<sup>१</sup>

५ मन्दनयनोऽपि लोके सहस्ररश्मिप्रभावतो नियमात् ।

पश्यति किञ्चिदवितथं वस्तुनि सर्वत्र सिद्धमिदम् ॥ ५ ॥<sup>२</sup>

सद्गुरुयोगेनापि च न यतो मे तदनुरूपबोधासिः ।

खकृतापराधतस्तज्जड एवासीत्यसन्दिग्धम् ॥ ६ ॥<sup>३</sup>

( स्तो० व्या० )

१० जात इत्यादि । जातः-निष्पन्नः गुरुप्रसादात् हेतोः एतत्सम्पादने-सद्गुरु-हितसम्पादने समर्थोऽहं गुरुप्रसादसामर्थ्यमेतत् । न च चित्रमेतत् । सत्सङ्गो यस्मात् असतोऽपि-पुंसो माद्यस्य न निष्फलो भवति, किन्तु सफल एव भवतीति ॥ ४ ॥

अधिकृतमेव दृष्टान्तेन समर्थयन्नाह मन्देत्यादिना । मन्दनयनोऽपि-प्रमाता १५ रात्यन्यादिः लोकेऽस्मिन् सहस्ररश्मिप्रभावतः-आदित्यप्रभावेन नियमात् पश्यति किञ्चित् । तथाविधं धर्मजातं अवितथं-यथावस्थितमेव वस्तुनि-स्याणवादौ सर्वत्र सिद्धं-प्रतिष्ठितमिदं लोक इति ॥ ५ ॥

२० सद्गुरुवित्यादि । सद्गुरुयोगेनापि च हेतुना न यतो मे तदनुरूप-बोधासिः-सद्गुरुयोगानुरूपबोधासिः । कुतो नेयमधिकृत्याह-खकृतापराधतः-खकृतकर्मापराधेन तत्-तस्माज्जड एवासीत्यसन्दिग्धमेतत् ॥ ६ ॥

( विवरणम् )

इति श्रीमुनिचन्द्रसूरीविरचितेऽनेकान्तजयपताकोद्योतदीपिकावृत्तिटिष्पणके मुक्तिवादाधिकारः समाप्तः । तत्समाप्तौ च समाप्तमिदं निजविनेयरामचन्द्र-गैणिकृतायन्तान्तरेङ्गसात्वांहास्येन श्रीमद्दनेकान्तजयपताकावृत्तिटिष्पणकम् इति ।

२५ कष्टो ग्रन्थो मतिरनिपुणा सम्प्रदायो न तादृक् शास्त्रं तत्रान्तरमतमतं सञ्चिधौ नो तथापि । स्वस्य स्मृतैः परहितकृते चात्मबोधानुरूपं मैगामागः परमहमिह व्यावृतश्चित्तशुद्ध्वा ॥

३० इत्यनेकान्तजयपताकोद्योतटिष्पणकं समाप्तम् । ग्रलक्ष्मरर्गणनया टिष्पणकस्य मानं ग्रन्थाप्रमाणं २००० ॥

१-३ आर्या । ४ 'गणितात्यन्ता' इति च-पाठः । ५ 'रङ्गथाद्येन श्री०' इति ख-पाठः; च-पाठस्तु रङ्गथाद्येन श्री० । 'रङ्गसाहाद्येन' इति स्यात् । ६ 'मागामागः पमहमिह व्यापृतश्चित्त०' इति ख-च-पाठः । ७ मन्दकर्मान्ता । ८ 'गणनायां' इति च-पाठः । ९ '१७५०' इति च-पाठः ।

( मूलम् )

न च तस्यैवायं खलु दोषो यद् विषयोग्यतासहशः ।  
 कृत एव हि तेन गुणः स्वर्योर्थतः समधिको मन्ये ॥ ७ ॥<sup>१</sup>  
 आलोच्यमतो हेतत् प्रकरणमजडैरपि प्रसादपरैः ॥<sup>५</sup>  
 जडजनहितार्थमेते शिष्टाद्वत्वलभाः प्रायः ॥ ८ ॥<sup>२</sup>  
 न च शिष्टानामुचिते स्खलितं परिहितनिबद्धकक्षाणाम् ।  
 अभ्यर्थना पुनरियं तत्स्मृतये प्रकरणसमाप्तौ ॥ ९ ॥<sup>३</sup>  
 कृत्वा प्रकरणमेतद् यद्वासं कुशलमिह मया तेन ।  
 मात्सर्यदुःखविरहाद् गुणानुरागी भवतु लोकः ॥ १० ॥<sup>४</sup>

( स्तो० व्या० )

न चेत्यादि । न च तस्यैव-सद्गुरोरयं खलु दोषः यत्-यसात् विषय-  
 योग्यतासहशः-कर्मयोग्यतानुरूपः कृत एव तेन-गुरुणा गुणः स्व-  
 र्योर्थतः-आत्मसामर्थ्यात् समधिको मन्ये एवमहिति ॥ ७ ॥

आलोच्यमित्यादि । आलोच्यम्-आलोचनीयमतः-असात् गुरुकृतगुणात्<sup>५</sup>  
 हि-यसादर्थे अस्य च व्यवहितः सम्बन्ध इति दर्शयिष्यामः । किमालोच्यमित्याह-  
 एतत् प्रकरणम् । कैरित्याह-अजडैरपि-प्रकरणकाराद् विद्वत्मैरपीत्यर्थः ।  
 किम्भूतैरित्याह-प्रसादपरैः प्रकरणकारे इति । किमर्थमित्याह-जडजनहितार्थम् ।  
 कथमेतदालोचनात् तद्वितमित्याह-एते-जडा यसात् शिष्टाद्वत्वलभाः प्रायः  
 परप्रत्ययेन प्रवृत्तेः ॥ ८ ॥<sup>२०</sup>

न चेत्यादि । न च शिष्टानां-महात्मनामुचिते कर्तव्ये स्खलितम्, भवति  
 इति शेषः । किंविशिष्टानामित्याह-परहितनिबद्धकक्षाणाम् । वस्तुतः परहितनि-  
 बद्धकक्षत्वमेव शिष्टानां शिष्टत्वम् । यद्येवं किमर्थमेषां प्रकरणालोचनं प्रति प्रार्थना  
 इत्याशङ्कापोहायाह-अभ्यर्थना पुनरियं-प्रकरणालोचनगोचरा तत्स्मृतये-  
 शिष्टस्मृत्यर्थं मङ्गलबुद्ध्या प्रकरणसमाप्तौ ॥ ९ ॥<sup>२५</sup>

अवसानमङ्गलार्थमिति योऽर्थः स्वभूमिकौचित्यतः प्रकरणकारः समाय प्रकरणं  
 कुशलयोगोऽयमिति प्रणिधानमाह कृत्वेत्यादिना । कृत्वा प्रकरणमेतत्-अनेक-  
 कान्तज्यपताकाख्यं यद्वासं कुशलं-पुण्यं शुभयोगासेवनेन इह-लोके  
 मयेत्यात्मनिर्देशः तेन-कुशलेन कथं भवत्यित्याह-मात्सर्यदुःखविरहात्-  
 मात्सर्यदुःखविरहेण गुणानुरागी-गुणप्रमदसङ्गतो भवतु लोकः सर्व एव ॥ १० ॥<sup>३०</sup>

( मूलम् )

नमः श्रुतदेवतायै । समाप्तं चेदमनेकान्तजयपताकाख्यं प्रकरणम् ।  
कृतिरियं श्वेतभिक्षुश्रीहरिभद्राचार्यस्येति ॥

( स्वो० व्या० )

५. प्रणिधानमेतदिदं वाऽनुभूयमानावश्योचितं तत्त्वतस्तदर्थाभावेऽपि कुशलाशयकारि  
आरोग्यवोधिलाभप्रार्थनाकल्पमिति विद्वद्द्विः परिभावनीयम् ॥

नमो वाग्देवतायै भगवतै ॥

समाप्तं चेदमनेकान्तजयपताकाख्यं प्रकरणं कृतिर्धर्मतो जा(या)कि-  
नीमहत्तरासूनोराचार्यस्य हरिभद्रस्ते । टीकाऽप्येषाऽवचूर्णिका भावार्थ-  
माश्रावेदनी नाम तस्यैवेति ॥

नमोऽस्त्वनभियुक्तेभ्यो मन्दधीभ्यो विशेषतः ।  
यत्रभावाद् द्वयम् पि ग्रन्थकारत्वमागता ॥ १ ॥

इति श्रीमदनेकान्तजयपताका संमाप्ता । ग्रन्थाग्रं ८२५० ॥

१ ‘चार्यश्रीहरि०’ इति डू-पाठः । २ ‘समाप्तः छ ॥ अनेकान्तजयपताकावृत्तिः संपूर्णम् ॥  
शुभ(भे) भवतु ॥ कल्याणस्तु ॥’ इति डू-पाठः ।

मतिबौद्धाः ! शुद्धा प्रभवति कथं साऽद्य भवता  
 'विचारश्चार्वाकाः ! प्रचरति कथं चारुचतुरः ! ।  
 कुतक्स्तर्कज्ञाः ! किमपि स कथं तर्कयति यः  
 सति स्याद्वादाङ्गे प्रकटहरिभद्रोक्तवचने ॥ १ ॥'

ग्रावग्रन्थप्रमाणिप्रकटपदुरण्टकारवारभारतुष्ट-  
 प्रेष्ठदर्पिष्ठदुष्टप्रमदवशभुजास्फालनोत्तालवालाः ।  
 यद् द्वद्वा मुक्तवन्तः स्यमतनुमदं वादिनो हारिभद्रं  
 तद् गम्भीरं प्रसन्नं न हरति हृदयं भाषितं कस्य जन्तोः? ॥ २ ॥'

यथास्थितार्हन्मतवस्तुवेदिने  
 निराकृताशेषविपक्षवादिने । १०  
 विदग्धमध्यस्थनुमूढतारये  
 नमोऽस्तु तस्मै हरिभद्रसूरये ॥ ३ ॥'  
 सितपटहरिभद्रग्रन्थसन्दर्भगर्भ  
 विदितमभयदेवं निष्कलङ्गाकलङ्गम् ।  
 सुगतमतमथालङ्गारपर्यन्तमुच्चै-  
 स्त्रिविधमपि च तर्क वेत्ति यः साङ्घ्य-भद्रौ ॥ ४ ॥'

श्रीमत्सङ्गमसिंहसूरिसुकवेस्तस्यांडिसेवापरः  
 शिष्यः श्रीजयसिंहसूरिविदुषस्त्रैलोक्यचूडामणेः ।  
 यः श्री'नागपुरं'प्रसिद्धसुपुरस्थायी श्रुतायागतः  
 श्लोकान् पञ्च चकार सारजडिमाऽसौ यक्षदेवो मुनिः ॥ ५ ॥" २०

स्माप्तं चेदमनेकान्तजयपताकासूत्रं सम्पूर्णमिति अ० ३७५०

श्रीरस्तु ॥

१ 'विचारश्चार्वाकः प्रचरति' इति क-पाठः । २ शिखरिणी । ३ 'तद्गम्भीरप्रसन्नं' इति ग-पाठः ।  
 ४ सरधरा । ५ वंशस्थविलम् । ६ 'भद्रं ग्रन्थ०' इति ग-पाठः । ७ 'वत्तार्क तेत्ति य साङ्घ्य०'  
 इति क-पाठोऽशुद्धः । ८ मालिनी । ९ 'स्यांहिसेवा०' इति ग-पाठः । १० 'उरे प्रसिद्ध' इति  
 ग-पाठः । ११ शार्दूलविकीडितम् । १२ एतत्थाने ग-प्रतौ पाठोऽयम्-‘इति अनेकान्तजय-  
 पताकाख्यं प्रकरणम् ॥ श्रीः ॥’  
 अनेकान्त० ३१



## N O T E S

### (VOLUME I)

P. 1, l. 9. This line or its variant noted in the foot-note may be from the pen of the author or more probably from that of a copyist. Same seems to be the case with l. 10 of p. 2.

P. 1, l. 10. It was customary for the writers in Samiskṛta and Pāṇya to commence their work with a salutation or benediction. This is called 'maṅgala<sup>1</sup>'. The salutation is three-fold according as the deity in question is favourite (*ista*), appropriate (*samucita*) or both. Though our author says in his com. (p. 2<sup>2</sup>) that Lord Mahāvīra is his favourite deity, he is the appropriate deity, too, as this author is not only a *Jaina* but a *Jaina* saint as well and a spiritual descendent of Lord Mahāvīra himself.

P. 1, l. 10. 'Jayati' means 'is victorious'. Mammata has used this in the sense 'I salute' in his *Kāvyaprakāśa* (I, 1)<sup>3</sup>; for, whoever is victorious is honoured and saluted for the outstanding merits that led to his success or on the practical principle that 'nothing succeeds like success'. Haribhadra has used 'jayati' in two senses (vide p. 3 of his com.): (i) he subdues—vanquishes and (ii) he surpasses all on account of his *gunas*. Here the word 'guna' may mean virtue, merit or excellence. The first sense is explained in two ways: (a) the act of subduing which was done in a state prior to the attainment of omniscience or salvation is here figuratively referred to as the present one and (b) the result obtained by vanquishing the *karmans* is still there; for, the greatness accruing from it has not perished. The second sense is derived by the author on the ground that 'a root in Sk. has more than one meaning'.

P. 1, l. 10. 'Rāga' means 'attachment', and its complete destruction implies that of *dvesa* (aversion), too.

P. 1, l. 10. The word 'sarvajña' is explained on p. 3, ll. 25–26 as one who knows everything, subtle, concealed and distant.

P. 1, l. 10. Mahāvīra is worshipped by lords of gods i. e. by the sixty-four *Indras*<sup>4</sup> according to the *Svetāmbaras*. This conception is based

1 See pp. 248–249.

2 When no number of the volume is mentioned No. I is to be taken as understood till we come to "Notes" on Vol. II, when the reverse is to be assumed.

3 In its *vṛtti* Mammata himself says: "जयत्यर्थेन च नमस्कार आक्षिप्तते इति तां प्रति 'असिंप्रणतः' इति लभ्यते".

4 For details see my "Notes" (pp. 298–299) on *Nyāyakusumāñjali*.

upon the *Jaina* doctrine (common with that of the *Bauddhas* and the *Vaiśnavas*) that 'man in his spiritual perfection is higher than gods'.

P. 1, ll. 10-11. The first four adjectives<sup>1</sup> in this verse viz. (i) वित्तजितरागः, (ii) सर्वज्ञः, (iii) विदशनाथकृतपूजः and (iv) सद्भूतवस्तुवादी respectively connote four *mūlātis'ayas* (fundamental excellences) of Mahāvira. They are: (a) अपायापगमातिशय, (b) ज्ञानातिशय, (c) पूजातिशय and (d) वचनातिशय also known as वाग्मितिशय. For details see *The Jaina Religion and Literature* (Vol. II; ch. XIV).

P. 1, l. 11. According to Jainism there are only four grades of existence (*gatis*), and they are associated with four types of living beings viz. celestial (*deva*), human (*manusya*), infernal (*nāraka*) and sub-human (*tiryac*) respectively. So *s'iva-gati* is only a metaphorical conception, and hence it is at times referred to as the fifth *gati*. It means a grade of salvation.

P. 1, l. 11. The word 'vira' occurring in 'Mahāvira' is derived in two ways on p. 4, ll. 7-10. They are noted by Maladhārin Hemacandra Sūri in his com. (p. 1b) on Haribhadra's *Āvas'yakavṛtti*. While doing so, he has quoted the following verse:—

“विदारयति युक्तमेतपसा च विराजते ।  
तपोवीर्यं युक्तश्च तसाद् ‘वीर’ इति स्मृतः ॥”

Mahāvira is the name of the 24th—last *Tīrthankara* of the *Jainas* that flourished in India in this present 'Hūṇḍā' *avasarpiṇī*. He attained omniscience on the bank of the Rjupālikā river (see p. 198). He lived from 599 B. C. to 527 B. C.<sup>2</sup> For his life see JRL (Vol. I, pp. 20-23).

P. 1, l. 13. 'Nyāya', a homonym<sup>3</sup>, here means a rule.

P. 1, l. 14. *Karman* is the foreign element—the fine matter attracted and amalgamated by an embodied soul while carrying on an activity physical, vocal or mental. For details see *The Doctrine of Karman in Jaina Philosophy* (pp. VIII & XI-XII) and JRL (Vol. I, ch. XIII).

P. 1, l. 17. The word 'sātmya' is explained-defined on p. 7 as 'that whereby an individual experiences happiness even when food, drink etc. are opposed to his or her nature'.

P. 1, l. 20. By 'jada' are meant those persons who are dull in intelligence (vide p. 8, l. 13) but who are all the same open to correction (vide Vol. II, p. 236, l. 30).

1 These very adjectives in this order occur in the opening verse of *Dhammasaṅghahāṇī*. The propriety of each of them is discussed by Malayagiri Sūri in his com. (pp. 2a-3a) on this work.

2 See intro. (p. XII, fn. 3).

3 I use this word in the sense of *anekārthin i.e.* one having more than one meaning. Thus it is a multi-meaning word.

P. 1, l. 21. The text is styled as 'prakarana' on this page and on pp. 2, 3, 8 and 10 and in Vol. II on pp. 236, 239 and 240. 'Prakarana' here neither stands for a dramatic work as defined in Bharata's *Nātyasāstra* (XVIII, 45) nor for a chapter—a division of a work; but it connotes a work in general. It is defined on p. 9, ll. 14-15. In *Saptapadārthī* 'prakarana' is defined as under:—

“शास्त्रैकदेशमस्वदं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् ।  
आतुः ‘प्रकरणं’ नाम अन्थभेदं विवर्णितः ॥”

The author has referred to himself as 'prakarāṇakāra' on p. 2, l. 23; p. 3, l. 6; p. 8, l. 9 of Vol. I and on p. 239, ll. 17, 18 & 26 of Vol. II and as 'granthakāra' on p. 8, l. 18 of Vol. I and on p. 163, l. 24 of Vol. II.

Looking to the available treatises of the *Jainas*, Haribhadra seems to be the first amongst them to name his work as 'prakarana'. For, we have no knowledge of any work or works of his predecessor or predecessors which have been styled by the author himself as 'prakarana'. Gandhahastin Siddhasena Gaṇi in his com. (pt. II, p. 78) to Vācakavarya Umāsvāti's *Tattvārthādhigamasūtra* (VII, 10) and its *svopajñā Bhāṣya*, mentions *Saricaprakarana* as one of the treatises composed by Umāsvāti. But it remains to be ascertained whether this work was so named by Umāsvāti himself or not. He has, no doubt, used the word 'prakarana' in his *Bhāṣya* (p. 93) as already noted in the intro. (p. XIII) of Vol. I of AJP.

The word 'prakarana' is explained in another context by Vādin Deva Sūri in his *Syādvādaratnākara* (p. 7) as under:—

“वर्णात्मकं पदम् । पदात्मकं स्त्रम् । सूत्रसमूहः प्रकूणम् । प्रकरणसमूहो यथासमयं परिच्छेदो  
वा पदो वा आदिकं वा अध्यायो वा तत्समूहश्च शास्त्रमिति शास्त्रलक्षणम् ।”

The word *pagarana* (Sk. *prakarana*) occurs in *Visesācassayabhāṣa* (v. 1115<sup>1</sup>), and the commentator Hemacandra explains it as a division of a work. Similarly 'payarana' is met with, in the *svopajñā vṛtti*<sup>2</sup> of *Siddhahemacandra* (VIII, 1, 246). There it means a topic as is the case with this word 'prakarana' occurring on p. 303 of AJP.<sup>3</sup>

P. 1, l. 22. The author has here referred to himself in the plural number; but he has given no explanation about it on p. 8, l. 18. He has used the plural number for himself several times e. g. on pp. 38, 59, 65, 78, 79, 81, 82, 125, 152, 186, 237, 244, 274, 279<sup>4</sup>, 286, 302, 324, 327, 351, 362,

1 “पय-वक्त-पगरण-ज्ञाय-पाहुडाइनियतक्तमपमाणं ।  
तदण्सरता सुहं चिय वेष्पद गहियं इदं गेज्जं ॥ ११६ ॥”

2 “जुम्हदम्ह-पयरणं ॥ २४६ ॥” It means the topic of the declension of युष्मद् and अस्त्र.

3 For discussion about 'prakarana' in Gujarati see my article "Prakarana" published in "Jaina dharma prakāśa" (Vol. LXII, No. 7, pp. 240-244).

4 Here (p. 279) the word 'अस्त्रमिति' is explained in l. 3 as ज्ञैः, and the same is done in Vol. II, p. 206, l. 14.

371, 376, 394, 399 & 401 and in Vol. II on pp. 13, 41, 48, 51, 58, 68, 113, 131, 133, 205, 209, 222 & 239. The plural number does not betray his egoism; for, it is intended to suggest that there are good many persons who sail in the same boat as the author. In *Sāstravārtāsamuccaya* (v. 28), the com. (p. 21a) on *Dasaveyāliya*, that (p. 61) on *Nandī*, and that<sup>1</sup> (p. 9) on *Nyāyapravēśaka* our author has used the plural number. The pertinent lines are: “उपरिषाद् वैक्षयामः”, “उपरिषाद् वैक्षयामः”, “आवश्यके वैक्षयामः” and “दर्शणिष्यामः” respectively. Umāsvāti, too, has referred to himself in the plural number in his *Bhāṣya* (pp. 350 and 427) on TS (V, 22 & 27). Kalikālasarvajñā Hemacandra has done so in *Anyayogavyavacchedadvātrīmīś'ikā* (v. 31) and in the *svopajñā laghuvr̥tti* on *Siddhahemacandra* (I, 1, 1, & VII, 1, 1). Of these the first case is ingeniously explained in *Syādvādamañjarī*. As regards the second there is a *tippanī* as under:—

“प्रणिदध्महे” इत्यत्र वहुवचनं ध्येयगुणवाहुल्यात् कर्तुस्तरमेदेन, ‘अविशेषणे द्वौ चासदः’ इति (२-२-१२२) सूत्रेण वा निर्देषमस्ति, नाचार्यगव्यवोत्कर्मिति वैद्यम् ।”

Pr̥thivīdhara in his com. on *Mṛcchukalīka* has referred to himself in plural in the opening verse. It runs as under:—

“शेषुषीप्रौढजीवातुविवृतिर्मूर्च्छकटिके ।  
पृथ्वीधैरश्चिकीर्षद्विगणेशो गण्यते गुरुः ॥”

Now a days even editors use the plural number in their editorials.

P. 2, l. 4. ‘Nyakṣena’ means *in extenso*. This word occurs in Vol. II on p. 176, l. 21.

P. 2, l. 6. The word ‘sthūra’ occurs on pp. 102, 155, 157, 175, 178, 183, 184, 186, 366, & 376-378. But its meaning is not given in its *vyākhyā*. On p. 178, l. 19 it is merely suggested. Haribhadra has rendered ‘thūlaga’ occurring in *Pañcasuttaga* (II) as ‘sthūra’ in his com. (p. 9a) on it. It is also used by other writers who flourished after him e. g. by Siddharṣī in his com (pp. 30 & 32) on *Nyāyāvatāra* and by Malayagiri Sūri in his com. (p. 91) on *Nandī*. Sādhusundara Gaṇī mentions it as a synonym of ‘sthūla’ (gross) in his *S'abdaratnākara* (III, 72). The pertinent verse is as under:—

“अपचितोऽथाहैणायां पूजा पूज्याऽथ पीनके ।  
बहुलो वहलः स्थू-स्थूलौ पीत्रा सपीवरः ॥ ७२ ॥”

P. 2, l. 12. ‘S'iṣṭa’ means a magnanimous-minded personality. See p. 239, ll. 6 & 7 of Vol. II, where this word is explained as ‘mahātman’. As stated there his quality of being ‘s'iṣṭa’ lies in his being ever ready to do good to others. ‘Samaya’, a homonym, here means a convention, practice. So ‘s'iṣṭānām samayah’ means ‘practice of the good and the respectable’ i. e. to say the authority of good usage. It is thus equal to ‘s'iṣṭācāra’. The duty of salutation is based upon it. The lines ‘तत्र शिष्टानामयं...विप्लविनायकोपशान्त्ये’ occurs in the com. (p. 1b) on *Pañcavatthuga* and that (p. 1a) on *Sāstravārtāsamuccaya*.

<sup>1</sup> On p. 10 we have ‘निर्लोभट्यिष्यामः’.

P. 2, l. 12. - The phrase 'vighna-vināyaka' occurs in 'Haribhadra's com. (1a) on *Dasaveyātīya*, in his com. (p. 1) on *Anuogaddāra*, in his com. (p. 582a) on *Āvassaya*, in his com. (p. 1b) on *Pañcavatthuga* etc.

P. 2, l. 12. 'Prayojana' means 'purpose'. The word 'ādi' occurring in 'prayojanādi' stands for the other three requisites (*anubandhas*<sup>1</sup>)—the necessary elements of a literary work viz. *adhikārin*<sup>2</sup> (the person qualified to study), *abhidheya* (subject-matter) and *sambandha* (connection). The *adhikārin* here is the group of persons already put on a wrong scent by the propounders of absolute one-sidedness (*ekānta-vāda*) but who are at the same time open to correction. The *abhidheya* is the refutation of this absolutism (vide p. 9) and establishment of *anekānta-vāda* or the doctrine of 'many-in-one' or 'one-in-many'. The *sambandha* between the subject (which is here identical with 'purpose') and this work, is that of the type of 'sādhyā-sādhana'. The *anumāra-prayojana* (immediate purpose) of the author is the same as *abhidheya* viz. refutation of the allegations against *anekāntavāda*, and the *paramparā-prayojana* (ultimate purpose) is *dharma*. In the case of the listeners i. e. here students, the immediate purpose is acquisition of the knowledge of this work and that in the end, *dharma*.

The author wishes to lay special stress on 'purpose'; for, it is this that forms the principal factor in all activities, and hence he has specifically mentioned it. The far-sighted persons do not proceed to do any act without knowing the purpose for it. This idea is beautifully expressed by Kumārila in his *Mīmāṃsā-lokavārtika* (p. 4) as under:—

“सर्वस्यैव हि शास्त्रस्य कर्त्त्वे वांपि कथन्ति ।  
योवत् प्रयोजनं नोक्तं तावत् तत् केन गृहणैः? ॥ १२ ॥”

Cf. “प्रयोजनमनुदिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते”—*Ibid.*, p. 653

In the com. (p. 1b) on *Āvassaya* Malayagiri Sūri has quoted the following verse:—

“प्रेक्षावतां प्रवृत्यर्थं फलादिनितयं स्फुटम् ।  
मङ्गलं चैव शास्त्रादौ वाच्यमिदार्थसिद्धये ॥”

Here *phala* stands for 'prayojana', and 'ādi' implies *sambandha* and *vishaya*. As regards *sambandha* (connection) it is of various kinds. For instance in *Kāvya-prakāśa* the connection between the purpose and the subject is *kārya-kārana-bhāva*.

Malayagiri Sūri in his com. (p. 2a) on *Āvassaya* has pointed out two types of connection; for, he says: “सम्बन्धस्तु द्विधा उपायोपेयशावलक्षणो गुरुपर्वक्मलक्षणशः”.

Devendra Sūri in his com. (p. 1) on *Kāvya-māvāga* (v. 1) has noted three types of connection. The pertinent line is: “सम्बन्धस्त्वर्थापत्तिगम्यः, स च उपायोपेयलक्षणः साध्यसाधनलक्षणो गुरुपर्वक्मलक्षणो वा स्वयमभ्युद्य इति”.

1 “तत्र अनुबन्धो नाम अविकारि-विषय-सम्बन्ध-प्रयोजनाति”—*Vedāntasāra* (p. 3)

Cf. “सम्बन्धशाविकारी च विषयश्च प्रयोजनम् ।

विनाऽनुबन्धं ग्रन्थादौ मङ्गलं चैव शस्यते ॥”

2 See p. 248, fn. 2.

Haribhadra has noted on p. 9 the second type of connection.

Amongst the *Svetambara* writers he is perhaps<sup>1</sup> the first to mention the requisites<sup>2</sup>, whereas Nyāyācārya Yaśovijaya Gaṇi is practically the last celebrated writer to deal with this subject (vide his com. on *Kammapayadī*).

In *Mimamsāloka* (v. 12-25) there is exposition of *anubandhas*: For further details see Kamalasila's *Pañjikā* (pp. 1-10) on *Tattvasaṅgraha* and its English translation (Vol. I, pp. 3-15) by Dr. Ganganath Jha. Has Arcāta discussed this topic in his com. on *Hetubindu*?

P. 2, l. 15. Here Haribhadra refers to himself in the third person for, it was a fashion of writers especially who elucidated their own work by means of a gloss or so. Kulluka Bhatta on *Manusmṛti* (I, 4) has made the following observation:

‘प्रायेण आचार्याणामिवं शैलीं यत् स्वाभिप्रायमपि परोपदेशमिव वर्णयन्ति । अत एव ‘कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वात्’ इति जैमिनेरेव सुन्नम् । अत एव ‘तदुपर्यपि बादरायणः सम्भवात्’ इति बादरायणस्यैव शारीरकसूत्रम् ।’

Medhātithi on the same has said the same thing :

“प्रायेण ग्रन्थकाराः समर्तं परोपदेशेन बुवते ॥”

P. 2, ll. 17-18. The source of this quotation remains untraced. It occurs in Kotyācārya's com. (p. 2) on *Visesā*<sup>3</sup> and in various *Jaina* works of a later date than this. Some of them are noted by me in the article “The date of composition and authorship of a well-known verse in Sanskrit” published in “The New Indian Antiquary” (Vol. I, No. 5, pp. 340-341) and in “एक पदानु अवलोकन” published in *JSP* (Vol. III, No. 12). In the *svopajña* com. (p. 2) on *Utpādādisiddhiprakarana* Candrasena Sūri has written the following line before giving this quotation:—

“श्रेयोभूतं हि सम्भवदिन्नं भवति... न स्वयं श्रेयोभूतं तत्र विज्ञः स्वत एव न सम्भवति ॥”

P. 2, ll. 23-24. Here a question is raised as to why the author praises his favourite deity. If the answer is that it is with a view to warding off obstacles, it may be argued that it is not correct; for, in spite of such an eulogy one meets with an obstacle, and at times even in its absence, there is no obstacle to be faced. This argument is refuted by saying that we should take into account the extent of the eulogy as compared with the intensity of an obstacle or obstacles. Cf. *Muktāvalī* and Annambhatta's *Dīpikā*. The relevant portion from the former is quoted by the late Prof. A. B. Dhruva in his “Notes” (p. 2) to his edition of SM. Here he has

1 I use this word; for, I do not know the source of the following quotation occurring in Maladhārin Hemacandra's com. (p. 4) on *Visesā*:—

“सीतपवित्तिनिमित्तं अभिधेयप्रोयणाईं संवंशो ।

वत्तज्वाईं सथे तस्मुक्तं सुणिज्जिहरा ॥”

2 Kotyācārya in his com. (pp. 2-5) on *Visesā* has somewhat dealt with this topic but Jinadāsa Gaṇi is silent in his *Cunnī* on *Āvassaya*.

3 Out of four, *adhihārin* is not mentioned by him. Same is the case with his com. on *AJP* and his com. (p. 9) on *Nyāyapraveshaka*.

discussed the problem of the necessity of the *mangalācarana* and its *modus operandi*. Further, he has mentioned the following sources in connection with the *mangalavāda* :—

*Tattvacintāmani*, *Nyāyakaustubha*, *Nyāyamañjari*, *Muktāvalī* and its commentaries.

Prof. A. B. Gajendragadkar has quoted from *Dīpikā*, Patañjali's *Mahābhāṣya* and Abhinavagupta's *Locana* on *Dhvanyāloka* (p. 1) in his "Notes" (p. 151) on KP. Here he has said on the basis of these authorities that the *mangala* removes the obstacles not only of the author but also of those who expound and study it. Thus it is useful to three kinds of people: (i) its author, (ii) its teachers and (iii) its students.

As regards the *Jaina* sources, I may mention *Visesā*<sup>1</sup>, Guṇadhara's *Kasāyapāhuḍa*<sup>1</sup> and its commentaries and Yativṛṣabha's *Tiloyapāṇṇatti* (I, 8-27). For other details see my "Notes" on p. 239 of Vol. II of AJP.

P. 3, l. 17. 'अलं च सूर्य' occurs in Kotyācārya's com. (p. 5) on *Visesā*.

P. 3, ll. 19-20. Haribhadra as a commentator has here first given the sum and substance (*samudāyārtha*) of v. 1-10 and has then explained the same word by word (*avayavārtha*). He has adopted this very method on p. 167 but the opposite one in Vol. II, on p. 29. Instead of the phrase *samudāyārtha* he has used at times the phrases *pindārtha*<sup>2</sup> (p. 350 & Vol. II, p. 167), *aidamparya* (pp. 364, 370 & 380), *bhāvanikā* (Vol. II, p. 14) and *bhāvārtha* (Vol. II, p. 29). Municandra Sūri has used the phrase *paramārtha* on pp. 306, 332 and 378 and *abhisandhi* (Vol. II, p. 7) in this sense and *akṣarayojanā* for *avayavārtha* on (p. 306).

The method of giving both *samudāyārtha* and *avayavārtha* seems to be a favourite one with our author; for, in his several works he has done so, e. g. in *Das'avaikālikavyākhyā* (p. 9b)<sup>3</sup>, *Nandītikā* (pp. 23-27)<sup>4</sup> and *S'āstravārtasamuccayavivarana* (p. 1b). Various other *Jaina* commentators, Kotyācārya (vide his com. p. 2 on *Visesā*), Abhayadeva Sūri, Drona Sūri<sup>5</sup> and Vādin Deva Sūri, to mention a few out of many, have adopted this method. Even Candrakīrti, a *Bauddha* commentator, has done so in his com. (p. 4) on Nāgārjuna's *Madhyamakārikā*.

P. 4, l. 3. 'S'akra' is the name of the Indra of Saundharma *devaloka*, one of the heavens according to Jainism.

1 In the Hindi intro. (pt. I, pp. 86-89) to this *Kasāyapāhuḍa* (Vol. I) published along with Yativṛṣabha's *Cūḍāni* and Virasena's *Jayadharvalā* we have the discussion of *mangalavāda* in Hindi.

2 This may remind a *Bauddha* scholar of Jinamitra's *Nyāyabindu-pindārtha* which was translated into Tibetan in 840 A. D.

3 "तस्य च भावत्वादिति गाथास मुदायार्थः । अवयवार्थस्तु सामायिकविशेषविवरणादवसेयः ।"

4 In *Anuyogadvāravivṛti* (p. 2) Haribhadra says:

"अस्य संज्ञस्य समुदायार्थोऽवयवार्थश्च नन्दध्ययनटीकायां प्रपञ्चतः प्रतिपादित देवेति नेह प्रतिपाद्यते इति !"

5 See his com. (p. 1b) on *Ohārijijuttī*.

P. 4, l. 3. As'oka, a homonym, here means a kind of tree. Its Pāīya equivalent 'asoga' occurs in *Ovavāiya*. The 'Desī' word for it is 'kankilli' or 'kankelli'. The former occurs in *Supāsanāhacariya* (p. 556) and *Viyārasārapayarana* (v. 461) and the latter in *Rayanāvalī* (II, 12, 404).

According to the convention of the poets this tree puts forth flowers when it receives kicks from young beautiful ladies. See *Kumārasambhava* (III, 26<sup>1</sup>), *Meghadūta* (II, 15) and *Raghuvamīsa* (VIII, 62). The flower of this tree is considered as one of the five arrows of Cupid. In Appendix II (Botanical Notes) to *Trisastis'alākāpuruṣacaritra* (Vol. II) we have:

"Aśoka, Saraca indica, a tree with beautifull red blossoms which are very fragrant at night".

Some details about this tree are given in "Buddhi-prakāś'a" (Vol. 86, No. I, pp. 73-76). On p. 73 it is said that this As'oka tree cannot be identified with the tree known as આસોપાલવ in Gujarātī. This has been discussed in "Kumār" (Nos. 119 & 121).

P. 4, l. 3. 'Prātihārya' means an act of devotion of those gods who are attached to a Tīrthakara. In *Tiloyapāṇnatti* (IV, 915-927) there is a description of eight *prātihāryas*. For explanation see JRL (Vol. II, ch. XIV). For details see my "Notes" (pp. 159-164) on श्रीभक्तामरस्तोत्रनी पादपूर्तिरूप काव्यसंग्रह (Vol. II) and my article "आठ प्रातिहायों" published in "Virasāsana" (Vol. XV, No. 19). For comparation see 'Mahāvagga' of *Vinayapitaka* where there is mention of 15 *camatkāras—prātihāryas*.

P. 4, ll. 19-22. This verse occurs as a quotation in Haribhadra's com. (p. 6) on *Nandi*. The corresponding Pāīya verse in *Viyārasārapayarana* is:

“कङ्किणिकुसुमदुष्टि दिव्यहृषी चामरासणाई च ।  
भामण्डलमेरिछतं जयन्ति जिणपाडिहेराई ॥ ४६१ ॥”

P. 5, l. 17. 'Pudgala' is one of the six substances (*dravyas*) of the *Jaina* philosophy. It is inanimate and possesses colour, taste, smell and touch. In short, it can be rendered into English as 'matter'. Sound (*s'abda*), darkness etc. are its instances.

This word 'pudgala' should not be confounded with *pudgala* of Buddhism; for, the latter is the same as *ātmā* of Jainism. For details see JRL (Vol. I, pp. 54-55).

P. 5, l. 17. 'Bhāsā-vargāna' is one of the *varganās*. This word occurs on p. 328, l. 5. 'Vargāna' means a category, a class, a group or the like. Here it means a group consisting of the same number of homogenous *paramāṇus* of matter.

*Paramāṇus* which are found alone—in an uncombined state—not even as molecules, form the first *vargāna*. All the aggregates (*skandhas*)

1 “अस्मृत संवः कुरुते मान्यशोर्कः स्कन्धात् प्रभूत्येव सप्तष्ठवानि ।  
पादेन नापैक्षत शुद्धरीणं सम्पर्कमासि विनूपुरेण ॥ २६ ॥”

each of which comprises two *paramāṇus*, form the second *varganā* and so on. Thus we come to a *varganā* wherein every aggregate consists of *ananta paramāṇus*. Then we have a next *varganā*, every aggregate of which has one more *prades'a-paramāṇu* than that in the preceding *varganā* the aggregates of which comprise a certain minimum number of *prades'as*, of course *ananta* in number, and which, according to its *parināma*, is not in too high a degree gross (*sthūla*), and which is such as can be assimilated by an embodied soul for forming an *audārika* body. This is the minimum *audārika-varganā*. If one *paramāṇu* is added to each aggregate of this *varganā*, we get the second *audārika-varganā* which is somewhat fine but more compact than the preceding one. If we continue to add like this, we come across the maximum *audārika-varganā*. If one *paramāṇu* is added to each aggregate of the latter, there results the minimum *audārika-agrahana-varganā*; for, this complex is not sufficiently gross, and further it contains more *paramāṇus* than necessary in order to be capable of being assimilated to the physical body. Again a *paramāṇu* is added to each of these aggregates till we come to the maximum *audārika-agrahana-varganā*. On an addition of one *paramāṇu* more to every aggregate of this there results a *varganā* which contains a sufficient number of *paramāṇus* and at the same time possesses a sufficient degree of subtlety required for being utilized for the *vaikriya* (transformation) body. This is the minimum *vaikriya-varganā*. By going on adding one *paramāṇu* to each of its aggregates and by repeating this process a number of times we come across the maximum *vaikriya-varganā*. Then follow again *vaikriya-agrahana-varganās*, and then *grahana-varganās* and *agrahana-varganās* of the *āhāraka* (translocation) body, of the *taijasa* (fiery) body, of speech, of breath, of *manas* (the thinking organ) and of *karman*<sup>1</sup> and, then *dhruva-varganās* etc. Of these *varganās*, one which can be utilized for speaking is called *bhāṣā-varganā*. See *Visesā* (v. 633-641) and its commentaries.

P. 5, l. 17. *Upādāna-kāraṇa* means a material cause. It is also called 'samavāyi-kāraṇa' i. e. an intimate or constituent cause, and it represents the material of which an effect is made. Thus clay is the *samavāyi-kāraṇa* of a jar, and so is yarn in the case of a piece of cloth. A *samavāyi-kāraṇa* is always a *dravya* (substance).

The *Naiyāyikas* and the *Vais'ēśikas* believe in *asatkāryavāda* i. e. in the doctrine that the effect which was non-existent before, is produced anew by the operation of the causes, and it thus entirely differs from its material cause. Such being the case, they postulate something which would connect the effect with its material cause, and this, according to them is done by *asamavāyi-kāraṇa*. It is a non-intimate cause, and it is either a *guṇa* (quality) or a *karman* (action). Thus, the conjunction (*sanyoga*) of two potsherds (*kapālas*) is the *asamavāyi-kāraṇa* of a jar,

1 This is known as 'kārmana-varganā'.

and so is the conjunction of threads in the case of a piece of cloth. This conjunction is a *guna*. When a bird (*pakṣin*) sits on a tree (*vṛkṣa*) and the contact of the bird with the tree (*paksi-vṛkṣa-samyoga*) is effected, the *paksi-gata-karman* or the *paksi-gata-kriyā* is the *asamavāyi-kārana* of the contact.

Over and above these two causes, the *Naiyāyikas* and the *Vais'ēśikas* admit the third cause known as *nimitta-kārana* (instrumental cause) or *sahakāri-kārana* (auxiliary cause). It includes all other causes that are necessary for producing an effect. For instance, a potter, a wheel, a staff and the like are the instrumental causes of a jar; and, so are a weaver, a shuttle (*turi*), a loom (*vema*) and the like in the case of a piece of cloth. Then, again, there are certain instrumental causes which are common to all products viz., God's will, the actions of the individuals, space, time and the like.<sup>1</sup> Of the three causes *asamavāyi-kārana* is not admitted by the *Vedānta* and such other systems that do not believe in *asat-kārya-vāda* but which accept the doctrine of *sat-kārya-vāda*. They believe in only two causes viz. the *upādāna-kārana* and the *nimitta-kārana*.

On p. 81, l. 14 we come across the phrase 'upādāna-hetu' which is same as 'upādāna-kārana'. There we have a two-fold division of causes: (a) extraordinary and (b) ordinary. The *upādāna-kārana* is extra-ordinary while the other (*nimitta-kārana*) is ordinary.

The *upādāna-kārana* of speech is *bhāṣā-vargaṇā*.

As regards *sat-kārya-vāda* and *asat-kārya-vāda* we may note the following particulars:

The *Bauddhas* hold that a real effect is produced from an unreal cause i. e. from absolute non-existence whereas the *Vedāntins* maintain the opposite view of the reality of the cause and the total unreality of the effect. The *Naiyāyikas* and the *Sāṅkhyas* accept the reality of both cause and effect; but, while the latter believe both of them to be always and simultaneously existing, the *Naiyāyikas* consider the effect to be non-existing before creation.<sup>2</sup> In Buddhism creation is the production of a *thing* out of *nothing*—a view opposed to the celebrated Aristotelian maxim *Ex nihilo nihil fit*. In *Nyāya* it is the production of a *new* thing out of an *old* one. In *Sāṅkhya* it is merely the evolution of the latent properties of the cause itself. In *Vedānta* it is a mental conception only and corresponds to no actual change in the cause itself.<sup>3</sup>

1 Cf. the four causes mentioned by Aristotle viz. (a) material, (b) formal, (c) efficient and (d) final. For their explanation see Bhola Nath Roy's *Text book of Inductive Logic* (pp. 90-91).

2 Cf. "इह कार्यकारणभावे चतुर्थं विप्रतिपत्तिः प्रसरति—असतः सज्जायत इति सौगताः सङ्किरन्ते; नैयायिकादयः सतोऽसज्जायत इति; वेदान्तिनः सतो विवर्तः कार्यजातं न तु वस्तु सदिति; साङ्ख्याः पुनः सतः सज्जायत इति"—*Sarvadarśanasāṅgraha* (D. S. Cal. edn., p. 147).

3 See Y. V. Athalye's "Notes" (p. 199) to *Tarkasaṅgraha*.

P. 5, l. 18. By 'para' are here meant probably the *Vais'ēśikas*. For, it is well-known that they believe that 's'abda' is not matter and advance the following reasons to support their view:—

- (i) It rests in something which is *intangible* i. e. in *ākāś'a*.
- (ii) It experiences *no obstruction* in the way of going in or out even in a crowded place.
- (iii) It does not admit of being analyzed into *successive parts*.
- (iv) It does not give a *push* even to any fine corporeal *dravya*.
- (v) It is a *quality* of *ākāś'a*<sup>1</sup> which is not matter.

These reasons are shown to be ill-based in SM (com. on v. 14) where it is established that s'abda is corporeal (*paudgalika*). See also my translation (pp. 93-99) of NK.

P. 5, ll. 19-20. जीवादित्तत्वसम्प्रकृति. Jainism admits seven *tattvas* i. e. principles—realities—categories viz. (i) soul, (ii) non-soul, (iii) influx of *kārmika* matter into the soul, (iv) bondage (of the soul by this matter), (v) stoppage (of the influx), (vi) dissipation (of the *kārmika* matter) and (vii) liberation (of the soul from matter). For their exposition see JRL (Vol. I, pp. 58-71).

P. 5, l. 22. An object is not within the range of words. This is the view of the *Bauddhas*.

P. 5, l. 22. 'Bauddha' is the name given to the followers of Buddhism of which Gautama Buddha is the historical founder. He was born near Kapilavastu, a city of Magadha (the southern part of modern Bihār). His father's name was S'uddhodana and that of his mother Māyādevī. The name of the *vams'a* (race) of S'uddhodana was Sākyā and that of his *gotra* (lineage) Gautama. This has led to Lord Buddha being designated as S'auddhodani, Māyāsūnu, Sākyasimha and Gautama. His followers are known as *Māyāsūnavīyas*<sup>2</sup>, *Sākalikacīvarakas*<sup>3</sup>, *Sākyas*<sup>4</sup> etc. Buddha was married to Yas'odharā who, in course of time, gave birth to a son known as Rāhula. On being convinced of the worthlessness, transitoriness and miserableness of the world, Buddha renounced the world. According to the *Bauddhas*, he subsequently became omniscient and finally attained *nirvāṇa* in 486<sup>5</sup> B. C.

1 Vācaspatimitra (c. 9th century) in his *Sāṅkhyatattvakaumudī* (com. on v. 22 of *Sāṅkhyakārikā*) says: "आकाशं शब्दयुणम्"? This is the view of the *Mīmāṃsakas*, too. See "Notes" on p. 13, l. 29.

2 See Gandhahastin Siddhasena Gani's com. (pt. I, pp. 70, 232 and 354) to TS.

3 *Ibid.*, pt. I, p. 30. On p. 123 of pt. II a Bauddha is referred to as 'Sugatasīṣya'.

4 See p. 35 of AJP.

5 See शीरनिर्णाणसंवत् और जैन कालगणना (p. 160) by Muni Kalyāṇavijaya.

The *Bauddhas* usually speak of seven<sup>1</sup> Sugatas: (i) Vipas'yin, (ii) S'ikhin, (iii) Vis'vabhū, (iv) Krakucchanda, (v) Kāñcana (vi) Kās'yapa and (vii) <sup>2</sup>Sākyasimha.<sup>3</sup> Of them Sākyasimha and Vipas'yin are mentioned on p. 325.

As the *Bauddhas* are the followers of Sugata, they are known as *Sugatas*, too. They refer to Sugata as *Tirthankara*, Buddha, Dharmadhātu and Tathāgata.<sup>4</sup> The last epithet has given rise to the *Bauddhas* being called *Tathāgatas*. They worship the image of Buddha which has three lines in the neck.

In *Turkarahasyadīpikā* (p. 10a) it is said that the *Bauddhas* keep a chowrie, a hide, and a gourd, get their head shaven, wear a red garment reaching ankles and eat flesh as they believe that whatever is given in a *pātra* at the time of begging is pure. They observe strict celibacy, and go on the road, cleaning it so that no living beings may get killed.

From *Saddars'umāsamuccayā* (v. 4-9) we learn:

- (a) Sugata is the deity of the *Bauddhas*.
- (b) He is the propounder of the four *āryasatyas* (noble truths) viz. *dukkha* (suffering), *samudāya* (origin), *mārga* (path) and *nirodha* (cessation)<sup>5</sup>.
- (c) *Dukkha* is five-fold inasmuch as it consists of five *skandhas*<sup>6</sup> (aggregations) viz. *vijñāna* (consciousness), *vedanā* (feeling), *sañjñā* (conception), *samskāra* (impression) and *rūpa* (four elements, the body the senses).<sup>7</sup>

1 In Prof. Rajvade's Marāthī translation (p. 46) of *Dīghanikāya* (pt. II) it is remarked that in some Pāli works names of 8, 16 and even 25 Buddhas are given.

2 He is none other than Gautama Buddha.

3 See *Abhidhānacintāmaṇi* (II, 150).

4 *Ibid.*, v. 146. In v. 147-149 we come across other names.

5 The four noble truths are mentioned as under in *Systems of Buddhist Thought* (p. 69):—

- (i) Suffering is universal.
- (ii) Suffering has an origin.
- (iii) Suffering admits of cessation.

(iv) There is a path which leads to the cessation of suffering.

Further, it is said on this very page: "These Four Noble Truths are nothing else but the cardinal articles of Indian medical science applied to spiritual healing exactly as they are in the Yoga philosophy. This fact is pointed out in Vyāsa's Commentary on the 15th Aphorism of the second book of Patañjali's *Yogaśūtra*..."

6 The five *skandhas* are explained on pp. 230-231 (*ibid.*). On p. 230 *skandha* is defined as under:—

"Aggregation of Dharmas which belong to the same class is termed *skandha*".

7 See AJP (Vol. II, p. 60, ll. 18-19) where other details are given.

(d) The *Bauddhas* hold: There are twelve *āyatanas*<sup>1</sup> viz. five sense-organs, and their five objects, mind and *dharma*.

(e) There are only two *pramānas*<sup>2</sup> viz. *pratyakṣa* and *anumāna* (inference).

After the *nirvāṇa* of Buddha, a dispute arose in his church, and in 400 B. C. a council of monks met at Vais'āli. This led to the division of the *Mahāsaṅghikas* into nine groups known as under:

(1) Mūlamahāsaṅghika, (2) Ekavyavahārika, (3) Lokottaravādin, (4) Kukullika, (5) Bahus'rutiya, (6) Prajñaptivādin, (7) Caittika, (8) Aparasaila and (9) Uttarasaṅghika.

This council also caused a split amongst the *Theravādins* who got divided into the following eleven groups:

(1) Haimavata, (2) Sarvāstivādin, (3) Dharmaguptika, (4) Mahīśāsaka, (5) Kās'yapiya, (6) Sautrāntika, (7) Vātsiputriya, (8) Dharmotariya, (9) Bhadrayāniya, (10) Sammitiya and (11) Channāgarika<sup>3</sup>.

Vasumitra (100 A. D.) has said that all these twenty groups belong to the Hinayāna sect; but, in course of time, the *Mahāsaṅghika* and *Theravāda* schools came to be known as 'Hinayāna' and 'Mahāyāna'.<sup>4</sup> The two well-known branches of Hinayāna are Vaibhāsika and Sautrāntika whereas those of Mahāyāna are Yogācāra and Mādhyamika. These are the four well-known sects<sup>5</sup> of Buddhism about which some details will be found in the "Notes" to p. 80, l. 10.

Gandhastin Siddhasena Gaṇi in his com.<sup>6</sup> (pt. II, p. 123) on TS

1 The twelve *āyatanas* are treated in *Systems of Buddhist Thought* (p. 231). The word 'āyatana' is there explained as under:—

"Āyatana ordinarily means a 'place', a resting place; but in Buddhist philosophy it is used, in the technical sense, for the ground wherein the mental properties develop".

2 For an exposition of various *pramānas* see my "Notes" (pp. 110-158) on NK (III, 1-15), and for various definitions of 'pramāṇa' see Vātsyāyana's *bhāṣya* on *Nyāyasūtra* (I, 1, 1), Uddyotakara's *Nyāyavārtika*, Jayanta's *Nyāyamañjarī* (p. 12) and Udayana's *Nyāyavārtikatātparyapariśuddhi*.

3 See pp. 385-386 of SM edited by Śāstri Jagadisacandra.

4 *Ibid.*, p. 386.

5 For some details about the founders of these four sects, geographical places of their followers and a list of their works see वौद्धोनी वे शाखाओ, an article by Ashoka Harsha published in *Buddhi-prakāśa* (Vol. 83, No. 1, pp. 54-46) and based on Satischandra Vidyabhusana's article published in "Mahābodhi".

6 On p. 254 of part I there is mention of Āryasammitiya, Sautrāntika and Yogācāra.

(VIII, 1) has referred to the eighteen<sup>1</sup> *nikāyas*<sup>2</sup> of the *Sugatas'isyas*, and same is the case with the copper-plate of Guhasena. These *nikāyas* are looked upon as the eighteen schools of Hinayāna.

P. 5, ll. 23-24. Speech is of four kinds: (i) true, (ii) false, (iii) partly true and partly false and (iv) neither true nor false. Each of these is again of 10, 10, 10 and 12 types respectively. This is what we learn from *Dasaveyāliyanijjutti* (v. 273-277) and its com. (p. 208b-210a) by Haribhadra. For the exposition of this topic in Guj. see *Ārhatadars'ānādīpikā* (pp. 1071-1073).

P. 6, ll. 6-7. Cf. *Syādvādaratnākara* (p. 4, ll. 5-8).

P. 6, ll. 7-8. Two topics viz. significance of adjectives and refutation of the views of others are treated by Haribhadra in his com. on *Sarvajñasiddhi*. This is what these lines seem to imply.

P. 6, l. 8. For details about *Sarvajñasiddhi* and its *svopajñā* com. see the intro. (pp. L & LI).

P. 7, l. 5. 'Janmāntara' means another birth or births. Jainism believes in metempsychosis, and so does Haribhadra, its follower.

P. 7, l. 8. By 'ādi' occurring in 'dāna-s'ilādau' are meant *tapas* (austerity) and *svādhyāya* (study). See l. 15. *Dāna* (charity), *sīla* (conduct), austerity and *bhāvanā* (holy reflections) are the four constituents of *dharma*.

P. 8, l. 14. For Kukkācārya see intro. (p. LXXVI).

P. 8, l. 19. This quotation means that two negatives make up one affirmative. It occurs on p. 193 & in Vol. II on p. 14. It is met with in *Tattvabodhavidhāyinī* (p. 109).

P. 8, l. 22. 'Cintāmaṇi' is a fabulous gem supposed to yield to its possessor all desires. It is also known as 'the philosopher's stone'.

P. 9, l. 3. For Siddhasena Divākara see the intro.

P. 9, l. 5. 'Sammati' stands for *Sammatiprakarana* also known as *Sammatitarka*. It is a Pāīya work consisting of three *kāṇḍas* (sections) in verse.

P. 9, l. 26. Here the word 'grantha', a homonym, means a phrase. It occurs on pp. 25, 43, 60, 61, 65, 66, 71 and 76. It also occurs in *Mahāniśīha*. Vide DCJM (Vol. XVII, pt. 2, p. 33). It is found in *Siddhamacandra* (VI, 3, 142). In its *tippaṇī* we have: "ग्रन्थः शब्दसन्दर्भः".

P. 10, l. 14. For the exposition of *sāmānya* and *visēṣa* see *infra*.

P. 10, l. 17. 'Anuvṛtti' means 'co-ordination' and 'vyāvṛtti' 'differentiation'. These words occur in *Anyayogavavacchedadvātrims'ikā* (v. 4).

1 For their names and grouping under four heads see Gujarāti article "વौद्धोनी વે શાસ્ત્રાઓ" (p. 54).

2 For eighteen *nikāyas* according to *Dīpavaṁsa* see Rāhul Sāṅkhyā-yana's Sk. intro. (pp. 4-5) to Vasubandhu's *Abhidharmakośa*.

There it is said: "things are of themselves -*suo moto*- capable of co-ordination with things of their own class, and differentiation from things of a different class; their nature is not to be explained by assuming realities-(*sāmānya* and *vis'esa*)- other than the things themselves." Vide intro. (p. LXXXIII) to SM.

P. 10, l. 22. There are eight kinds of *karman*, *jñānāvaraṇīya* being one of them. It obscures knowledge. See "Notes" on p. 28, l. 31. The word 'jñānāvaraṇīya' occurs in Vol. II on p. 225, l. 13.

P. 10, l. 26. The word 'bhava' is here defined as one where living beings who are under the influence of *karman*, are born.

P. 11, l. 3. The *pūrva-pakṣa* (objection) commences from this page with the word 'katham', and it ends on p. 35, l. 7 with the word 'ityādi'. It embodies the following five issues:—

- (i) How can one and the same substance be both 'existing' (*sat*) and 'not-existing' (*asat*)? — pp. 11-17
- (ii) How can a substance be 'permanent' (*nitya*) and 'impermanent' (*anitya*) as well? — pp. 17-19
- (iii) How can one have both attributes viz. generality (*sāmānyatva*) and particularity (*vis'esatva*)? — pp. 20-27
- (iv) If a substance is expressible in words (*abhilāpya*) how can it be non-expressible (*anabhilāpya*), too? — p. 27
- (v) What is salvation after all? — pp. 27-32

This last issue gives rise to two sub-issues:

- (a) How can salvation be attained by practising penance? — pp. 27-31
- (b) Is not a liberated one non-liberated and *vice-versa*, when *anekhāntavāda* (many-sided doctrine) is accepted? — pp. 31-32

This is followed by an allegation that even a valid proof (*māna*) is invalid (*a-māna*) and *vice-versa*. — pp. 32-33

These two sub-issues are restated in verse on pp. 33-35.

All these issues are refuted: (i) on pp. 35-95, (ii) on pp. 96-133, (iii) on pp. 134-316, (iv) on pp. 317-504 (pp. 317-365 dealing with the refutation of absolute *anabhilāpya* and the rest with that of absolute *abhlāpya*), and (v) in Vol. II on pp. 124-239 with its first part on pp. 124-227 and its second part on pp. 228-231, and allegation about valid proof etc. on pp. 232-236.

P. 11, ll. 3-4. This allegation is refuted on p. 36, ll. 4-12 and p. 37, ll. 3-6.

P. 11, ll. 4-6. This allegation is refuted on p. 62, ll. 7-8.

P. 11, ll. 7<sup>1</sup>. *Anekāntavāda* is not the sole property of the *Jaina*

<sup>1</sup> These notes are mainly based upon the Hindi notes (pp. 63-66) on *Pramānamīmāṃsā* and the Hindi intro. (pp. 105-106) to *Akalaṅka-grantha-traya*.

system of philosophy; for, it is partly shared by the *Sāṅkhya* and *Mīmāṃsaka* systems as well. But it is true that it is the *Jaina* school that has systematically expounded this doctrine and refuted the various allegations made against it by the non-Jainas. Amongst them the *Bauddhas* seem to be predominant; for, Haribhadra mainly refutes their allegation and further on p. 24 (Vol. I) he specifically quotes a verse from *Pramāṇavārtika* of Dharmakīrti. *Bādarāyaṇa*<sup>1</sup> is probably the first to attack *anekāntavāda* in his *Brahmasūtra* (2-2-33)<sup>2</sup>. He may not have meant it for the *Jainas* only, though Sāṅkarācārya so interprets it. Can it not be against a *Vedāntin* like Bhartṛprapañca, and the *Sāṅkhyas* and the *Mīmāṃsakas*, especially when the last two are *bhedābheda-vādins* and *nityānityavādins*?

P. 11, l. 7. *Virodha* (contradiction) is the fault mentioned here, and this is but natural; for, it is the main pivot of the several other faults such as *samśaya* (doubt) etc. noted elsewhere. The number of the faults attributed to *anekāntavāda* has varied from time to time so much so that Yas'ovijaya Gaṇi in his *Syādvāda-kalpalatā* (p. 266a) has mentioned many more faults<sup>3</sup> than those<sup>4</sup> mentioned by Haribhadra in his *Sāstra-vārtāsamuccaya* (v. 510-518). Sāṅkara in his *bhāṣya* mainly refers to contradiction and doubt, whereas Sāntarakṣita distinctly mentions *samśaya* in his *Tattvasaṅgraha* (v. 1722). In *Syādvāda-ratnākara* (p. 738) we come across the following quotation which mentions seven faults:—

“संशय-विरोध-वैयधिकरण्ये<sup>5</sup>-सङ्कर्मथोभयं दोषः ।  
अनवस्था व्यतिकरमपि जैनमते सप्त दोषाः स्युः ॥”

Akalanka in his com. (p. 103) on *Pramāṇasaṅgraha* (III, 24) says:—

“उद्यस्थितिसंहारलक्ष[ण]स्य सतः प्रतिभासादिमेदाभ्यां मेदामेदप्रसिद्धिः, आत्मप्रतिबन्धेन तथा-परिणामाद् संशय-विरोध-वैयधिकरण्योभयदोषप्रसङ्गाऽनवस्था-सङ्करा-भावकल्पनाम् अन्योन्याविवेकप्रतीतिः अतिशेते”.

Here, he has shown that the seven faults are without any basis.

Vidyānanda in his *Aṣṭasāti* (p. 227) has mentioned the following eight faults:—

विरोध, वैयधिकरण्य, संशय, व्यतिकर, सङ्कर, अनवस्था, अप्रतिपत्ति and अभाव.<sup>6</sup>

1 He is looked upon by some as *bhedābheda-vādin*.

2 'Tarka-pāda' is supposed to be a later addition.

3 *Parasparāśraya*, *cakraka* and *ātmāśraya* may be specially noted.

4 They are: *virodha* (v. 510-513), *anavasthā* (v. 514-517) and *samśaya* (v. 518).

5 absence of a common abode, abiding in different substrata.

6 “युगपदुभ्यप्राप्तिः सङ्करः” — TRD, p. 93b

7 “परस्परविषयगमनं व्यतिकरः” — *Ibid.*, p. 93b

8 These very ones are noted by Hemacandra in his com. (p. 28) on *Pramāṇamāṃsā* (I, 1, 32). Amongst the *Śvetāmbaras*, he seems to be the first to point out that these eight faults are ill-based; but, amongst the the *Dīgambaras* Akalanka is the first. Malligena seems to have followed the former in his SM (com. on v. 24).

Prabhācandra in his *Prameyakamalamārtiānda* (Nir. edn., p. 156), too, has mentioned eight faults; but instead of counting *apratipatti* separately he has noted *ubhaya*.

Tarkapañcānana Abhayadeva Sūri in his com. (p. 452) on *Sammā-payarana* has mentioned seven, and thus his view agrees in number with Vadin Deva Sūri's quotation noted on p. 258; but it differs in this sense that he mentions *abhaīva* instead of *vyatikara*.

In TRD (p. 93b) the following nine faults are noted and refuted:<sup>1</sup>—  
विरोध, संशय, अनवस्था, वैयधिकरण्य, सङ्कर, व्यतिकर, व्यवहारलोप<sup>2</sup>, प्रमाणवाप<sup>3</sup> & असम्बन्ध<sup>4</sup>.

*Virodha* is of three kinds: (i) परस्परपरिहारस्थिति, (ii) वद्यवातक and (iii) सहानवस्थान. Suppose there is a mango-fruit which is green in colour and sour in taste. When it is so, it is not yellow in colour and sweet in taste. This is possible only when the first state gets removed. Thus both of these states are mutually exclusive of one another and not co-existent.

A serpent and a mongoose are not found together; for, the former is *vadhyā* (prey) and the latter a *ghātaka* (destroyer). Further, the former is weaker as compared with the latter. So, if these two<sup>5</sup> were to co-exist, it will be a second type of contradiction.

There is a *vadhyā-ghātaka-nyāya* i. e. a maxim of the destroyer and its prey. It is implied in *Taittirīyavārtika* (2-1-66) and *Vais'eshika-bhāṣya* (pp. 112-113).

Cold and heat do not exist together; for, they are opposed to each other.<sup>6</sup> If they were to do so, they will be looked upon as an example of the third type of contradiction.

None of these three types of contradiction exists here; for, it is not form one and the same stand-point that 'being' and 'non-being' are admitted in the case of reality. This topic is treated in TRD (p. 94a). Further, there it is said:—

“किञ्चार्य विरोधः किं स्वरूपमात्रसङ्घावकृतः १ उतैककालासम्भवेन २ आहोस्तिदेकद्वयायोगेन ३ किमेककालैकद्वयाभावतः ४ उतैककालैकद्वयैकप्रदेशासम्भवात् ५ ? ।

तत्राचो न युक्तः, यतो न हि शीतस्पर्शोऽनपेक्षितान्यनिमित्तः स्वात्मसङ्घाव एवोष्णस्पर्शेन सह विरुद्ध्यते, उष्णस्पर्शो वेतरेण, अन्यथा त्रैलोक्येऽप्यभावः स्यादनयोरिति ।

1 For the exposition of this topic in Guj. see pp. 168-171 of *Jaina darśana* (a translation of *Saddarśanasamuccaya* and TRD) by Pandit Becharadas and *Tattvākhyāna* (pt. II, pp. 146-161) by the late Upādhyāya Māngalavijaya.

2 Violation or cancellation of convention.

3 Opposition to valid proof.

4 Impossibility.

5 As other examples may be mentioned a cow and a tiger, a mouse and a cat and the like which have innate antipathy.

6 Cold and heat are not contradictions in modern sense; for, there is a possibility of a substance being neither hot nor cold.

नापि द्वितीयः, एकसिन्नपि काले पृथक् पृथग् द्वयोरप्युपलभात् ।  
नापि त्रीयः, एकसिन्नपि लोहभाजने रात्रौ शीतस्पर्शो दिवा चोष्णस्पर्शः समुपलभ्यते, न च तत्र विरोधः ।

नापि त्रीयः, धूपकडुच्छकादौ द्वयोरप्युपलभात् ॥  
पञ्चमोऽपि न घटते, यत एकसिन्नेव तस्मोहभाजने स्पर्शापेक्षया यत्रैवोष्णत्वं तत्रैव प्रदेशे रूपापेक्षया शीतत्वम् । यदि हि रूपापेक्षयाऽप्युष्णत्वं स्यात् ताहि जननयनदहनप्रसङ्गः ॥<sup>1</sup>

Amongst the available works of the *Svetāmbaras*, it seems Gandha-hastin Siddhasena Ganī's com. (pp. 394-398) on TS (V, 31) is the first work to deal with the subject of *virodha* in details. Dharmakīrti has treated this subject in *Pramānaviniscaya*.

P. 11, ll. 8. The *Jainas* do not believe that 'being' and 'non-being' are *absolutely* the same. Nor do they hold that 'non-being' exists as inseparable from 'being'. What they hold is that 'being' and 'non-being' are predicable of the same subject. Such being the case, 'being and non-being' are not implicitly contained in each other and so reconcileable—as in Hegel's system—, but they are to be referred to different aspects of one and the same thing, and so there is no contradiction whatsoever. Further, according to *anekāntavāda* the contradiction is not a fact that transcends or confounds the laws of logic, that is to say, a fact which because it is a fact, has somehow to be accepted—as is done in the *anirvacanīyatavāda* in the Sāṅkara school—; it is a fact perfectly amenable to the laws of logic, a fact which logic easily succeeds in showing to be no contradiction at all, inasmuch as all the supposed contradictory elements refer to two different aspects of the same reality.<sup>2</sup>

' P. 11, ll. 8-9. This verse, if slightly modified, serves as an answer to the allegation made here. See p. 65, ll. 4-5.

P. 11, ll. 16. 'दत्तदेव भावयति तथाहीत्यादिना' means that he elucidates this very thing by *tathāhi* etc. This phraseology is met with, many a time in this work.

P. 12, ll. 3-4. See p. 65.

P. 12, ll. 4-5. See p. 65.

P. 12, ll. 4-5. From SM (com. on v. 4) we learn that the *Jainas* hold that *dharma*s are not absolutely *other* than the *dharmin*; otherwise, there could be no such relation between them as predicate (*vis'esa*) and subject (*vis'esya*). For, no two absolutely distinct realities (say a camel and a donkey) can be ever related as subject and predicate. Further, if *dharma*s are absolutely distinct from the *dharmin* i. e. the substratum in which they inhere, there will be as many distinct entities in a *dharmin* as there are *dharma*s, since every *dharmin* has infinite *dharma*s. For further details see "Notes" on p. 65, l. 10.

<sup>1</sup> For the explanation of this in Guj. see *Tattvākhyāna* (pt. II, pp. 148-152).

<sup>2</sup> See "Notes" (pp. 261-262) on SM.

In the intro. to *Jayadharvalā* (pt. I, p. 108) five views about *dharma* and *dharmin* are noted. They are:—

- (i) *Dharmin* is real, whereas its *dharma* or *dharma*s are unreal. The latter appear to be in *dharmin* on account of *avidyā* (ignorance).
- (ii) *Dharmin* is unreal but *dharma* is real.
- (iii) Both *dharmin* and *dharma* are real but they are distinct. On account of *saṃavāya*, *dharma*s are realized in the *dharmin*.
- (iv) Both *dharmin* and *dharma* are unreal.
- (v) *Dharmin* is somehow identical with its *dharma*.

These views are respectively held by (a) the Vedāntins, (b) the Bauddhas, (c) the Naiyāyikas and the Vais'ēśikas, (d) the Tattvopaplava-vādins and the Sūnyavādins and (e) the Jainas, the Sāṅkhyas, the followers of Kumārila, and those of the Yoga school.

P. 12, ll. 4–5. See p. 65.

P. 12, l. 5. ‘Āhosvit’ is a particle implying doubt, alternative. This word as well as ‘āho’ are usually the correlatives of ‘kim’ (whether). ‘Āhostvit’ occurs on p. 201 (ll. 7–8), p. 221 (l. 11), p. 275 (l. 12), p. 276 (l. 10), p. 347 (l. 12) and in Vol. II, on p. 11, (l. 5), and in the *Bhāṣya* (p. 121) on TS (I, 35), in *Abhijñānasākuntala* (act V) etc. ‘Utasvit’, its synonym, is met with on p. 72, l. 26 of AJP.

P. 12, l. 10. This is refuted on p. 65, l. 12.

P. 13, ll. 3–4. This is refuted on pp. 66–67.

P. 13, ll. 5–6. This is refuted on p. 68.

P. 13, ll. 6–7. This is refuted on pp. 70–71.

P. 13, l. 17. ‘Pravṛtti-nimitta’ elsewhere means ‘reason for the use of any word in a particular sense’ i.e. connotation of a term while *vyutpatti-nimitta* means its denotation. See p. 25, l. 16 and p. 48, ll. 5–6.

P. 13, l. 28. This Abhayadeva seems to be none else but the well-known commentator of *Sammāipayarāṇa*; for, in its com. (p. 5) named as *Tattvabodhavidhāyinī* and identified with *Vādamahārṇava* we come across this very explanation of ‘cakraka’. He had a title of ‘Tarka-pañcā-nana’. He flourished in the period ranging from the latter half of the tenth century of Vikrama era to the first half of the eleventh.

P. 13, ll. 28–30 & p. 14, ll. 22–29. The two faults viz. ‘cakraka’ and ‘anavasthā’ are here explained. The first is an argument in a circle, and the second is *regressus ad infinitum*. The word ‘cakraka’ occurs on p. 57,

1 This may remind one of *Vādamahārṇava* from whose work one and the same verse is quoted both in TRD (p. 42a) and SM (com. on v. 18). Śāstri Jagadīścandra takes this to be the name of a Sāṅkhya work, and not that of an author, but I think it is his slip. Prof. Dhruva is silent except that he has included this name under ‘Sāṅkhya’.

l. 24 and on p. 97, l. 24. Similarly the word ‘anavasthā’ is met with, on p. 72, ll. 6, 16, 21 & 22; p. 93, ll. 11–12 & 29; p. 97, ll. 8, 11, 24 & 27; p. 108, ll. 23, 29 & 30; p. 116, l. 29; p. 144, ll. 5–6, 21 & 22; p. 282, ll. 9, 27 & 28; p. 399, l. 8; Vol. II, p. 139, l. 10; p. 140, l. 11; p. 142, ll. 8–9; p. 194, l. 5.

P. 13, l. 29. A *Mimāṃsaka* is a follower of *Mimāṃsā*, a system of philosophy also known as *Pūrvamimāṃsā*, *Karma-mimāṃsā* and *Adhvaramimāṃsā*. It is thus distinguished from *Uttaramimāṃsā* also known as *Brahma-mimāṃsā* and *Vedānta*.

The word ‘mimāṃsā’ literally means ‘reflection’. The first attempt in the direction viz. “back to the *Vedas*” was to reflect upon and systematize the teachings of the sacrificial section of the *Veda* i. e. the *Brāhmaṇas*. So says Prof. Dhruva in his intro. (p. xxii) of SM. He adds:

“As the *Vaiśeṣika* was engaged in determining the properties of things, and the *Nyāya* in formulating the principles of Logic, the main function of the *Pūrvamimāṃsā* school—which is demonstrably older than both—was to lay down the principles of Interpretation, originally that of Vedic texts relating to the sacrifice. But its constant contact with rival systems which attacked the authority of the *Veda* drew it into the arena of epistemology and metaphysics... While the epistemological and metaphysical problems were foreign to the original purpose of *Mimāṃsā*, the system<sup>1</sup> found its natural development in the direction of logic, with the result that the *Mimāṃsā* came to be called ‘*Nyāya*’ and was the parent of what is now known as the *Nyāya-darśana*”.—*Ibid.*, p. LVIII

Jaimini (c. 200 B. C.) is said to be the author of the *Mimāṃsāsūtra*. This has led to the *Mimāṃsā-darsana* being designated as ‘*Jaiminiyadarśana*’, and the *Mimāṃsakas* as *Jaiminīyas*. They are the followers of *Dhūma-mārga*<sup>2</sup> (the Path of smoke), a rival of *Arcir-mārga*<sup>3</sup> (the Path of Light)<sup>4</sup>. These two Paths are also known as *Dakṣiṇa-mārga* and *Uttara-mārga* respectively<sup>5</sup>.

The *Mimāṃsakas* consider as an authority only the *Vedas* which are earlier (*pūrvavartin*) than the *Upaniṣads*. Hence they are known as *Pūrvamimāṃsakas*. According to them animal slaughter practised in the course of a sacrifice is justifiable as it is prescribed by the *Vedas*, and is pleasing to gods, guests and manes. Their goal is to attain heaven by

1 It is as old as the oldest *Śrautasūtras*. See Appendix C (p. 66) of SM.

2-3 ‘*Dhūma-mārga*’ is the religion of rituals or works (*karman*) and ‘*Arcir-mārga*’ that of wisdom (*jñāna*). Both of these are also known as ‘*Pitr-yāna*’ (the Path of manes) and ‘*Deva-yāna*’ (the Path of gods). The earliest *locus classicus* of these two Paths is *Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad* (p. 78) followed and slightly varied by *Chāndogya Upaniṣad* (p. 145). See Notes (pp. 126–127) to SM.

4 See SM (com. on v. 11, p. 61).

5 This is what can be inferred from *Bhagavadgītā* (VIII, 24–25).

propitiating gods by performing sacrifices and by offering flesh to them as an oblation. They perform *s'rāddhas* for the propitiation of the manes and offer *madhu-parka* to guests.

As stated in TRD (p. 115a), the *Mimāṃsakas* are *Ekadandins* or *Tridandins* as is the case with the *Sāṅkhyas*. Further, they wear red (*dhātu-rakta*) garments, use a deer's skin to sit upon, keep a gourd, have their head shaved, and sip thrice the water after having washed therein their sacred thread (*yajñopavita*). They have no *guru* (teacher) but the *Veda*, and so they have not to approach any one when they wish to resort to renunciation. As regards their views it may be said:

- (i) *Veda* is eternal, *apauruṣeya* (not emanating from a personal author) and self-authoritative, and a means of attaining knowledge as it propounds *dharma*.
- (ii) 'S'abda' is eternal, all-pervading and a *guna* of ākāś'a.
- (iii) There is none—not even God who creates or destroys the world.
- (iv) There is no possibility for any one to be omniscient.
- (v) The followers of Prabhākara<sup>1</sup> (650 A. D.) admit five *pramāṇas* viz. *pratyakṣa* (perception), *anumāna* (inference), *s'abda* (verbal testimony), *upamāna* (comparison) and *arthāpatti*<sup>2</sup> (presumption) whereas Kumārila (670 A. D.) and his followers all these five along with the sixth viz. *abhāva* (non-apprehension).
- (vi) Kumārila and other *Mimāṃsakas* accept *anekāntavāda*<sup>3</sup> to a certain extent; for, they believe:
  - (a) Every thing exists from the stand-point of its own *rūpa* and does not exist from that of the *rūpa* of the rest.
  - (b) An *avayavin* is neither entirely distinct nor non-distinct from the *avayavas*.
  - (c) Every thing is characterized by origination, permanence and destruction.<sup>3</sup>
  - (d) *Sāmanya* and *vis'eṣa* are relative (*sāpekṣa*) and not absolute (*nirapekṣa*).

1 Some take him to be a younger contemporary of Kumārila and some believe him to be his pupil. He has written *Bṛhatī*, a com. on *Śābarabhāṣya* which elucidates *Mimāṃsāsūtra*. Śabara, the author of this *Bhāṣya* is looked upon by some as a contemporary of Vātsyāyana whereas others assign him to the fourth century A. D. Mr. P. I. Tarkas informs me as under:—

Śabara flourished much earlier than Vātsyāyana (c. 300 A. D.) but definitely after Patañjali, the grammarian (c. 150 A. D.). Śabara's age therefore would be c. 100–200 A. D.

2 For an explanation of this see my "Notes" (157) on NK and Notes on AJP (p. 385, l. 21). In the latter, two types of *arthāpatti* are mentioned viz. *drṣṭārthāpatti* and *śrutārthāpatti*: The former is admitted by Prabhākara and the latter by Kumārila Bhaṭṭa.

3 This is the view expressed in *Tattvasaṅgraha* (p. 501) and TRD (p. 98b)

In *Upāmitibhavaprapāñcākathā* (p. 437) there is some description of the *Mīmāṃsā* school and its followers:

P. 14, ll. 3-4. For refutation see p. 71, ll. 8-11.

P. 14, ll. 26-27. On p. 97, l. 24 we have “अनवस्थाचक्कानिवृत्तेः”.

P. 15, ll. 11-12; p. 16, ll. 3-10; and p. 17, ll. 3-6. That a thing is both existent and non-existent is realized neither by perception nor by inference.

P. 15, l. 19. ‘Jñāpaka’ means a statement which substantiates the view previously propounded. The word ‘jñāpaka’ occurs in the text on p. 302.

P. 16, ll. 4-5. For refutation see p. 87, ll. 4-5.

P. 16, ll. 5-7. For refutation see p. 87, l. 7; p. 88, ll. 3-10; and p. 89, ll. 2-12.

P. 16, l. 7. For refutation see p. 90, ll. 4-8.

P. 16, l. 8. ‘Abhāva’ means non-existence. For details see *infra*.

P. 16, l. 9. The word ‘kadaga’ (Sk. ‘kaṭaka’) meaning a bracelet occurs in *Nāyādhammakaṭā* (I, 1). ‘Kaṭaka’ occurs on p. 318, l. 22 of AJP. The word ‘kundala’ meaning ‘an ear-ornament’ occurs in *Vidhapanṇatti*.

P. 17, l. 7. For refutation see p. 96 etc.

P. 17, l. 8. Here *nitya* is defined as one which is never destroyed, which is never created and which remains the same throughout. This is, of course, the view of the *Vais'ēzikas*.

P. 17, ll. 8-9. This gives us a definition of ‘anitya’ as one which by its very nature lasts for one moment.

P. 17, l. 17. The expression ‘अतिदेशेन दूषणान्तरमाह एतेनेत्यादिना’ is practically repeated on p. 20, l. 13. On p. 128, l. 25 we have: अतिदेशेन दूषणान्तरं परिहरन्नाहः. ‘Atides'a’ means analogical transference, analogical extension of an argument.

P. 17, ll. 22-25. These explain the propriety of each of the four adjectives-qualifications. If one were to say that *nitya* is one which is uniform in nature (*ekasvabhāva*), one whose nature is to last for a moment (*ksaṇa-sthiti-svabhāva*) will have to be considered as *nitya*. So, to exclude it, *sthira* is added to it. *Anutpanna* is added to these two adjectives so that an object which is constant and of uniform nature but created may not be looked upon as *nitya* as some do. *Apracyuta* is further added to these three adjectives to suggest that the view of some who believe a thing to be *nitya* till its moment of perishing, is untenable, though they, no doubt, admit three attributes in the case of *nitya*. Mūnicandra Sūri equates such persons with the *Naiyāyikas* and says: Though the *Naiyāyikas* consider the *prāgabhāva* (antecedent non-existence) of the products like a jar etc. as *nitya* upto the moment of their generation, they believe that this *prāgabhāva* perishes as soon as the corresponding products get generated.

Thus, on the whole, there are four different views about *nitya*: (i) एकस्वभावं नित्यम्, (ii) प्रस्तैरकस्वभावं नित्यम्, (iii) अनुपन्नप्रस्तैरकस्वभावं नित्यम् and (iv)

अप्रच्युतानुत्पन्नस्थैरकस्तभावं नित्यम्. They may be roughly attributed to the adherents of (1) *Jaina*<sup>1</sup>, (2) *Sāṅkhya* & *Vedānta*, (3) *Naiyāyika* and (4) *Vaiśeṣika* schools respectively.

According to the *Vaiśeṣikas* only those things which are absolutely changeless are *nitya*, and such a type of *nityatva* (changelessness) is found in *ākāś'a*, *paramāṇu* etc.<sup>2</sup> This may remind one of the definition of 'rigidity' in Statics.

For Patañjali's view about *nityatva*, one can say from the following lines of his *Mahābhāṣya* on I, 1, 1 (Kielhorn's edn., Vol. I, p. 7) that he is more inclined towards *parināmi-nityatva* than *kūṭastha-nityatva* :—

“द्रव्यं हि नित्यमाकृतिरनित्या... आकृतिरन्या चान्या च भवति। द्रव्यं पुनर्स्तदेव..... अथवा नेदमेव नित्यलक्षणं धूवं कूटशमविचाल्यनपायोपजनविकार्यनुत्पत्यवृद्धव्यव्ययोगि यत् तत्रिलमिति। तदपि नित्यं चासिस्तत्त्वं न विहन्यते। किं पुनर्स्तत्त्वम्? तद्वावस्तत्त्वम्। आकृतावपि तत्त्वं न विहन्यते।”

The *Vedāntins* believe two kinds of *nityatva*: (i) relative and (ii) absolute. The former is what they call *anvayitva* or *anvitatva*, or *sthiratva*, and it is such as belongs to *kāraṇa* in all its changes (e. g. clay in a jar, the dissolution of a jar etc.). Further, it is based on the ground of *pratyabhijñā* (recognition)—the ground admitted by the *Jainas*. The latter is such as belongs to *brahman* or *ātman* and to none else<sup>3</sup>.

According to the *Jainas* absolute *nityatva* is a pure fiction. *Nityatva* which is possible is only relative. It is one which is *in the midst of change*. The *Vedāntins* thus are at one with the *Jainas* in so far as they trace *sthiratva* or *anvitatva* in the *midst of change*. But as they do not attach much value to this relative *nityatva* and lay more emphasis on the absolute *nityatva* than on the other, they may be classed with the *Vaiśeṣikas* who define *nitya* as “अप्रच्युतानुत्पन्नस्थैरकस्तभावम्”<sup>4</sup>.

I may note *en passant* the riddle of permanence and change as solved by Greek philosophers and noted by Frank Thilly as under :—

“He<sup>5</sup> is deeply impressed with the fact of change in the world, and concludes that change constitutes the very life of the universe, that nothing is really permanent, that permanence is an illusion, that though things may appear to remain stable, they are actually in an endless process of becoming, in a constant state of flux. The Eleatics<sup>6</sup> take the opposite view and deny the very possibility of change or becoming. To them it is unthinkable that reality should change, that a thing should really and truly become something else. And so they declared that change is illusory, mere sense, appearance and that being is permanent and real.”—*A History of Philosophy* (pp. 22-23)

1 Cf. “तद्वाव्यव्यं नित्यम्”—TS (V, 40)

2-4 See “Notes” (pp. 43-44) to SM.

5 He means Heraclitus (535 B. C.—475 B. C.).

6 This school takes its name from the town of Elea, in southern Italy, the home of its real founder Parmenides who was born in about 515 B. C.

Empedocles (495 B.C.-435 B.C.), the Atomists and Anaxagoras (500 B.C.-428 B.C.) declared that *absolute change* was impossible, and they concluded in favour of *relative change*. For, they state:—“There are beings or particles of reality that are permanent, original, imperishable, undervived, and these cannot change into anything else: they are what that they are and must remain so, just as the Eleatic school maintains. These beings or particles of reality, however, can be combined and separated, that is, from bodies that can again be resolved into their elements. The original bits of reality cannot be created or destroyed or change their nature, but they can change their relations in respect to each other. And this is what we mean by change. In other words absolute change is impossible, but relative change is possible.”—*Ibid.*, p. 32

P. 17, I. 28. The *Naiyāyikas* are the followers of the Nyāya school of philosophy, founded by Akṣapāda<sup>1</sup>. They are also called ‘S'aivas’ as they are always devoted to S'iva<sup>2</sup>. Further, the word ‘yauga’ is used in TRD (p. 20a) and SM (com. on v. 9) for the *Naiyāyikas*. It is used at times in the sense of the *Vais'ēvikas* as well. See SM (pp. 143, 148, 173 and 178, Jagadisacandra's edn.) and “Notes” (pp. 140 and 165) on SM.

The Nyāya school admits sixteen categories:

*Pramāna* (proof), *prameya* (object of proof), *samsaya* (doubt), *prayojana* (aim), *dṛṣṭānta* (illustration), *siddhānta* (conclusion), *avayava* (member), *tarka* (hypothesis), *nirṇaya* (ascertainment), *vāda* (continued argument), *jalpa* (sophistry), *vitandā* (wrangling), *hetvābhāsa* (fallacy), *chala* (quibbling), *jāti* (far-fetched analogy), and *migraha* (opponent's error).

Further, this school admits four *pramānas* viz. (a) *pratyakṣa*, (b) inference, (c) comparison and (d) *āgama*.

P. 17, I. 29. *Abhāva* (non-existence) is of four kinds: (i) *prāg-abhāva* (antecedent non-existence), (ii) *pradhvamāsabhāva* (subsequent non-existence), (iii) *anyonyābhāva* (mutual non-existence) and (iv) *at�antābhāva* (absolute non-existence).<sup>3</sup> Before a thing (say a jar) is produced, there is its non-existence. This non-existence is *prāgabhbāva*. It exists from beginningless time, and it is destroyed as soon as a thing of which it

1. He is also named as Gautama and his wife as Ahalyā. He is further referred to as ‘Mahāyogin’. See *Skandapurāṇa* (Kumārikā-khaṇḍa).

2. He is looked upon as the originator and destroyer of the universe. He is omnipresent, omniscient and eternal.

3. “वस्त्रसङ्करसिद्धिं तत्पामाण्यसमाश्रया ।

क्षीरे दध्यादि यज्ञास्ति प्रागभावः स उच्यते ॥ २ ॥

नास्तिता पथसो दत्ति प्रध्वसाभाव इष्यते ।

पाति योऽश्वाद्यभावस्तु सोऽन्योन्याभाव-उच्यते ॥ ३ ॥

शिरसोऽवयवा लिङ्गा दृष्टिकाठित्यवर्जिताः ।

शशशङ्कादिरूपेण सोऽत्यन्ताभाव उच्यते ॥ ४ ॥”

—*Mimāṃsāślokavārtika* (abhāvaprāmānyavāda, pp. 473-474)

a *prāgabhāva*, is produced. The word 'prāgabhāva' occurs in Vol. II, on p. 31, ll. 8-9 and on p. 173, l. 6. It is explained in the super-com. (Vol. II, p. 31). Further, a quotation by way of its illustration is given there. It means: the non-existence of *āndhi* (curd) in *kṣira* (milk) is called 'prāgabhāva'.

It may be noted that *prāgabhāva* or *dhvamśa* is regarded by the *Vaisēpikas* as the *abhāva* of a thing; but, according to the *Jainas* it is as much a *bhāva* as the thing itself. Moreover, the so-called *abhāva* is not *tuccha* or *mithyā* i. e. unsubstantial nothing as some *Vedāntins* would have it, but is an aspect of *bhāva* and therefore the *bhāva* itself.<sup>1</sup>

There is mention of *pradhramśabhbāva* in Vol. II on p. 173, l. 7.

In Siddhasena Gani's com. (p. 374) on TS (V, 29) there is an exposition of *abhāva*.

P. 18, l. 3. The word 'ārekā' is explained in the com. as 'āsāṅkā'. This word occurs on p. 19, l. 13.

P. 18, ll. 3-7 & p. 19, l. 3. For refutation see pp. 132-133.

P. 18, l. 4. 'Dravya' means, no doubt, a substance; but, according to Jainism it is not without *paryāya* (modification)<sup>2</sup>, and hence *utpāda* (origination) and *vyaya* (dissolution) in addition to *dhrauvya* (permanence). Same is the case with *paryāya*; for, it is not without *dravya*, and hence *dhrauvya* over and above *utpāda* and *vyaya*. Thus everything that exists is *utpāda-vyaya-dhrauvya-yukta*<sup>3</sup>. This is why reality is defined in Jainism as *substance-cum-mode*.

This concept of reality may remind a student of biology of the concept of metabolism. For, it affords an exact parallel, since metabolism consists of two opposite processes viz. anabolism and catabolism. These respectively mean the process of breaking up and that of building up. They are held together by a synthetic process of equilibrium known as metabolism. Roughly speaking, the living process is a combination of alternative processes of birth and death the equilibrium between which is maintained by a life-process itself. Disintegration is necessary for the release of energy for life, and integration for building up latent energy. Maintenance of the suitable equilibrium between these two is again necessary for continuance of life<sup>4</sup>.

A student of philosophy may compare this concept with the dialectic concept of Hegel—the concept which implies two opposite processes of thesis and antithesis both combined by synthesis<sup>5</sup>.

1 See "Notes" (p. 26) on SM.

2 Cf. Siddhasena Gani's com. (p. 378) on TS (V, 29) and AJP (p. 119).

3 Cf. "उत्पादव्ययश्रौत्युक्त सत्"—TS (V, 29)

4-5 See Prof. A. Chakravarti's article "The Contribution of Jainism to World Culture" (pp. 85-86) published in "The Jaina Antiquary" (Vol. IX, No. 2).

According to the *dravyārthika naya* everything is *nitya* (permanent), *sāmānya*, *avācya* and *sat* (existent), whereas according to the *paryāyārthika naya* everything is just the opposite i. e. impermanent, *vis'esa*, *vācya* and *asat* (non-existent)<sup>1</sup>.

P. 18, ll. 20-21. This verse is quoted in SM (com. on v. 37), too.

P. 18, ll. 20-21. According to the *Buddhas* everything lasts for a moment, and then it completely perishes. So they use the word *parināma* in the sense that there is absolute dissolution following origination. The *Naiyāyikas* and others who regard *dravya* as entirely distinct from *guna* interpret this word as the destruction of *guna* after it was produced in a *dravya* which undergoes no change whatsoever. The *Jainas* do not believe that any *dravya* or *guna* is entirely changeless (*avikṛta*). Neither any *dravya* nor *guna* leaves off its inherent nature in spite of its undergoing changes<sup>2</sup>. A human soul even when it becomes a beast or a bird, does not lose its soul-ness. Whether a binary becomes tertiary or *vice versa* it does not cease to be matter. The white colour may become yellow, and that in its turn may become green; but, in all these stages colour is all the while present. This is what is beautifully expressed in TS (V. 41) as “तद्वावः परिणामः”. Vyāsa in his com. (p. 307) on *Yogasūtra* (III, 13) defines ‘*parināma*’ in the same way as here. For he says:

“अवस्थितस्य द्रव्यस्य पूर्वधर्मनिवृत्तौ धर्मान्तरोत्पत्तिः परिणामः ।”

P. 19, ll. 16-17. The words ‘*mṛt-pīḍa*’ and ‘*sīvaka*’ occur on p. 123, ll. 6-7, and these two along with ‘*sthāsaka*’ and ‘*kapāla*’ on p. 113, ll. 5-6. ‘*Sīvaka*’ occurs on p. 114, l. 3, too. In Kotyācārya’s com. (p. 181) on *Visesā* (v. 482) we come across “मृत्पिण्डशिवकसासककोशकुशलादिमृतपर्यायः”。 So it follows that the word ‘*ādi*’ occurring in मृत्पिण्डशिवकादि stands for सासक, कोश, कुशल etc. This is borne out by सास, कोश and कुशल occurring on p. 104, l. 27 of Municandra’s com. on AJP.

In Siddhasena Gaṇī’s com. (p. 398) on TS (V, 31) we have: “मृत्पिण्डशिवकसासककोशककुशलघटकपालशकलशर्करा पांशुद्विपरमाणवः”.

In *Durgapadaprakāśa* (p. 23b), a com. by Prabhānanda on *Vitarāgastotra* (VII, 1) we have “स्थासकोशकुशलादि”。 In its avacūri (p. 74b) by a pupil of Visālarāja we have “स्थासकोशकुशलबुद्धोदरकर्णादि”.

A lump of clay assumes different forms before a pot, a jar, or the like is made out of it. These forms are given names according to the shapes they assume. Thus a ball of clay is called ‘*mṛt-pīḍa*’; a lump of clay which has a shape of a *linga* of Sīva ‘*sīvaka*’; ‘*sthāsaka*’ is the name given to a lump of clay having the shape of a mirror; ‘*kosā*’ to that resembling a bucket; and ‘*kusūla*’ to one resembling a granary.

1. See Jagadīśacandra’s explanation (p. 297) of SM.

2. Transformation or changing manifestation does not mean complete cessation.

P. 20, l. 3. As stated in SM (com. on v. 14) there are four views regarding *sāmānya* and *viśeṣa*. They are:

(i) There is only *sāmānya*, and *viśeṣa* has no place whatsoever. *Sāmānya* alone is *vācya*. It is the only reality.

This is the view of those who admit only *dravyāstika naya*. Some *Mimāṃsakas*, the *Sāṅkhyas* and the *Advaitavādins* hold this view.

(ii) There is nothing but *viśeṣa*.

This is the view of the *Bauddhas*, and it is due to their laying *all* emphasis on the *paryāyāstika naya* and completely denying the existence of the *dravyāstika naya*.

(iii) There are both *sāmānya* and *viśeṣa* but they are in no way inter-related—are both distinct and independent. That is to say, both of them are realities, *distinct inter se*.

This is what the *Vais'ēśikas* and the *Naiyāyikas* hold as they have an unwarranted passion for the *Naigama naya*.

(iv) *Sāmānya* and *viśeṣa* are neither absolutely distinct nor non-distinct from each other. What is *sāmānya* from one view-point, is *viśeṣa* from the other and vice versa. They are *two-in-one*. This is the view of the *Jainas*.

P. 20, l. 3. For refutation see p. 134 etc.

P. 20, ll. 7-9. For refutation see p. 293, l. 12 & p. 294, l. 3.

P. 20, l. 8. On this very page, l. 23, the commentator explains 'karka' as a kind of horse. Does he mean 'a white horse', the meaning to be found in various dictionaries? The word 'karka' occurs on p. 120, ll. 7 & 22.

Kalki or Kalkin who is looked upon as the tenth and the last incarnation of Viṣṇu, is said to have a white horse to ride upon. So Muni Kalyāṇavijaya in his "वीरनिर्वाणसंवत् और जैन कालगणना" (p. 48) has suggested that the word 'kalki' may be a Sanskritized form of *kalki*, *kakka* the Pāiya word meaning a white horse.

P. 20, ll. 9-10. For refutation see p. 294, ll. 6-8.

P. 20, ll. 15-16. Cf. p. 275, l. 14 and the first hemistich of the following verse of *Viśeṣā*:-

"एकं निचं निरवयवमक्रियं सञ्चगं च सामनं ।  
निस्सामन्त्रताओ नत्यि विसेसो खणुकं च ॥ ३२ ॥"

P. 21, l. 6. For refutation see p. 295, l. 10.

P. 23, l. 3. Here the word 'para' stands for 'Dharmakirti'; for the verse quoted here occurs in his *Pramāṇavārtika* (I, 183-4).

P. 23, ll. 4-5. The idea conveyed in this verse is refuted by Akalanka in his *Nyāyaviniścaya*. This verse is quoted in *Nyāyakumudacandra* (p. 620), and with variants in *Anekāntavādapravesa* (p. 7), *Aṣṭasahasrī* (p. 92); *Sammatiśikā* (p. 242), *Nyāyaviniścayavivaraṇa* (p. 92a), and

*Syādvādaratnākara* (p. 837), and it is explained in *Pramāṇavārtikasavṛtti* and *Manorathanandinī*. This explanation is reproduced in the fn. on *Nyāyakumudacāndra* (p. 620).

P. 23, l. 5. The root ‘eud’ is dropped and replaced by ‘nud’ by Ratnaprabha Sūri in his *Ratnākarāvatārikā*; for, in his days it conveyed an obscene sense.

P. 23, ll. 20-21. Here the word ‘syād’ is explained. It is said that originally it is the third person singular of the potential of अस् to be. It is here treated as an indeclinable connoting ‘somehow’. In “Notes” (p. 32) on SM it is said that it “is generally treated by commentators as an indeclinable noun or adjective connoting indefinite possibility”. Is the word “indefinite” correct?

P. 24, ll. 5-6. Cf. p. 297, ll. 13-14.

P. 25, ll. 3-5. For refutation see p. 300, ll. 5-12 & p. 301.

P. 25, l. 6. For refutation see p. 302, ll. 7-8. Cf. p. 316, l. 7.

P. 25, ll. 10-11. Why the author has restated the same thing is accounted for, in two ways. Cf. what is said on p. 27, ll. 17-18.

P. 25, l. 17. A camel is somehow curds. This is an example of *syādvāda*. This is what the opponent says.

P. 26, l. 3. ‘Bhedasamhārvāda’ has no scope in several non-Jaina systems. See p. 316, l. 18.

P. 27, ll. 5-7. For refutation see p. 317, ll. 4-10.

P. 27, ll. 9-10. For refutation see Vol. II, p. 124 etc.

P. 27, l. 10 & p. 28, ll. 3-7. For refutation see Vol. II, p. 208, l. 14 & p. 209, l. 3.

P. 28, l. 7. ‘इति कृत्वा’ may remind one of the Guj. ‘एषी करीने’.

P. 28, ll. 7-9. For refutation see Vol. II, p. 209, ll. 5-11 and p. 210 ll. 3-7.

P. 28, ll. 10-11 & p. 29, ll. 3-4. For refutation see Vol. II, p. 218 ll. 9-12 & pp. 219, ll. 3-9; p. 220, ll. 3-8; p. 221, ll. 3-12; and p. 222, ll. 3-4.

P. 28, l. 11. Cf. TS (X, 3) where we have “कृत्स्नकमिद्यो मोक्षः”.

P. 28, l. 31. There are eight kinds of *karman*: (i) *jñānāvaraṇīya*, (ii) *darśanāvaraṇīya*, (iii) *mohanīya*, (iv) *vedanīya*, (v) *āyus*, (vi) *nāman*, (vii) *gotra* and (viii) *antarāya*. The first obscures knowledge. For details see JRL (Ch. XIII).

P. 28, l. 32. *Sāṣṭha* (P. *chattha*) and *astama* (P. *athama*) are each a kind of external penance—mortification of flesh. Every day one takes two meals. So one who gives up one meal on the first day, two on the second and one on the third and thus gives up meals up to the fourth, is said to be practising ‘caturtha’. Similarly one who gives up two meals on each of the two days and one meal on a previous day and one at the end, and thus

gives up meals up to the sixth; is said to be practising 'sastha'. One who practises 'astama' gives up meals up to the eighth.

'Caüttha' is explained as above by Abhayadeva Sūri in his com. (p. 147b) on *Thāna* (III; 3; s. 182). For, he says:—

“केवलमेकं पूर्वदिने द्वे उपवासदिने चतुर्थं पारणदिने भक्तं-भोजनं परिहरति तत् चतुर्थभक्तं...शब्दं चयुत्पत्तिमात्रमेतत्...प्रदृष्टिस्तु चतुर्थभक्तादिशब्दानामेकाशुपवासादिविति ।”<sup>1</sup>

In *Smyticandrikā* we have:

“सायमाधन्यवोरहनोः सायं प्रातश मध्यमे ।  
उपवासफलप्रेषुर्ज्याद् भक्तचतुष्टयम् ॥”

P. 29, ll. 4-10 & p. 30. For refutation see Vol. II, p. 224, l. 12.

P. 29, l. 7. *Pramāda* means negligence, inadvertence. It is one of the causes of the influx of *karmans*.

P. 29, l. 8. Contemplation is either good or bad. For details see JRL (Ch. XX).

P. 29, l. 14. There are five *bhāvas*: (i) *aupas'amika*, (ii) *ksāyika*, (iii) *ksāyopas'amika*, (iv) *audayika* and (v) *pāripāmika*. Roughly speaking, 'bhāva' means a condition of a living being. The *audayika bhāva* rises from the operation—fruition of *karmans*. In the case of the embodied soul it is its impurity. For details see JRL (pp. 98-100).

P. 29, l. 29. See "Notes" for p. 28, l. 31. 'Vedaniya' *karman* makes an embodied soul experience pleasure or pain.

P. 30, ll. 7-9. For refutation see Vol. II, p. 225, ll. 4-6.

P. 30, l. 9 & p. 31, ll. 3-7. For refutation see Vol. II, p. 227, ll. 8-10.

P. 30, l. 22. See "Notes" for p. 29, l. 14. 'Ksāyopas'amika bhāva' rises from the partial destruction, subsidence and operation of the 1st, 2nd, 3rd and the 8th kinds of *karmans*—the *karmans* known as *ghāti-karmans*. See JRL (p. 100).

P. 31, ll. 8-9. For refutation see Vol. II, p. 228, ll. 4-5.

P. 32, ll. 4-6. For refutation see Vol. II, p. 231, ll. 9-12.

P. 32, ll. 7-10 & p. 33, l. 3. For refutation see Vol. II, p. 232, ll. 7-8.

P. 33, l. 5. The first foot etc. are referred to as 'saṅgraha-grantha' in Vol. II, p. 236, l. 4. This may remind one of 'saṅgraha-sloka' and 'antara-sloka'. In the intro. (p. 49) to *Nyāyakumudacandra* (Vol. I) we have:—

“निराकारेतरस्य इत्याद्योऽन्तर्लोका वृत्तिमध्यवर्तिवात् । विमुखं इत्यादिवातेकब्याख्यानवृत्तिः अन्धमध्यवर्तिनः खल्वगी श्लोकाः । वृत्तिचूर्णीतां तु विस्तारभयानासाभिर्धीर्ख्यानसुपदर्श्यते । संग्रहस्तोकास्तु वृत्तिप्रदर्शितस्य वातिकार्थेय संग्रहपरा इति विशेषः”

Thus *saṅgraha-grantha* means a statement made with a view to recapitulating what has been previously said.

1. In the com. (p. 220b) on *Vidhapannatti* (II, s. 92) Abhayadeva has said the same as under:—

“चतुर्थं भक्तं यावद् भक्तं त्यज्यते यत्र तत्त्वतुर्थम् । इथं चोपवासस्य सन्ध्या एवं षष्ठादिकमुपवासदयादेरिति ।”

P. 33, ll. 5-10. All these three verses with slight variations or without them are quoted in TRD (p. 78a), *Bodhicaryāvatārapañjikā* (p. 492), *Nyāyaviniścayavivarana* (p. 581a) and *Nyāyakumudacandra* (pp. 838-839). In the fn. of the last work explanation from *Manorathanandinī* is given.

P. 33, l. 11 & p. 34, l. 3 & ll. 8-10. In *Syādvādaratnākara* (p. 1118) and in *Nyāyakumudacandra* (p. 841) we find all these lines as quotations and in TRD (p. 78a) all except the last; but, nowhere the original source is mentioned or traced.

P. 34, l. 16. स्वेच्छां occurs on p. 29, ll. 5-6.

P. 36, l. 3. This is the commencement of the refutation of the first issue—allegation.

P. 36, l. 4. 'आगोपालाङ्गनादिप्रसिद्धं' means well-known to cow-herds, women and others. On p. 78, l. 6 we have आविद्वदङ्गनादिप्रतीर्तं. It is explained in ll. 18-19 as सकललोकप्रसिद्धं i. e. well-known to the whole world. Literally it means well-known from the learned to women, women here standing for illiterate! For a similar phrase see p. 175, l. 5; p. 215, ll. 10-11; p. 227, ll. 6-7; p. 282, l. 5; p. 339, l. 8; p. 397, l. 6; II—p. 48, l. 8; p. 59, l. 23; p. 75, l. 8; p. 85, l. 10; p. 111, l. 9; and p. 125, ll. 11-12.

P. 36, ll. 5-12. A thing exists in view of its own *dravya* (substance), *kṣetra* (place), *kāla* (time) and *bhāva* (nature or property); but it does not exist in view of the substance etc. of another object. Thus a thing is in its own substance etc., but not in another substance etc. If we deny the latter as the *Buddhas* do, it will be every thing; for, it will not be *asat* in any way.

Similarly a thing is *asat* i. e. non-existence<sup>1</sup> is predicated of a thing, in view of the substance etc. of another thing but not so, as regards its own substance etc. Otherwise it will have no existence like the horns of an ass i. e. to say it will be thorough nihilism.

Thus, in order that (i) a thing may not lose its individuality—its own self and (ii) its own nature may not become nothing, it is desirable to believe that a thing exists and does not exist as well, though, from different view-points—in different capacities such as *sva-dravya* and *para-dravya*. In short, the *Jainas* believe in *being-cum-non-being* of all things from different points of view, viz. स and पर. For details see JRL (Ch. XII).

P. 37, ll. 7-11. Any and every thing has its own substance, place, time and nature. Further, it will not do to think of a thing as having only any one or more of them and not all of them. Thus we cannot think of a jar with reference to its substance (say clay) only, while totally ignoring—denying its place, time and nature, which, too, inhere in it.

1. This non-existence belongs to the thing *itself* and not to the other thing, and that, too, as regards the substance etc. of the other thing. In short, X is X only and not non-X.

P. 38, l. 4. 'निलोठथिष्यामः' means 'we shall knock down—refute'. The root is लुड् I, Parasmaipada. Its forms are used on p. 64, l. 9; p. 217, l. 6; p. 274, l. 16; p. 380, l. 9; and in Vol. II on p. 49, l. 7; p. 118, l. 6; p. 212, l. 8 and p. 218, l. 5.

P. 38, l. 5. The existence of the substance of a thing is not the same as the non-existence of the substance of another thing. And this holds good in the case of place, time and nature, too. Thus, the existence of the clay substance of a pitcher is not non-distinct from the non-existence of the water substance of another thing. Otherwise a thing would cease to exist. If the existence of clay substance is equated with the non-existence of water substance, a pitcher which exists with reference to its clay-substance will also exist with reference to water-substance; for, the existence of the former is assumed to be non-distinct from the non-existence of the latter.

P. 42, l. 10. सूक्ष्मधिया भावनीयम् means: this should be pondered upon by one whose intelligence is sharp. This expression occurs in the com. on p. 103, l. 12. A synonym of सूक्ष्मधिया० occurs on p. 286, l. 22. कुशाश्रीयदुद्धिभिः occurs on p. 128, l. 26 and सूक्ष्मेक्षिका etc. on p. 186, l. 6; p. 227, l. 5; p. 380, l. 3; and in Vol. II on p. 124, l. 4 and p. 176, l. 20.

P. 43, l. 10. 'Aksaragamanikā' which occurs in Vol. II, p. 230, l. 20 seems to imply 'literal meaning'. The Pāiya word for it is 'akkharagama-niyā', and it is used by Haribhadra in his *Āvas'yakatīkā* (p. 681b).

P. 43, ll. 15–16. असि तु is explained as किं तहि in Vol. II, p. 186, l. 25 as well.

P. 44, ll. 5–7. The objector admits that the existence of clay substance is a kind of the non-existence of water substance. But, even then he is not prepared to admit that a thing exists and does not exist as well!

P. 45, ll. 5–6. 'Pravṛttinimitta' is explained on p. 261. There is no justification for using a different word even when the *pravṛttinimitta* is the same.

P. 45, l. 6. 'Atiprasanga' means unwarranted license in reasoning—unwarrantable stretch of the principle.

P. 45, ll. 24–25. The words 'indra', 's'akra' and 'purandara', though synonyms, convey different senses owing to their difference in connotation as suggested by their etymologies given here. 'Indra' signifies the lord of gods, 'S'akra' the powerful god, and 'Purandara' the destroyer of the cities. These differences of sense are recognized by *Samabhīrūḍha naya*.

P. 45, l. 25. The compound 'vajrapāṇi' is dissolved here. This, too, is a synonym for 'Indra', but it connotes a different sense.

P. 46, l. 5. 'Sābda nyāya' is explained in ll. 17–18 as under:—

*Pradhāna* (principal) is that which is directly stated by a word in an object which is both *aneka* (many) and *eka* (one) in Jainism, and the rest is *gunabhūta* (subordinate). This is 'sābda-nyāya'. This phrase occurs on p. 52, l. 8.

P. 46, l. 6, p. 47, l. 3. Here is given the etymology of 'dravya'.

P. 47, l. 3. The etymology of 'paryāya' is here given.

P. 48, l. 19. See pp. 134-139.

P. 49, l. 11. 'Abhyupagamavirodha' means running counter to the accepted dogma.

P. 49, ll. 12-13. 'अयमेव भेदोऽकारणसेदश्च' occurs with a slight difference on p. 80, ll. 24-25 and p. 262, ll. 4-5.

P. 50, l. 28. The word 'kārikā' is usually used in the sense of a memorial verse or a collection of such verses on a philosophical or scientific subject e. g. Bhartṛhari's *Kārikās* on grammar. Here it stands for a collection of verses. This word occurs on p. 375, l. 11. It is used in connection with the introductory verses of the *Bhāṣya* of TS by Devagupta Sūri and Gandhahastin Siddhasena Gaṇī (vide p. 19 and p. 20 respectively of Vol. I).

P. 51, l. 5. 'Setikā' is a kind of measure, and so is 'mānaka'. As stated in *Ganitatilaka* (v. 7)  $4 \text{ pādikās} = 1 \text{ mānaka}$ ,  $4 \text{ mānakas} = 1 \text{ setikā}$  and  $10 \text{ setikās} = 1 \text{ hāri}$ . For further details see my intro. (p. XXXVII) to *Ganitatilaka*.

P. 51, l. 17. This may remind one of the fact that Hemacandra Sūri has composed two works viz. *Ayogavyavacchedadvātrīmśikā*<sup>1</sup> and *Anya, yogavyavacchedadvātrīmśikā*<sup>2</sup>. 'Anyayogavyavaccheda' occurs in Vol. II, p. 165, l. 24.

P. 51, l. 24. Mānaka is explained by me on this very page.

P. 51, l. 28. 'Āyāma' is a synonym of 'Baudhā'.

P. 51, ll. 28-30. The Āyāma view is that the power to generate, produces an act in question by making a full use of it, but its power does not perish in doing so. It can produce another act hereafter.

P. 55, ll. 30-31. See "Notes" on p. 197.

P. 56, ll. 6-7. Here is noted a 'nyāya'. This word 'nyāya' is differently translated by different scholars e. g. an apposite illustration<sup>3</sup>, a popular medium<sup>4</sup>, an inference from familiar instances<sup>5</sup> and an idiomatic

1-2 In this connection the late Prof. A. B. Dhruva has observed as under in his Notes (p. 8) on SM:—

^“(1) अयोगव्यवच्छेद lit. exclusion of non-possession, i. e. demonstration that truth does not fail to belong to the Jaina system, that it certainly belongs to it: the constructive or positive part of Hemacandra's work (स्वप्रसाधन). (2) अन्ययोगव्यवच्छेद—lit. exclusion of the position that truth might belong to other rival systems, i. e. demonstration that truth does not belong to other systems: the destructive or negative part of the undertaking (परप्रसाधन).”

3 See Apte's Sanskrit-English Dictionary.

4-5 See *Laukiikanyāñjali* (pt. I) collected by G. A. Jacob.

expression<sup>1</sup>. There is no exact equivalent in the English language for it.

A *nyāya* is more concise than a proverb and has at the same time all the force of the latter. It is based upon experience. We come across it in works on grammar, philosophy and rhetoric. It is difficult to say who the first person was to coin this word and mention a *nyāya* or *nyāyas*. Amongst the *Jainas*<sup>2</sup> Haribhadra is perhaps the first, in case we do not consider the word 'andhakaṇṭājjā' occurring in *Āyāra* as a *nyāya*.

The *nyāya* in question is explained in ll. 28-31. But the word 'gadū' is not explained. It occurs in *Kāvya-prakāśa* (IX, 83), and in *Mahābhāṣya*. It is a homonym, and has five meanings: (i) crooked, hump-backed, (ii) a hump on the back, (iii) a javelin, (iv) a water-pot and (v) any useless or good-for-nothing object. None of these suits the context. So, for the present I take it to mean 'a boil', and interpret this *nyāya* as 'out of frying pan into fire'.<sup>3</sup> This *nyāya* is not noted in any of the three parts of *Laukikanyāyāñjali*. It, however, occurs in *Tattvopaplavasinha* (p. 23).

It seems that the mentality of the Indians of olden days to present many a thing as an aphorism (*sūtra*) is the origin of *nyāyas*.

The phrase 'sabda-gadū' occurs on p. 323, l. 11. It occurs in the *Mahābhāṣya* on III, 1, 26 (Vol. II, p. 36).

P. 56, l. 25. 'Kṣunna' means pounded, the original root being 'kṣud' VII, Ubhayapadin. It occurs on p. 91, ll. 10, 27 & 28; p. 290, l. 15; p. 313, l. 9; p. 355, l. 10; and, in Vol. II on p. 184, l. 5.

P. 57, l. 6. Attachment to one's own system of philosophy is difficult to let go. This idea is expressed by Hemacandra in *Vītarāga-stotra* (VI) as under:—

“कामराग-लेहरागावीष्टकरनिवारणौ ।  
दृष्टिरागस्तु पापीयान् दुरुच्छेदः सत्तामपि ॥ १० ॥”

The expression 'अहो दुरन्तः स्वदर्शनानुरागः' occurs on p. 101, l. 8, and 'अहो दारुणो मोहः' on p. 44 where we have 'अपूर्वो विभ्रमः'.

P. 57, ll. 10 & 11. 'Prasajya-prativedha' means negative statement and 'paryudāsa' means an exception, a prohibitive rule. The former is rendered as 'express negation' by Prof. Cowell in his translation of *Sarvadarśanasaṅgraha*. In a foot-note (p. 250) he explains it as under:

“Where the negation is prominent it is called *prasajya-prativedha*; but where it is not prominent we have the *paryudāsa* negation. In the

1. See "Notes" (p. 64) on SM.

2. See my article केटलाक न्याय published so far in three instalments in "Jaina dharma prakāśa" (Vol. LX, Nos. 2-4).

3. Mr. P. I. Tarkas does not accept this view. He traces it to *Nyāya-vārtika* (p. 134) and takes it to refer to an episode of Bali and Vāmana, an incarnation of Visnu.

former, the negative is connected with the verb: in the latter, it is generally compounded with some other word; as, 'for example, (a) Not a drum was heard, not a funeral note. (b) Unwatched the garden bough shall sway. The former corresponds to the logicians' *at�antābhāva*, the latter to *anyonyābhāva* or *bheda*'.<sup>1</sup>

Both the forms of negation occur in *Mahābhāṣya* on *Aṣṭādhyāyī* (I, 4, 50) and in *Vākyapadīya* (II, 86). Verses defining the two are quoted in *Sāhityadarpana* (ch. VII, p. 214) as under:—

“अप्राधान्यं विषेद्यत्र प्रतिषेदे प्रधानता ।  
‘प्रसञ्चप्रतिषेदोऽसौ क्रियां सह यत्र नन् ॥’  
“प्रधानत्वं विषेद्यत्र प्रतिषेदेऽप्रधानता ।  
‘पर्युदासः’ स विषेदो यत्रोत्तरपदेन नन् ॥”

The word 'prasajya-pratisēda' occurs on p. 207, l. 6 and in Vol. II, p. 217, l. 6 & p. 218, l. 4, too.

The word 'paryudāsa' occurs on p. 208, l. 3 and in Vol. II, p. 218, l. 4 and in *Sābara-bhāṣya*.

P. 58, l. 9. 'Arhan-mata' means Jainism—a system propounded by an *Arhat*, a *Jaina Tīrthāṅkara*.

P. 59, ll. 6 ff. Every thing is both existing and non-existing.

P. 60 ll. 7-8. कुशाग्रबुद्धिपरिचोदितं means put forward by one whose intelligence is as sharp as the point of the blade of the 'kus'a' grass. 'Kusāgrabuddhi' hence means having a penetrating-sharp intellect. On p. 128, l. 26 and in Vol. II on p. 175, l. 10; & p. 176, l. 13 we have कुशाग्रीयबुद्धि which, too, means the same. 'Kusa' a Pāīya equivalent of 'kus'a' occurs in *Vivāgasuya* (I, 6; para 121).

P. 60, l. 14. 'Mecaka' is a homonym. Here it means a kind of gem. It has five colours (vide "Notes" p. 378 on SM).

The word 'mecaka' occurs on p. 130, l. 9; p. 159, ll. 7 & 24; p. 160, l. 11; and p. 302, ll. 4 & 16.

P. 62, ll. 7-8. These lines form an answer to the objection raised on p. 11, ll. 4-6. The existence does not reside by totally avoiding non-existence. But they somehow co-reside.

P. 65, ll. 4-5. This verse differs very little from one on p. 11. The slight variation introduced here turns the allegation into refutation! It is thus a *pūrva-pakṣa-sloka-parāvartanā*. For parallel examples see *infra*.

P. 65, l. 10. As already mentioned here in "Notes" (p. 260) the *Jainas* do not look upon *dharmin* as absolutely distinct from *dharma*, but they look upon them as distinct from one view-point and non-distinct from another view-point. They do not deny the distinction *in a certain sense* between *dharmin* and *dharma*, but they do deny *absolute* distinction between them. If there was absolute distinction there can be no such

---

1 Quoted from *Laukikanyāñjali* (pt. II, p. 50).

relation as that of *dharma* and *dharmin*. In other words the *dharma* would be a total stranger to the particular *dharmin* and would be in no way *its*.

P. 65, l. 20. 'न श्वस्युपगमा एव वाधायै भवन्ति' occurs many a time. See l. 25 of this very page; p. 365, l. 9; and Vol. II, p. 17, ll. 12-13.

P. 66, ll. 29-30. The shape, substance and colour are noted as the *dharma*s of a *ghata*, a *dharmin*. 'Budhna', a homonym, here means the bottom of a vessel, viz. *ghata*. A *ghata* is described in the *Bhāṣya* (p. 122) on TS (I, 35) as under:—

"ऊर्ध्वकुण्डलौष्ठायतवृत्तश्रीवोधस्तात् परिमण्डलः ।"

In *Uttarajjhayanacūḍāṇi* (p. 14) composed by a pupil of Govāliya Mahattara we have:—

"ऊर्ध्वकुण्डलौष्ठायतसूत्रश्रीवादिरूपः ।"

A *ghata* is described by Hemacandra in his com. (665) on *Visesā*\* (v. 1552) as under:—

"पृथुबुद्धोदरोर्ध्वकुण्डलौष्ठायतवृत्तश्रीवादिमति वटपदाण्डे ।"

Municandra Śūri has defined 'ghata' as one which has an expansive bottom and belly, and whose neck is round and long, and whose lips resemble an ear-ornament.

P. 67, l. 25. 'Vais'ēśikā' (lit. the investigator of distinctive properties) is the name of the follower of the *Vais'ēśika* system of philosophy. It is founded by Kāṇāda<sup>2</sup> known as Kāṇabhakṣa<sup>3</sup>, Kāṇabhuji<sup>4</sup>, Kāṇāda<sup>5</sup>, Ulūka<sup>6</sup> and Aulukya.<sup>7</sup> Pāśupata is another name for a *Vaiśeṣika*.

As regards this *Vaiśeṣika* system, the late Prof. A. B. Dhruva<sup>8</sup> has made the following observations:

(i) "The *Vaiśeṣika* and the *Nyāya*, as observed before, originated as separate systems, but the former which was in its origin a child of the *Pūrva-Mīmāṃsā*, soon become a supplement—an adopted child, to use a metaphor—of the latter. Thus, *Vātsyāyana*<sup>9</sup>, the *Nyāya-bhāṣyakāra*, treats the *Vaiśeṣikā* as a 'prati-tantra Siddhānta' of *Nyāya*. — intro. (p. XLI) to SM.

(ii) "'Atom-eater', as the nickname of the founder, might not be probable, because an atomic theory is not special to the system, and the *Vaiśeṣika* is not the first pioneer of the theory". — Notes (p. 24) to SM

1 This is split up as कुण्ड-लोष्ठायत in the printed edition. It is a slip; for, the three words are कुण्डलं लोष्ठ and आयत.

2-4 This means corn-piece eater.

5 Literally it means a crow-eater.

6 It means an owl, and it is equated at times with a crow-eater.

7 For the various views regarding the significance of these designations, see "Notes" (p. 25) to SM.

8 He is also called Pakṣilaśvāmin.

(iii) "The characteristic method of investigating Truth adopted in the Vaiśeṣikā system is to find out the Viśeṣas i. e. the differentia or distinguishing properties of things. This gives the name to the system..."

—*Ibid.* (p. 25)

The Vaiśeṣikā system admits six catagories or entities viz. *dravya* (substance), *guna* (quality), *karman* (action), *sāmānya* (generality), *viśeṣa* (particularity) and *samavāya* (inherence). This is what we learn from the *Vaiśeṣikasūtra*, its *Bhāṣya*<sup>1</sup> by Prasāstapāda<sup>2</sup>, and works of Haribhadra and Sankara. Śrīdhara<sup>3</sup>, Udayana<sup>4</sup> and Śivāditya<sup>5</sup>, the later writers, have added *abhaṭṭa* (negation) to these six categories, as they do not look upon it as a nonentity, but regard it as a *padārtha* like the other six. For the nine types of *dravya* etc. see "Notes" on p. 4, ll. 26-29 of Vol. II.

Vādīvetaṭa Śānti Sūri in his Pāṇya com. on *Uttarajjhayaṇa* and its *Nijjutti* mentions in Pāṇya on p. 172a, the six original *padārthas*, nine *dravyas*, 17 *guṇas*, 5 *karmans*, 3 *sāmānyas*, and then he explains in Saṃskṛta three varieties of *sāmānya* and notes a difference of opinion regarding this exposition. Further, he mentions in Pāṇya two varieties of *viśeṣa*.

The Vaiśeṣika system admits two *pramāṇas*. This is the usual view, and it is accepted by Haribhadra and Vidyānanda. But Siddharṣi in his *Nyāyāvatāravṛtti* (p. 9), Hemacandra in his com. on his own work *Pramāṇamīmāṃsā* (I, i, 9) and Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 666) on *Visesā*<sup>6</sup> have said that the *Vaiśeṣikas* admit three *pramāṇas* viz. *pratyakṣa*, *anumāna* and *āgama*. Devabhadrā in his *Tippaṇī* (p. 9) on the *Nyāyāvatāravṛtti* says that Siddharṣi has here followed Vyomasīva<sup>7</sup>; otherwise Kandalikāra mentions only two. Gandhahastin Siddhasena Gani who seems to be earlier than Vyomasīva, has said that the *Vaiśeṣikas* admit either two or three *pramāṇas*. So it seems that by his time somebody

- 
- 1 This is not a regular exposition of each Vaiśeṣika sūtra but it is an independent work running along the lines of the Vaiśeṣika sūtra. It is called *Padārtha-dharma-saṅgraha*.
  - 2 The general view is that he flourished after Dīnāga, and thus he belongs to the fifth century. The late Prof. A. B. Dhruva has however assigned to him a date prior to Dīnāga.
  - 3 He composed *Nyāyakandali*, as he tells us, in 991 A. D. It is a com. on Praśastapāda's *Bhāṣya*.
  - 4 He is an author of *Laksanāvali*, *Kirāṇāvali*, *Kusumāñjali* etc. From *Laksanāvali* we learn that he flourished in 984 A. D.
  - 5 He has composed *Saptapadārthī*.
  - 6 I take him to be the same as Vyomaśekhara, the author of *Vyomavati*, a com. on the *Bhāṣya* of Prasāstapāda—*Vyomavati* composed earlier than *Nyāyakandali*. But I cannot say whether he can be identified with Śivāditya (the author of *Saptapadārthī*) or not.

must have propounded the other view. Who that person is is a question to which I invite the attention of veteran scholars.

In the *Vais'ēśikasūtra* there is no mention of Īśvara (God) whereas the *Nyāyasūtra* proves His existence.

The *Vais'ēśikas* believe in the doctrine of 'pilupāka' (heating of atoms) whereas the *Naiyāyikas* that of 'piṭharapāka' (heating of molecules). Vide Dasagupta's *A History of Indian Philosophy* (Vol. I, pp. 305 & 327).

P. 68, l. 5. 'Pratiti-saciva' means one assisting conviction. This phrase occurs on p. 258, l. 13.

P. 68, ll. 6-7. See p. 13.

P. 69, l. 9. 'Nāntariyakatva' means a state of being invariably connected, inseparability. This word occurs on p. 144, l. 8 and p. 212, l. 22.

On pp. 365, 373 and 374 and in Vol. II, p. 192, l. 10 we come across the phrase 'nāntariyaka'. The word 'nāntariyakatva' occurs in Patañjali's *Mahābhāṣya* (p. Vol. II, p. 144) on *Aṣṭādhyāyī* (III, 3, 18). The portion in question is as under:—

"कथिन्मांसार्थीं मत्स्यान् सशकलान् सकण्टकानाहरति<sup>1</sup> । नान्तरीयकत्वात् । स यावदादेयं तावदादाय शक्लकण्टकान्युत्सृजति । एवमिहापि".

The same passage is repeated in the *Mahābhāṣya* (Vol. II, p. 245) to IV, l. 92.

नान्तरीयकत्वम् = व्याप्तिः । अन्तरा विना भवत् अन्तरीयम् । अन्तरीयमेव अन्तरीयकम् । न अन्तरीयकं नान्तरीयकम् । येन विना यद् न भवति तद् नान्तरीयकं नियतसम्बद्धम् । तस्य भावो नान्तरीयकत्वं नियतसम्बन्धः साहचर्यनियमो व्याप्तिर्वा<sup>1</sup> ॥<sup>2</sup>

P. 70, l. 8 & p. 71, ll. 3-5. The objection raised on p. 13, ll. 6-7 is here noted and refuted.

P. 70, l. 15. 'Vāndhyeya' means a son of a barren woman i. e. an impossibility of which the following verse is a typical example:—

"मृगरुषिणकाम्भसि खातः शशशङ्खतनुर्वर्षः ।  
एष वन्ध्यासुतो याति खमुषपक्तशेषर" ॥<sup>3</sup>

'Vāndhyāsuta', a synonym of 'vāndhyeya', is met with on p. 173, l. 26; p. 346, l. 3; p. 355, l. 7; p. 371, l. 7 and in Vol. II on p. 1, l. 11; p. 28, l. 9; and p. 141, ll. 16 & 29.

'Kha-puspa' means a sky-flower. This word occurs in Vol. II, p. 198, l. 5. 'Kha-kusuma', a synonym of 'kha-puspa' occurs on p. 346, l. 3 and its another synonym 'ākāś'a-kusuma' on p. 323, l. 8 and in Vol. II, on p. 216, l. 22. 'Ambarāravinda', a sky-lotus, is met with in Vol. II, p. 7, l. 17 and its synonym 'vyomāravinda' on p. 81, l. 30, 'puṣkarapuṣkara' and

For a parallel idea see Vācaspatimisra's *Tātparyatīkā*, a com. on *Nyāyasūtra* (IV, 1, 54). For other details see my article "Prohibition of Flesh-eating in Jainism" published in "The Review of Philosophy and Religion" (Vol. IV, No. 2, pp. 238-239). \*

See Prof. A. B. Gajendragadkar's Notes (p. 288) on *Kāyvaprakāśa*. Vide Apte's Dictionary.

'ākāśapadma' in Vol. II, p. 214, l. 5, & l. 16 resp., and 'gaganāravinda' in Vol. II on p. 87, l. 30.

'Kharaviṣāṇa', a horn of an ass, is another illustration of impossibility; for, no ass has horns. This phrase occurs on p. 91, l. 18; p. 356, l. 17 and in Vol. II on p. 7, l. 15; p. 53, l. 26; p. 55, l. 5; p. 86, l. 25; p. 96, l. 7; p. 99, l. 30; p. 141, l. 5; p. 214, l. 25; and p. 215, l. 21.

'S'as'a-viṣāṇa' which is a synonym of 's'as'a-s'ringa' and which means 'a horn of a hare' occurs on p. 149, l. 13 and in Vol. II on p. 80, l. 12; p. 86, ll. 14-15. The word 'mrga-trṣṇikā' meaning a mirage occurs in Vol. II on p. 76, l. 30. For other details about it see p. 282.

P. 71, ll. 6-11. The allegation made on p. 14, ll. 3-4 is here mentioned and refuted.

P. 71, ll. 12-13. This verse and the following three occur in *S'astra-vārtāsamuccaya* as v. 115-158 as quotations. They are explained in its *svopajña* com. (pp. 72b-73a), but the wording differs. These verses are attributed to Vṛddhas. See the intro. (p. XCIV).

P. 71, l. 19. नरसिंहे...This reminds me of the following quotation occurring in Siddhasena Gaṇī's com. (p. 377) on TS (V. 29):—

“न नरः सिंहरूपत्वात् सिंहो नररूपता ।  
शब्दविज्ञानकार्याणां भेदाज्ञात्यन्तरं हि तत् ॥”

P. 73, l. 3. This is the same line as l. 10 of p. 15; but it is here used in a different context.

P. 73, l. 12. 'Vaiyadhikaranya' means the state of having different substrata. It is absense of a common abode, dislocation.

P. 74, l. 7. 'Tantra' is a homonym. Here it is used in the sense of a system of philosophy— Jainism. The word 'tantrāntariya' occurs in the *Bhāṣya* (pp. 121, 232 and 354) on TS. Gandhahastin Siddhasena Gaṇī explains it as जैनप्रवचन on p. 121. The word 'sva-tantra' meaning 'Jainism' occurs on p. 175, l. 19 and 'tantra' in Vol. II, p. 181, l. 4 and p. 238, l. 26. On p. 101, l. 19 we come across the phrase 'स्वतन्त्रराजकीडाप्रस्थम्'.

P. 74, l. 25. What works are meant by 'vṛddha-granthas' is not stated in the super-commentary. They may be some work or works of Siddhasena Divākara, Mallavādin or some such personage who is senior to Haribhadra.

P. 76, ll. 7-11. These lines are by way of refutation of the allegation made on p. 15, ll. 11-22. In the Notes (pp. 164-165) on SM, it is said:—

"When one knows an object (घट), he distinguishes it from like as well as unlike objects (other clay vessels and also पट). Thus, in knowledge, there is a negative element in addition to the positive element. It is only with the help of the former, that we fix the nature of an object, which would otherwise remain 'nebulous, floating, vague, undefined. Therefore सर्वभावानां भावाभावात्मकं स्वरूपम्'"

In *An Introduction to Logic* (pp. 172-173) H. W. B. Joseph says:—

“Hence we must accept the negative Judgment as expressing the real limitation of things; but we must allow that it rests upon and presupposes the affirmative....<sup>1</sup> The reciprocal exclusiveness of certain attributes and modes of being is the real truth underlying negation. But for that, everything would be everything else; that is as positive, as these several modes of themselves.”

John Caird observes in *An Introduction to the Philosophy of Religion* (p. 219) as under:—

“Nor, again, can you reach this unity merely by predication or affirmation, by asserting, that is, of each part or member that it is and what it is. On the contrary, in order to apprehend it, with your thought of what it is you must inseparably connect that also of what it is not. You cannot determine the particular number or organ save by reference to that which is its limit or negation. It does not exist in and by itself, but in and through what is other than itself...It can exist only as it denies or gives up any separate self identical being and life—only as it finds its life in the larger life and being of the whole. You cannot apprehend its true nature under the category of Being alone, for at every moment of its existence it at once is and is not; it is in giving up or losing itself; its true being is in ceasing to be. Its notion includes negation as well as affirmation.”

P. 76, l. 29. ‘Sautra’ means pertaining to ‘sūtra’. Here it means the text viz. AJP.

P. 78, l. 30. ‘Kṣayopas’ama’ means partial destruction and partial subsidence. This word occurs in Vol. II on p. 225, l. 7 and the word ‘ksāyopas’amika’ in Vol. II on p. 218, l. 12.

P. 79, ll. 5-6. For refutation see pp. 80-82.

P. 79, ll. 6-7. For refutation see p. 82, ll. 8-9.

P. 79, l. 7 & p. 80, ll. 3-4. For refutation see p. 83.

P. 79, l. 23. If one is suffering from jaundice, everything—even a white conch, appears as yellow. In this connection Rāmānujācārya observes in his *Srībhāṣya* (p. 187<sup>2</sup>) on *Brahmasūtra* (I, i, 1):

“पीतशङ्कादौ तु नयनवर्तिपित्तद्रव्यसम्भिक्षा नायनरश्मयः शङ्कादिभिः संयुज्यन्ते । तत्र पित्तद्रव्यगतपीतिमाऽभिभूतः शङ्कगतशुक्लिमा न गृह्णते । अतः सुवर्णासुलिप्तशङ्कवत् पीतः शङ्क इति प्रतीयते । पित्तद्रव्यतद्वतपीतिमा चातिसङ्ख्यतया पार्श्वस्थैर्न गृह्णते, पित्तोपहतेन तु स्वनयननिष्क्रान्ततयाऽतिसौमीप्यात् सूक्ष्ममपि

1 “It is tautological to say that the cold is cold; to say that it is not hot because it is cold informs us that hot and cold are mutually exclusive attributes. Cold is no more identical with not-hot, than odd with not-even; though the numbers which are odd are the same numbers as are not even.” —*An Introduction to Logic* (p. 172)

2 This is the page-number of the edition published by T. Śrinivāsa Sarmā in A. D. 1916 along with *Śrutaprakāśikā*.

गृह्णते । तद्वाहणजनितसंस्कारसचिवनायनरश्मिभिरूरसमपि गृह्णते ॥<sup>1</sup>

In *Kalyānamandirastotra* (v. 18) it is said:

“किं काचकामलिभिरीश ! सितोऽपि शङ्खो  
नो गृह्णते विविधवर्णविपर्ययेण ?”

For ‘kācakāmala’ see p. 116, l. 29 and Vol. II, p. 84, l. 21. ‘Kāmala’ occurs on p. 274, l. 14 and ‘kāmalin’ on p. 132, l. 3; p. 272, l. 3; & p. 273, l. 28.

P. 79, l. 23. ‘Maru’ means a desert, a country destitute of water. It is also the name of a country and its people. Both the meanings suit the context. But, on taking into account the following line occurring in Hemacandra’s com. (p. 37) on his own work *Abhidhānacintāmani*, the word ‘maru’ need not be treated separately:—

“श्रीमे हि सिकतास्त्वकराः प्रतिफलिता जलत्वेनाभान्ति अत पत्र मरुमरीचिकेत्युच्यते.”

P. 79, l. 23. ‘Marīcika’ means ‘mirage’. This word<sup>2</sup> occurs on p. 116, l. 27 & p. 244, l. 27 and its synonym ‘mr̥gatṛṣṇikā’<sup>3</sup> in Vol. II, p. 76, l. 30. For a diagram and explanation of this phenomenon see any elementary book on light e. g. *A Text-Book of Light* (pp. 108-109) by R. W. Stewart. Municandra has said on p. 116 that the illusion of water in a mirage etc. is due to the *kāla* being heated in summer etc. In *Sribhāṣya* (p. 187) we have:

“मरीचिकाजलज्ञानेऽपि तेजःपृथिव्योरप्यम्बुद्धो विद्यमानत्वादिन्द्रियदोषेण तेजःपृथिव्योरग्रहणात्, अदृष्टवशाच्च अम्बुद्धो ग्रहणाद् यथार्थत्वम्.”

P. 79, l. 24. ‘Dvīcandra’ means ‘two moons’. This word occurs on pp. 130, 249 & 348 of Vol. I and pp. 51, 72 & 73 of Vol. II, ‘indudvaya’ on pp. 225-227 and ‘candra-dvaya’ in Vol. II on p. 98. Rāmānujācārya explains this phenomenon in his *Sribhāṣya* (pp. 187-188) as under:

“द्विचन्द्रशानादावप्यज्ञुल्यवृष्टमतिमिरादिभिर्नायनतेजोगतिभेदेन सामग्रीद्वयमन्योन्य-निरपेक्षं चन्द्रग्रहणद्यहेतुभवति । तत्रैका सामग्री स्वदेशविशिष्टं चन्द्रं गृह्णति, द्वितीया तु किञ्चिद्वक्तिश्चन्द्र-समीपदेशग्रहणपूर्वकं च चन्द्रं स्वदेशविशिष्टं गृह्णति । अतः सामग्रीद्वयेन युग्मदेशद्वयविशिष्टचन्द्रग्रहणे ग्रहणमेदेन ग्राह्याकारमेदात्, एकत्वग्रहणामावच्च-द्वौ च चन्द्राविति भवति प्रतीतिविशेषः । देशान्तरस्य तद्विशेषणत्वम्, देशान्तरस्य, अगृहीतस्वदेशचन्द्रस्य च निरन्तरग्रहणेन भवति । तत्र सामग्रीद्वयं पारमार्थिकम् । तेन देशद्वय-विशिष्टचन्द्रग्रहः द्वयं च पारमार्थिकम् । ग्रहणद्वयेन च द्रस्यैव ग्राह्याकारद्वितीयं च पारमार्थिकम् । तत्र विशेषण-द्वयविशिष्टचन्द्रग्रहणद्वयस्त्रैकं एव चन्द्रो ग्राह्य इति ग्रहणे प्रत्यभिशान्त् केवलचक्षुषः सामर्थ्यामावाच्चाक्षुषं ज्ञानं तथैवावतष्टते । इयोश्चक्षुषोरेकसामउत्तमोऽपि लिमिरादिदोषभित्रं चाक्षुषं तेजः सामग्रीद्वयं भवतीति कार्य-कल्पयम् । अपग्रहे तु दोषे स्वदेशविशिष्टस्य चन्द्रस्यैकग्रहणवेद्यत्वादेकश्चन्द्र इति भवति प्रत्ययः । दोषकृतं तु

1 This is followed by “जपाकुमुसमीपवतिस्फटिकमणिरपि तत्प्रभाऽभिभूतया रक्ते इति गृह्णते । जपाकुमुसप्रभा वितताऽपि स्वच्छद्रव्यसंयुक्ता स्फुटतरमुपलभ्यत इत्युपलभ्यत्वस्याप्यमिदम्”.

2 This occurs in *Tattvabodhavidhāyinī* (p. 376).

3 This is met with in *Abhijñānaśākuntala* (VI) and ‘mr̥ga-trṣṇā’ in *Paramārthasāra* (v. 22), *Lankāvatārasūtra* (II, 157) and *Mahābhāṣya* (p. 196) on IV, 1, 3. In the latter work (p. 196) ‘gandharvanagara’ is also mentioned.

सामग्रीद्वितम्, तत्कृतं भ्रष्टद्वितम्, तत्कृतं आशाकारद्वितं चेति निरवधम् । अतः सर्वं विज्ञानजातं यथार्थमिति सिद्धम् ।”

The following verse of S'esanāga's *Paramārthasāra* otherwise called *Ādhārakārikā* and *Āryapāñcasāti* mentions a few illusions:—

“भूगतृष्णायामुदकं शुक्लं रजतं भुजङ्गमो रजताम् ।  
तैमिरिकचन्द्रयुगवद् भ्रान्तं निखिलं जगद्रूपम् ॥ २२ ॥”

P. 80, ll. 4-5. For refutation see p. 83, ll. 6-8.

P. 80, l. 10. The history of Buddhism can be divided into three stages: (a) the original teachings of Gautama Buddha, (b) Buddhism of the Pāli canon and (c) Mahāyāna or Saṃskṛta Buddhism. The original teachings are supposed to have been embodied in the 'Tipiṭaka' or the three baskets of the Pāli canon. They are *Sutta-pitaka*, *Vinaya-pitaka* and *Abhidhamma-pitaka*. The last is later than the other two, and even these in their present form belong linguistically to the age succeeding that of As'oka's edicts<sup>1</sup>.

All was painful (*duḥkha*), all was transitory (*kṣanika*), all was nothing at all (*sūnya*) or nothing but ideas (*prajñapti* or *vijñānas*) or a mere creation of mental habits (*vāsanā*) or imagination (*vikalpa*) are the doctrines which in their rudimentary form may be taken as part of the original teachings of Lord Buddha and which are clearly mentioned in the Pāli canon. These are elaborately treated in the Mahāyāna, which is the third and the last stage of the history of Buddhism and which is the only form of Buddhism known to most of the *Jaina* and *Vaidika* writers.

Buddhism is expounded in *Vivekavilāsa* (VIII, 265-275). These verses are quoted in *Sarvadars'anasangraha* (pp. 46-47, Government Oriental Series No. 1).

'Sautrāntika' is the name of one of the four schools of Buddhism, the other three being (i) Vaibhāṣika or Āryasamitiya or Sarvāstivāda, (ii) Yogācāra or Vijnānavāda and (iii) Sūnyavāda or Mādhyamikavāda or Nairātmyavāda. The followers of the Sautrāntika school attach greater importance to the *sūtras* of Lord Buddha than to the commentaries, and hence this name of their school. This school holds that the external world is not directly perceived but only indirectly inferred from the images it creates in the mind. Dharmatrāṭ, Ghoṣa, Vasumitra and Buddhadeva are the well-known writers of this Sautrāntika school.

The *Vaibhāṣika* school is so called as it attaches a very great importance to *vibhāṣā*, the com. on *Abhidhamma-pitaka*. It admits the existence of the past, present and future. It considers both knowledge (*jñāna*) and objects of knowledge (*jñeyā*) as real. It believes in the existence of the external objects as perceived by the *pratyakṣa pramāṇa*. In short, according to this school all is real, and that shows the significance of its

<sup>1</sup> See intro. (p. lxvii) to SM.

designation as 'Sarvāstivāda'. Further, this school believes that every thing lasts for four *kṣayas*: origination, duration, old age and death. Even ātman named as *pudgala*, lasts for four *kṣayas*. Further, knowledge is form-less, and it originates along with the object from the same material.

The literature of the *Vaibhāśikas* is available to-day in the Chinese language. It comprises *Jñānaprasthānaśāstra* (also known as *Mahāvibhāśā*) of Kātyāyaniputra, *Dharmaskandha* of Sāriputra, *Dhātukāya* of Pūrṇa, *Prajñaptisāstra* of Maudgalāyana and *Vijñānakāya* of Devakṣema.

Vasubandhu has written *Abhidharmakos'a* known as *Vaibhāśikākārikā* and has written a *Bhāṣya* on it, and thereby refuted the *Sauvratnīka* doctrines. Later on, Yas'omitra, a *Sauvratnīka*, has written a *vyākhyā* on it, and it is styled as *Abhidharmakos'avyākhyā*.

*Yogācāra* is so named as its leaders practised *yoga*; for, according to this school, only those who by practising *yoga*<sup>1</sup> attain the ten *bhūmis* of Bodhisattva, acquire *bodhi*. The other view is that the *Brāhmaṇas* gave this designation to this school on coming across Asanga's *Yogācārabhūmīśāstra*. *Yogācāra* asserts that there is no external reality either directly perceived or meditately inferred. This sort of idealism is a natural outcome of the practice of *yoga* which is mainly concerned with the mental life.

Asanga alias Āryasanga (480 A. D.), Vasubandhu, Nanda, Dirināga, Dharmapāla and S'ilabhadra are the principal ācāryas of the *Yogācāra* school.

The *Mādhyamika* school denies reality of the ends, being (*bhāva*) and non-being (*abhāva*) and affirm it of the centre (*madhya*) only, which is neither being nor non-being but simply 'śūnya' or 'emptiness.'<sup>2</sup>

The doctrines of all the four schools are briefly noted in the following quotation occurring in Devabhadra's *Tippaṇī* (p. 78) on Siddharṣī's com. on *Nyāyāvatāra* (v. 29):—

“अर्थो ज्ञानसमन्वितो मतिमता वैभाषिकेणेष्यते  
प्रत्यक्षो न हि बाह्यवस्तुविसरः सौत्रान्तिकैराश्रितः ।

1 *Yoga* is assigned an important place in Buddhism. Lord Buddha had practised *yoga* before attaining *bodhi*. Those which are known as the five *yāmas* and the four *bhāvanās* in Jainism are looked upon as prominent constituents of *dharma* even in Buddhism. The latter has treated four *ārya-satyas*. In the *Mahāyāna* sect there is a detailed description of *dhyāna*, *pāramita*, *samādhi* etc. There are four schools of the *Buddha tantra*: (i) *kriyā-tantra*, (ii) *caryāt tantra*, (iii) *yoga-tantra*, and (iv) *anuttara-yoga-tantra*. Among them *yoga-tantra* is of great importance. The five *daśas* of *yoga* are treated in *anuttara-yoga-tantra*. See. p. 427 of SM edited by Jagadīścandra.

2 See intro. (p. LXX) to SM.

योगाचारमतानुगैरभिहिता साकारबुद्धिः परा  
मन्यन्ते वत मध्यमाः कृत्पित्रः स्वच्छां परां संविदम् ॥”

Dr. P. L. Vaidya attributes the authorship of this verse to Jñānasrī with a query. This verse is incorporated by Bhāvaprabha Sūri in his *Paryāya* on *Nayopadesa* (v. 119), with some variants e. g. रभिमिता (?) for रभिहिता and स्वस्त्रा for स्वच्छां.

As regards the Śūnyavādins Amulyacandra Sen in his *Schools and Sects in Jaina Literature* says on p. 46:—

“The Śūnyavādins who deny the existence of all visible world and all future are told in answer that as astrologers, dream-interpreters and other kinds of diviners are sometimes able to predict future events it cannot be said that there is no future”.<sup>1</sup>

On p. 27 he observes:—

“According to another school it is not only the soul that does not exist but nothing exists. Every thing is mere appearance, a mirage, an illusion, a dream or phantasy. There rises no sun nor does it set; there waxes no moon nor does it wane; there are no rivers running nor any wind blowing; the whole world is unreal.<sup>2</sup> The Mādhyamika school of the Buddhists and the popular māyāvāda which arose as an off-shoot of Vedānta owe their origin to this school which is met here in the literature of the Jainas for the first time in the history of Indian philosophical thought<sup>3</sup>.

On p. 354 of pt. I of Gandhahastin Siddhasena Gani's com. on TS (V, 22) we have a reference to three *Bauddha* schools as under:—

“अस्ति आर्थसम्भिः (? मि)तीयानामात्मा, सौत्रान्तिकानां तु विच्चत्तुष्टुक्तसन्तानौ तत्पुद्गलप्रवृत्तिः, चित्तसन्ततौ वेदनासञ्चा चेतनादिधर्मयुक्तायां चक्षुरादिसहितायां च चित्तेनान्योन्यानुविधानात्, इत्यथा चित्ततुष्टुक्तानां धर्मणां सन्ततिरहङ्कारस्तुत्वादात्मेत्युपचर्यते, तथा पुनः पुनर्गत्यादानात् ‘पुद्गल’ इत्युपचर्यते, योगाचाराणां तु विज्ञानपरिणामः पुद्गलः ।”

From this exposition it must have been realized that the four-fold division of Buddhism is based upon two main questions:

- (1) Is there at all any reality mental or non-mental?
- (2) How is external reality known to exist?

Of these the first is a metaphysical question and the second an epistemological one. The metaphysical question is answered in three different ways:—

(i) The *Mādhyamikas* reply that there is no reality mental or non-mental; that all is void. Thus they are nihilists.

1 In *Sūyagada* (I, 12) we have:—

“संवच्छरं सुविणं लक्खणं च निमित्तदेहं च उप्पाश्यं च ।

अदृश्यमेयं वहवे अहित्ता लोगंसि जाणन्ति अणागयाई ॥ ९ ॥”

2 This is what we learn from *Sūyagada* (I, 12). The verse is:

“नाहचो उद्देह न अथमेह न चदिमा वदृइ हायई वा ।

सलिला न सन्दन्ति न वन्ति वाया वक्ष्वा नियओ कसिणे हु लोए ॥ ७ ॥”

3 These italics are mine.

(ii) The *Yogācāras* answer that only the mental world is real, and that the non-mental or the material world is completely void of reality. They are thus subjective idealists.

(iii) Another class of the *Bauddhas* reply that both the mental and non-mental are real. Thus they are realists and are rightly styled as *Sarvāstivavādins*<sup>1</sup>.

When these *Sarvāstivā-vādins* are asked the epistemological question as to how external reality is known to exist, some give one answer and the rest another. Thus there are two answers to this question. The *Sautrāntikas* reply that external objects are not perceived but known by *inference*. They are therefore styled as *Bāhyānumeya-vādins*, and they are thus representationists or critical realists. Others known as the *Vaibhāshikas* reply that the external world is directly *perceived*. They are therefore styled as *Bāhya-pratyakṣa-vādins*, and they are thus direct realists.<sup>2</sup>

Different dates are assigned to the four schools of Buddhism. Yamakami Sogen notes the following tradition in this connection in his *Systems of Buddhist Thought* (p. 104):

"Thus the *Vaibhāshikas* arose in the third century after Buddha's death; the *Sautrāntikas* in the fourth; the *Mādhyamika* school, as Āryadeva states, came into existence five hundred years after the *Nirvāṇa* of Buddha, and Asaṅga, the founder of the *Yogācāras* or the *Vijñānavādins* is, at least, as late as the third century of the Christian Era."

The late Prof. A. B. Dhruva has said that this view is not sound as here propagators are looked upon as founders. Further, he has opined:

"Vijñānavāda existed long before the time of Asaṅga and Vasubandhu, and so there is no reason to make it posterior to the Śūnyavāda of Nāgārjuna. From the position of the *Sautrāntika* who is half an idealist, the next step is naturally to that of the *Yogācāra* who is a complete idealist rather than to the *Mādhyamika* who is a Nihilist." —intro. (p. LXX) to SM.

Dr. Keith holds a contrary view as can be seen from his *Buddhist Philosophy* (p. 228).

Of the 32 *Dvātrīmśikās* of Siddhasena Divākara, XV deals with the various schools of Buddhism. The four schools noted above are briefly described in *Upamiti* (IV, p. 436). While pointing out the systems of philosophy which resort to the last four *nayas*, Nyāyācārya Yas'ovijaya Gaṇi in his *Nayopades'a* (v. 119) says that the *Sautrāntika* school arose from R̥jusūtra, *Vaibhāshika* from S'abda, *Yogācāra* from Samabhirūḍha and *Mādhyamika* from *Evambhūta* respectively. This statement of his is probably based upon *Tattvabodhavidhāyinī* (p. 378), a com. on *Sammapayarana* (I, 5). For, there it is said:

1 - This term is used in a slightly different sense by some *Bauddha* writers.

2 See *An Introduction to Indian Philosophy* (pp. 163-164) by Dr. S. C. Chatterjee and Dr. D. M. Datta.

“सौत्रान्तिक-वैभाषिकौ बाह्यार्थमाश्रितौ अनुसत्र-शब्दौ वथाक्तमम् वैभाषिकेऽनिलानिलशब्द-वाच्यस्य पुद्गलस्याभ्युपगमात् शब्दनयेऽनुप्रवेशस्तत्र । बाह्यार्थप्रतिक्षेपेण विश्वानमात्रं समभिरुद्धो योगाचारः । एकानेकाथर्मविकलतया विज्ञानमात्रस्याप्यभाव इति एवम्भूतो व्यवस्थित एवम्भूतो माध्यमिक इति व्यवस्थितमेतत् तस्य तु शब्दादयः शाखाप्रशाखाः सूक्ष्मसेदा इति ॥”

In this com. the word माध्यमिक occurs on p. 378, योगाचार on pp. 378 & 463, वैभाषिक on pp. 185, 378, 397, 400, 401, 458 & 459, सौत्रान्तिक on pp. 400 401 & 463 and आर्यसमितीय on p. 458.

In *Bauddha Dars'ana*, a Hindi work by Rāhula Sāṅkṛtyāyana we come across the life of Gautama Buddha, fundamental principles of Buddhism, and life, tenets and works of Nāgārjuna, Asaṅga, Dīnāga and Dharmakīrti.

P. 80, l. 17. The *pūrvapakṣa* begins on p. 79, l. 3 and ends on p. 80, l. 5.

P. 81, l. 11. See Vol. II, ch. V.

P. 81, l. 14. For explanation of causes see pp. 251–252 and “Notes” (pp. 198–210) by Y. V. Athalye on Annambhatta's *Tarkasaṅgraha*.

P. 83, l. 11. ‘As'akyaparihāra’ means ‘one which cannot be avoided’.

P. 86, l. 4. The expression ‘को वा किमाह’ occurs in Vol. II on. p. 14, l. 7; p. 42, ll. 4–5 and p. 131, l. 4. It is met with in *Lalitavistara* (p. 3b). ‘क पवमाह’ occurs in Vol. II, p. 230, l. 4.

P. 86, l. 19. By ‘अन्वैः’ are meant Kumārila and others.

P. 87, l. 24. ‘Ākūta’ means ‘intention’. So ‘parākūta’ means another's intention. This phrase occurs on p. 285, l. 14 and p. 322, l. 18.

P. 88, l. 28. ‘Civara’ means a garment. The Guj. word ‘cira’ is derived from it.

P. 90, ll. 6–7. This verse resembles the one noted on p. 17, ll. 5–6.

P. 90, l. 9. The view of the *Vais'ēśikas* is stated here. They agree with the *Jainas* in admitting that a thing exists as regards its own *rūpa* and it does not exist as regards the *rūpa* of another. But they do not look upon existence and non-existence as the *dharma*s of a thing. Further, they consider *dharma* as absolutely distinct from *dharmin*.

*Dharma* can be distinct, non-distinct or both from *dharmin*. The first two views are not admitted by the *Jainas* who maintain that *dharma* is somehow distinct from *dharmin*, and at the same time it is somehow indistinct from it, too.

P. 90, l. 10. ‘Siddhasādhyatā’ means ‘establishing what is already established’. This word occurs on p. 188, l. 7; p. 189, l. 4 and in Vol. II, p. 232, ll. 9–10.

P. 91, l. 18. See “Notes” (p. 280).

P. 93, l. 9. The *Vais'ēśikas* propound the doctrine of *samavāya* in order to establish a relation between *dharma* and *dharmin*. This doctrine is here refuted by saying that there is really nothing like *samavāya* as its

existence cannot be logically established. None perceives three realities viz. *dharma*, *dharmin* and *samavāya*. If it is argued by the *Naiyāyikas* that the experience 'this pata is in the tantus', bears testimony to the residence (*vr̥tti*) of the former in the latter, it may be noted that this line of argument will require them to recognize a *samavāya* in a *samavāya* and so on *ad infinitum*; for this sort of experience is realized in *samavāya*, too. If, to meet this difficulty it is argued by them that a distinction is made by them between the two *samavāyas* saying that while one is primary the other is secondary, it may be replied that the distinction is imaginary. Moreover, the statement that a *pata* is in the *tantus* goes against the common experience<sup>1</sup>.

P. 94, l. 16. *Samavāya* is here defined as the cause of the experience of ādhārya say a *pata* residing in an ādhāra say *tantus*, the ādhārya and ādhāra which are proved to be inherent and inseparable. *Samavāya* is looked upon by the *Vais'eshikas* as residing in *dravya*, *guṇa*, *karman*, *sāmānya* and *vis'esa*, and it is called *vr̥tti*, too. It is further said to be one, permanent, all-pervading and incorporeal. *Samavāyavāda* is refuted here and in *Dhammasaṅgahani*<sup>2</sup>.

P. 96, l. 3. This marks the beginning of section II. It refutes the doctrine of absolute permanence and that of absolute impermanence and establishes that an object is both permanent and impermanent. In *Aṣṭaka-prakarana* there are three corresponding *aṣṭakas* Nos. XIV-XVI *Sāstra-vārtāsamuccaya* (v. 248 ff.) deals with this subject.

P. 100, l. 10. 'Ākālāma' is explained in l. 26 as 'so long as there is time'. It occurs on p. 103, l. 6; p. 167, l. 4; and p. 212, l. 8.

P. 101, l. 6. 'Paryanuyoga' means 'an inquiry with a view to contradict'.

P. 104, l. 6. Here the definition of absolute *anitya* (referred to on p. 17, ll. 8-9) is stated with a view to refuting it.

P. 104, l. 30. 'S'arāva', a homonym, here means an earthen vessel resembling a tray. In Gujarāti it means શકોર. Its Pāiya equivalent 's'alāvaka' occurs in *Mrechakatika* (VIII, p. 211). 'S'arāva' occurs on p. 185, l. 21, p. 278, ll. 6 & 20; p. 279, l. 27; p. 281, l. 17; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; p. 292, ll. 11, 21, 26 & 29; p. 294, ll. 25 & 31; p. 295, l. 15; and in Vol. II on pp. 33-35, 154 & 155 and in *S'ankarabhaṣya* on *Brahmasūtra* (II, ii, 1).

P. 104, l. 30. 'Udañcana' a homonym, here means an earthen bracket, a pail for drawing water out of a well according to the Sanskrit-English dictionaries. It is explained as લોટું by Haribhadra in his com.

1 See "Notes" (p. 79) on SM.

2 See p. XV of the intro. to this Vol.

(p. 278) on AJP. This word seems to be the origin of the Guj. word લોટો. The word 'udañcana' occurs on p. 278, ll. 6 & 20-21; p. 279, l. 27; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; and in Vol. II on p. 155, l. 20.

P. 105, l. 21. Just as *Pramānaviniscaya* is referred to as *Viniścaya* (vide intro. p. LXXXIII) so here the word 'Vārtika' is used for *Pramānavārtika*. This may remind one of the word Bhāmā which is at times used for Satyabhāmā, a name of one of the wives of Kṛṣṇa, and of Bhīma used for Bhīmasena. This *Pramānavārtika* is in verse<sup>1</sup>, and it is divided into four sections. On p. 200 and in Vol. II on pp. 59, 162 and 218 the word *Vārtika* is used for Dharmakīrti's own com. on *Pramānavārtika*. Thus this is an example where both the text and the *svopajñā* com. have been given the same name<sup>2</sup> by Haribhadra. *Pramānavārtika* is a com. on *Pramānavasamuccaya*, and it deals with the first three chapters of it out of six. It is difficult; for every word and meaning here are as it were weighed on scales. It is edited by Rāhula Sāṅkṛtyāyaṇa. There is a *bhāṣya* on this *Pramānavārtika* by Prajñākaragupta<sup>3</sup>. A fragment is available, and it, too, is edited by Rāhula Sāṅkṛtyāyaṇa. There is a com. on *Pramānavārtika* by Manorathanandin. It is very useful in understanding AJP. It is published along with the text in eight instalments as appendixes to JBORS (vide Vol. XXIV, pt. 3, pt. 4; Vol. XXV, pt. 1, pt. 2 & pts. 3-4; Vol. XXVI, pt. 1, pt. 2 & pt. 3). There is another com. by Karnakagomin. This is a com. on Dharmakīrti's com. on *Pramānavārtika* (pariccheda III, svārthānumāna) of which the extent is 3,000 *slokas*. This, too, is published.

Verses II-11, 12 and I-68, 72 of *Pramānavārtika* are quoted in *Vyomavati*<sup>4</sup> on pp. 306, 307 and 680.<sup>5</sup>

1. In all there are 1452½ *kārikās*.

2. In Vol. II, on p. 180, there is perhaps a quotation viz. यदि तत्रात्य-  
श्च इति. If so, this, too, is another example of the type in  
question. Mammata's *Kāvyaprakāśa* and its *svopajñā* com. have  
been styled as *Kāvyaprakāśa* by Mammata himself. Same is the  
case with Hemacandra Sūri's *Kāvyānuśāsana*. *Kasāyapāhuṇa* is the  
name given to itself and its two commentaries, viz. Yatīvṛṣabha's  
*Cūḍāśutta* and Uccāraṇācārya's *Uccārṇāvṛtti* as these two became  
as it were inseparable limbs of the original text. See the Hindi  
intro. (p. 10) to *Kasāyapāpuṇa* with *Cūḍāśutta* and *Jayadharvalā*  
(pt. I).

3. Rāhula Sāṅkṛtyāyaṇa has written an article "प्रज्ञाकरणसंग्रह और उनका भाष्य". It is published in Bhāratīya Vidyā (Vol. III, No. 1, Nibandha-  
saṅgraha). In this article several *Bauddha*, *Brāhmaṇa* and *Jaina*  
scholars of the 1st to the 12th century are mentioned.

4. In this work on p. 617 the following line of *Hetubindu* (1st  
pariccheda) is quoted:—

"डिण्डकराणं परिस्वर्ज्य अक्षिनी निमील्य"

5. Vide intro. (p. 11) of *Prameyakalamārtanḍa*.

‘Vārtika’ is defined as under:—

“उत्तानुकृद्दरकार्थव्यक्तिकारि तु वार्तिकम्”.

Thus ‘vārtika’ is a com. which explains what is said, what is not said and what is imperfectly said.

Amongst the Vārtikas Kātyāyana’s Vārtika on Aśtādhyāyī is the oldest. It is not a com. but a critical appendix. The new style of vārtikas commenced with Nyāyavārtika of Uddyotakara (550 A. D.). Kumārila (600 A.D) brought it to a very high standard in his Mimāṃsāślokavārtika. According to Rāhula Sāṅkṛtyāyana these last two Vārtikas led Dharmakīrti to name his work as Pramāṇavārtika wherein he has criticized these two Vārtikas. Vide his Preface (p. IV) to Pramāṇavārtika.

Further, in this Preface (p. II, fn. 3) he observes:—

“Out of about hundred and seventy thousand slokas on logic translated into Tibetan about hundred and thirty-seven thousand are on Dharmakīrti’s works and one hundred and five thousand are on Pv. alone.”<sup>1</sup>

P. 107, l. 5. ‘Jyāyān’ means ‘superior’, it being here a comparative of ‘pras’asya’ and not of ‘vriddha’. This word occurs in Vol. II, p. 118, l. 5.

P. 107, l. 31. ‘Tusa’ means husk or chaff of grain and ‘kaṇḍana’ grinding and threshing as well.<sup>2</sup> The phrase therefore means grinding of husk. This is a nyāya suggesting an unnecessary and useless effort. It is stated in Laukikanyāyāñjali (pt. II, p. 34) that this nyāya occurs in Padmapāda’s Pañcadipikā (p. 68), Hitopadeśa (IV, 13), Suresvara’s Vārtika (pp. 676, 1036, 1334, 1505 and 1572) and on p. 176 of his Taittirīya-vārtika. I come across “तुषाणां कण्डनं” in Manusmṛti (IV, 78) and “तुषकण्डनम्” in Śāstravārtasamuccaya (v. 671). Other nyāyas of the same meaning in Samskrta are: जलमन्थनन्याय, गर्दभरोपगणनन्याय, and काकदन्तपरीक्षा. The corresponding Gujarāti ones are: ધૂમાડાના બાચકા ભરવા, આમની સાથે બાથ ભીડવી, પાણી વલોવે મારુણ ન નીકલે etc.

P. 116, l. 13. Here by ‘सम्मता’ we are to understand the com. on Sammati(*prakarana*). Haribhadra has looked upon the *vyākhyā* and the *vyākhyeyā* as non-distinct as has been done by Kṣamas’ramāna Jinabhadra Gani in v. 1 of *Visesā*. For, here he has used ‘Āvassaya’ in the sense of ‘Āvassayanijjutti’. This point is discussed by Maladhārin Hemacandra Sūri in his com. (p. 3) on *Visesā* as under:—

“आह—ननु श्रीमद्भद्रबाहुप्रणीता सामाधिकनिर्युक्तिरिह भाष्ये व्याख्यास्यते, तद् कथमिदमावश्यकानुयोगोऽभिधीयते? | नैतदेवम्, अभिधायापरिज्ञानात्, तथाहि—सामाधिकस्य षड्विधावश्यकैकदेशत्वादावश्यरूपता तावद् न विलक्ष्यते, तत्रिर्युक्तिस्तु तद्व्याख्यानरूपैव, व्याख्येयव्याख्यानयोर्वैकाभिप्रायत्वादेकत्वमिलनन्तरमेवोक्तम्।”

1. For further particulars about Pramāṇavārtika see intro. (pp. LXXXIV-LXXXV).

2. In Paramappapayāsa (II, 28) there is mention of ‘tuṣakandana’.

Another example is furnished by v. 61 of *Jīyakappābhāsa*. For, here, Jinabhadra Gaṇi means *Visesā* by *Āvassaya*. Moreover, the phrase “निशीथे वश्यामः” occurs in Kotyācārya's com. (p. 95) on *Visesā*. Here by *Nis'itha* is meant a com. on it. Śiddhasena Sūri in his *Cūḍāni* (p. 1, v. 8<sup>1</sup>) on *Jīyakappa* has used the word ‘Āvassaya’ in the sense of its bhāsa viz. *Visesā*. Haribhadra has used *Āvas'yaka* (*Āvassaya*) for *Āvas'yakatikā* in his com. (p. 61) on *Nandī*. The pertinent line is: “तानि चावसरप्राप्तान्यपि उरुनियोगान्न श्रमः, किन्तु आवश्यके वश्यामः”<sup>2</sup>

P. 116, l. 21. ‘Gaganāvanati’ means bending down of the sky. Such an appearance is due to the distance.

P. 116, l. 21. ‘Māyodaka’ means illusion of water which arises when there is a mirage.<sup>3</sup> Its synonym ‘māyājala’ occurs on p. 249, ll. 19 & 21.

Rāmānūjācārya has mentioned the following illusions in his *Srībhāṣya* (p. 187-8) on I, 1, 1:-

(i) A white conch seen yellow by the jaundiced eye, (ii) a crystal gem lying close to a china rose apprehended to be red, (iii) a mirage, (iv) the circle of fire produced by the rotation of a fire-brand, (v) one's own face in the mirror and such other things, (vi) a direction in space, (vii) two moons, (viii) *timira* and such misguiding causes.<sup>4</sup>

P. 116, l. 21. ‘Sthānu’, a homonym, here means a branchless trunk or stem. In Guj. it means जाडनु ढुङ्गे. From a distance this is mistaken for a man.

P. 116, l. 29. ‘Kācakāmala’ is an eye-disease. See “Notes” (p. 282) and those on p. 182, ll. 18-19. Seventy-six eye-diseases are mentioned in *Sus'ruta*.

P. 118, l. 23. ‘भूतात्मनो द्वैताद्वैतदेशनावत्’ means: it resembles propounding at one time that there are more than one soul and at other time that there is only one soul.

P. 118, ll. 23-24. ब्राह्मणस्य मृतजायाऽमृतदेशनावत्. Practically this very phrase occurs on p. 163, ll. 11-12. It means: A Brāhmaṇa says that his wife is not dead, though dead.

P. 119, ll. 10-11. A substance cannot be without its modifications and *vice versa*. They are at once distinct and non-distinct, of course, from different view-points. The idea embodied in the first hemistich is expressed

1 “नाणाणं नाणीणं य हेऊणं य पमाणाणंहराणं य पुच्छा । अविसेसओ विसेसा विसेसियाऽवस्सयर्थिं अणुवममइणा ॥ ८ ॥”

2 From this it follows that *Āvas'yakatikā* was not composed at this stage, and thus *Nandītikā* is earlier than it.

3 See p. 282.

4 For explanation of all these phenomena in English see M. Raṅgāchārya's translation (pp. 188-191) of *The Vedānta-Sūtras with the Śrībhāṣya*.

in *Pavayanaśāra* (I, 12) and *Sammaipayarana* (I, 12) respectively as under:—

“पञ्जयविजुदं दब्वं दब्वविजुत्ता य पञ्जया नतिथ्”

“दब्वं पञ्जयविडयं दब्वविजुत्ता त्वं पञ्जवा नतिथ्”

P. 121. l. 23. I take this ‘majjītā’ as the Sk. equivalent for ‘majjīa’ (P) which occurs in *Pāriyacchināmamālā* (p. 36, No. 772), *Rayanāvali* (VII, 2) and *Pavayanasāruddhāra* (dāra 258). The last work notes ‘rasālu’ as its synonym and explains it as under:

“दो घयपला महूपलं दहियस्सद्धाटयं मिरिय वीसा !

दस खण्डगुलपलाइं एस ‘रसालू’ निवइजोगो ॥ १४१६ ॥”

‘Rasālu’ is an article of food meant for a king. It contains two *pala*s of clarified butter, one *pala* of honey, half an *ādhaya* of curds, twenty chillis and ten *pala*s of sugar and treacle. Here ‘majjītā’ is said to contain treacle, curds etc.

P. 121. ll. 25-26. Here is a suggestion that a swan separates water from milk.

P. 122, l. 9. The clay of a potsherd is not absolutely distinct from that of this jar.

P. 124, ll. 23-24. Here the words हन्त and तहि are explained.

P. 125, l. 27. The author is here referred to as Ācārya and as ‘Sūri’ on p. 127, l. 19 and p. 137, l. 29.

P. 127, l. 11. नज्ञा means by means of ‘nañ’ (negative). As a parallel example I may quote “अनाचार इत्यत्रेव नज्ञः कुत्सार्थत्वात्” from SM (com. on v. IX).

P. 129, l. 20. The phrase ‘nālikera-dvīpa’ occurs on p. 132, l. 15; p. 342, l. 4 and in vol. II on p. 184, ll. 12, 16, 20, 26 & 30; p. 185, ll. 27-28; and p. 186, ll. 15, 17 & 23. It literally means ‘Cocoanut Island’. In this connection in *Laukikanyāyāñjali* (pt. III, pp. 70-71) we have:

“The following passage from Professor Beal’s translation of Hiuen Thsang’s work (Vol. II, page 252) is supposed to refer to this island:—‘The people of this island are small of stature, about three feet high; their bodies are those of men, but they have the beaks of birds; they grow no grain, but live only on cocoanuts.’ The editor and translator of Itsing’s Record thinks that the island in question is one described by that pilgrim as lying to the north of Sumatra and therefore probably one of the Nicobar group. See page XXXVIII of that work.”

In *Nyāyavārtika* on III, l. 67 we have:

“नहि नारिकेलद्वीपवासिनोऽप्रसिद्धगोश्वणात् ककुदादिमदर्थप्रतिपत्तिर्भवति”.

Sridhara in his com. on Pras’astapāda’s *Vais’ēpika-bhāṣya* (p. 182) says:

“नारिकेलद्वीपे गवामभावात् तत्रसो लोकोऽप्रसिद्धगोजातीयः”.

According to Pras’astapāda (p. 267, l. 6) people of south India were at that time as unacquainted with the camel as those islanders were with the cow.

The ignorance of these islanders is referred to in *Nyāyamañjari* (pp. 118, 121 & 391) and in *Tātparyatikā* (p. 66).

P. 132, ll. 11-12. This verse occurs in *Sāstravartasamuccaya* as VII, 32, i. e. v. 508.

P. 132, l. 30. Himavat means the Himalaya mountain. It is referred to on p. 220, l. 23 and in *Raghuvams'a* (IV, 79).

P. 132, l. 30. 'Vindhya' is the name of one of the seven principal mountains. It forms the southern boundary of Aryāvarta. The word 'Vindhya' occurs on p. 220, l. 23 and in *Raghuvams'a* (XII, 31).

P. 133, ll. 3-4. This verse occurs in *Sāstravartasamuccaya* as VII, 33, i. e. as v. 509.

P. 133, ll. 7-8. When this distinction-cum-non-distinction is thus established by a valid proof, raising of opposition by persons discloses nothing else but their evil habit or their dull-wittedness.

P. 135, l. 27. This is quoted in *Nyāyapraves'akavṛtti* (p. 35) and explained in its *pañjikā* (p. 76). It is quoted in *Aṣṭasahasrī* (p. 118), *Siddhivinīscayatikā* (p. 75 b), *Syādvādaratnākara* (p. 621), TRD (p. 16a) and *Nyāyakumudacandra* (p. 534).

P. 135, l. 31. 'Badara' (Guj. બાદર) means the fruit of the jujube tree known in Sk. as badarī, karkandhu, karkandhū, koli and kuvalī. This may remind one of 'kunda-badara-nyāya' occurring in *Sāṅkara-bhāṣya* on *Brahmasūtra* (II, ii, 17). The phrase कुण्डबदर occurs on p. 144, l. 16 and the word 'badarikā' on p. 278, l. 9.

P. 136, l. 27. Devadatta is a proper name of a person. This word occurs on p. 177, l. 18; p. 187, l. 21; p. 371, l. 7; p. 375, l. 4; and in Vol. II on p. 229, ll. 5, 14, 15, 19, 20, 21-22 & p. 230, l. 9. 'Kaṭa' a homonym here means a mat.

P. 137, ll. 5-6. See p. 164, ll. 3-5.

P. 137, l. 11. The word 'manaskāra' occurs on p. 228, l. 14; p. 281, l. 14; p. 283, l. 20; and p. 285, l. 29.

P. 138, ll. 5-6. For refutation see p. 145 ll. 4-7.

P. 138, ll. 6-7. For refutation see p. 148, ll. 4-11.

P. 138, l. 7. For refutation see p. 150, l. 4.

P. 138, ll. 7-8 & p. 139, ll. 3-10. For refutation see p. 152, ll. 6-7.

P. 138, l. 13. अवग्रहादिक्षेण means the order of अवग्रह, इहा, अवग्रह and धारणा. The word 'avagraha' occurs on p. 167, l. 8; p. 175, l. 5; p. 187, l. 15; p. 236, l. 8; p. 237, l. 4; p. 238, l. 26; p. 239, l. 20 & 30; p. 240, l. 10; p. 244, ll. 7, 9 & 11; and p. 380, l. 8; and it is explained on p. 175, l. 8. For other details see J.R.L. (Vol. I, pp. 105-107).

P. 139, ll. 10-12 & p. 140, ll. 3-4. For refutation see p. 180, ll. 3-9 & p. 18, ll. 3-5.

P. 140, ll. 4-5. For refutation see p. 188, ll. 3-4.

- P. 140, l. 5. For refutation see p. 188, l. 5.  
 P. 140, ll. 5–6. For refutation see p. 189, l. 3.  
 P. 140, l. 6. For refutation see p. 190, ll. 3–4.  
 P. 140, ll. 6–7. For refutation see p. 190, l. 5.  
 P. 140, l. 7. For refutation see p. 190, l. 7.  
 P. 140, l. 7 & p. 141, l. 3. See p. 190, ll. 9–10.  
 P. 141, ll. 3–4. For refutation see p. 190, l. 11 & p. 191, l. 3.  
 P. 141, l. 4. For refutation see p. 191, ll. 4–6.  
 P. 141, ll. 4–6 & p. 142, ll. 3–4. For refutation see p. 191, l. 8.  
 P. 142, ll. 5–6 & p. 143, ll. 3–7. For refutation see p. 196, l. 15,  
 & p. 197, ll. 3–4.  
 P. 142, l. 24. Here three *pramānas* are mentioned.  
 P. 143, ll. 4–7. For refutation see p. 196, l. 15 & p. 197, ll. 3–4.  
 P. 143, l. 8. For refutation see p. 216, ll. 4–6.

P. 146, ll. 11–12. *Pradhāna* and *mahat* are the technical terms of the *Sāṅkhya* system. From *pradhāna* springs *mahat*. For details see "Notes" (pp. 297–301). 'Pradhāna' occurs on pp. 282, 290–292, 318, 327–331 & 'mahat' on p. 282.

P. 148, l. 28. 'Nis'caya-naya' means a transcendental view-point. For details see J R L (Vol. I, p. 126).

P. 149, l. 13. For 's'as'avisāna' see "Notes" (p. 280).

P. 152, l. 9. 'Chadmastra' occurs on p. 173, l. 5; p. 174, ll. 11 & 14; p. 181, ll. 7 & 25; p. 196, l. 15 & in Vol. II on p. 13, l. 24; p. 16, l. 4; and p. 226, l. 18. It means non-omniscient. Literally it means one having *chadman* i. e. *ghātikarmans*.<sup>1</sup>

P. 152, ll. 8–10. Cf. the following verse of *Visesā*:

"समयाइ सुहमयाओ मन्त्रसि जुगवं च भिन्नकालं पि ।  
 उपलदलस्यवेहं व जह तमलायचकं ति ॥ २४३३ ॥"

'उपलदलशतब्यतिमेद' means the piercing of one hundred lotus-leaves (with a needle or so). This expression with 'vat' added to it occurs in S M (com. on v. 12, p. 76). In its "Notes" (p. 143) it is said:

"...when we run a needle into a file of lotus-leaves we imagine that we have pierced all of them simultaneously; but, as a matter of fact, it is obvious that they have been pierced one after another."

In *Nyāyavārtika* (p. 37) we have उपलदलशतब्यतिमेदवत् and in *Mimāṃsā'lokavārtika* we have the following verse:

"थलदीप्रभाद्युक्तं सूक्ष्मकालोऽस्ति तत्र नः ।  
 दुर्लक्ष्यतु यथा वेधः पञ्चपत्रशते तथा ॥ १५७ ॥"

1 In *Lalitavistara* (p. 23) we have: "छादयतीति छाद्यातिकर्मभिधीयते शटावरणादि". Abhayadeva Sūri in his com. (p. 53 b) on *Thāpa* (s. 72) says: "छादयत्यात्मस्वरूपं यत् तत् छाद्य-शानावरणादिवातिकर्मं तत्र तिष्ठतीति छाद्यसः-अकेवली".

P. 153, l. 7. For refutation see p. 157, ll. 8-10 & p. 153, ll. 3-4.

P. 153, l. 8. For refutation see p. 158, ll. 4-5.

P. 155, l. 22. 'Repha' (P. 'rebha') means a snarl. It stands for र्. Letters other than this are named with 'kāra' affixed to them in Sk. e. g. 'sakāra'. But such is not the case with this letter.

P. 156, l. 8. The Pāli equivalent of 'alātacakra' is 'alāyacakka'. It occurs in *Visesā*° (v. 2433). 'Alātacakra' means an illusion of a circle generated by quickly revolving a fire-brand (*alāta*<sup>1</sup>). In *S'ribhāṣya* (p. 187) this phenomenon is explained as under:—

"अलातचक्रेऽपि अलातस्य द्रुतरगमनेन सर्वदेशसंयोगादन्तरालाग्रहणात् तथा प्रतीतिरूपवृत्ते । कक्षप्रतीतावप्यन्तरालाग्रहणपूर्वकं तच्चदेशसंयुक्ततद्वस्तुग्रहणमेव । कवचिदन्तरालभावादन्तरालाग्रहणम्, कवचिच्छैङ्ग्यादग्रहणमिति विशेषः । अतस्तदपि यथार्थम् ।"

P. 156, l. 29. What work is meant by 'sāstrāntara' is left to be ascertained by a reader.

P. 157, l. 6. 'Ihā' is explained on p. 176, ll. 2-3. This word occurs on p. 187, ll. 17, 21 & 22; p. 179, l. 14; p. 187, l. 25; p. 238, l. 9 & p. 244, l. 11.

P. 157, ll. 8 & 22-23. A sense-organ is two-fold: *dravyendriya* (objective-sense) and *bhāvendriya* (sense-faculty). The former has two varieties viz. *nirvṛttindriya* (the organ itself) and *upakaranendriya* (its protecting environment). See *Ārhata darsana dipikā* (pp. 385-387) and Eng. trans. (pp. 64-65) of TS.

P. 158, ll. 30-31. Buddha once ate an elongate 's'askuli'. I have not come across any such reference in the Pāli literature.

P. 158, l. 31. The word 's'askuli' occurs in *Yajñavalkya-smṛti* (1, 173), in *Siddhāntakaumudī* (p. 505)<sup>2</sup> and in Hemacandra Sūri's *Dvyāś'raya* (V, 116). Its Pāli equivalent 'sakkuli' is met with, in *Pañchāvāgarāṇa* (II, 5, s. 29; p. 148 a), *Dasaveyāliya* (V, i, 71), *Kappa* and *Visesā*° (v. 299). 'S'askuli' is a homonym. It has three meanings: (i) the orifice of the ear,<sup>3</sup> (ii) a sesamum cake and (iii) rice-gruel. The word शङ्कुलि is explained as "स्नेहपक्गोधूमविकारः" in the com. on *Yajñavalkya-smṛti*. Apte in his *Practical Sanskrit-English Dictionary* (p. 912) gives its meaning as "kind of baked cake". Abhayatilaka Sūri in his com. ( ) on *Dvyāś'raya* explains it as 'khādyā'. The translator takes it to be 'jalebi' which is unwarranted. For, Haribhadra in his com. (p. 176 b.) on *Dasaveyāliya* explains it as 'tilaparpatikā' (Guj. 'talapāpadi')<sup>4</sup>, the actual wording being "शङ्कुलिं तिलपर्पटिका". So it means 'a sesamum cake.'

1 This word occurs in *Kumārasaṁbhava* (II, 23).

2 Here we have धानाशङ्कुलि. It is given as an example of Dvandva compound consisting of common names not denoting an animal.

3 This may remind a Deccani of 'kārañji', a dish having the appearance of an ear-lobe.

4 Abhayadeva Sūri, too, has given this very meaning in his com. (p. 153 b) on *Pañchāvāgarāṇa*.

The 299th verse of *Visesā*<sup>1</sup> is as under:

“उत्पलदलसयवेहे व्व दुष्विभावत्तोणं पडिहाइ ।  
समयं व सुक्षसकुलिदसणे विसयाणमुवलदी ॥ २९९ ॥”

This means: it appears that the objects are simultaneously realized on account of bad attention paid to the time of *avagraha* etc., when a hundred petals of a blue lotus are pierced or when a dried sesamum cake is being eaten. Malaśhārin Hemacandra while commenting upon this verse adds ‘*dirgha*’ (elongate) as an adjective to this cake. He says: as the cake is dried, ‘*s'abda*’ (sound) arising from it is heard when it is being eaten; this would not have been the case, had it been soft. At the same time its *rūpa* is realized as it is long. When the *s'abda* and *rūpa* are both being realized its *gandha* too, is realized, and it is to illustrate this realization of smell that the example of ‘*s'askuli*’ is selected, for it has a powerful smell, which is however not to be found in a sugar-cane, though long. While *s'abda*, *rūpa* and *gandha* are being experienced, the knowledge of its *rasa* (taste) and *spars'a* (touch) takes place at that very time. So it seems as if all the five objects of sense are being simultaneously realized; but this is really not so, for the various knowledges based upon the five sense-organs are not generated simultaneously.

Vācaspatimis'ra in his *Tattvavais'āradī* on *Yogasūtra* (IV, 10) says: “दीर्घशङ्कुलभक्षणादौ अपयोगेण ज्ञानपञ्चकानुपादप्रसङ्गात्”.<sup>2</sup> This topic is associated with the size of the mind.

The word ‘*s'askuli*’ may remind a student of Mimāṃsā of the word कण्शङ्कुलि occurring in *Sābara-bhāṣya*. The word दीर्घशङ्कुलि may similarly remind a student of logic of Mallinātha's com. on *Tarkikarakṣā* 29, *Nyāyapradīpa* on the definition of *manas* in *Tarkabhāṣā* (p. 126) and *Nyāyamañjarī* (p. 497)<sup>3</sup>—the three works noted in *Laukkikanyāyāñjali*<sup>4</sup> (pt. III, p. 62).

P. 162, ll. 6 & 21. This is ridiculing the statement. It is a satire. For other instances see p. 212, ll. 8-9; & p. 249, ll. 3-4.

P. 163, l. 11. The word ‘*āpta*’ occurs in Vol. II on p. 121, l. 8 & p. 122, l. 16. ‘*Āpta*’ originally meant a kinsman or a friend. Cf. the line occurring in the *Rg-veda* (VII, 88, 6): “य आपिनित्यो वरुण त्रियः सन्”. Later on, it came to signify one who declared the truth or was competent to declare the truth, and hence one whose word was an authority. This is what we learn from Vācaspatimis'ra's com. on *Yogasūtrabhāṣya* where he says:—

“तत्त्वदर्शनकारण्यकरणपाटवाभिसम्बन्ध आप्तिस्तया सह वर्तत इत्याप्तः ।”<sup>4</sup>

1 See p. 190, l. 20 (B. S. P. Series, 2nd edn., 1917).

2 “सुगान्धि शीतलां दीर्घमशन्तः पूपशङ्कुलीम् ।  
नपिलब्राह्मणाः सन्ति युगपत् पञ्चबुद्धयः ॥”

3 Here दीर्घशङ्कुलभक्षणन्याय is noted.

4 This is quoted in “Notes” (p. 5) on SM.

Mallisena in his SM (com. on v. 1) defines 'āpta' as under:—

"आप्तिहि रागदेषमोहानामैकान्तिक आत्यन्तिकश्च क्षयः सा येषामस्ति ते खलु आप्ताः, <sup>१</sup>अश्वं-  
दित्त्वात् मत्वर्थीयोऽच्च प्रत्ययः ।"

Samantabhadra, a *Digambara* Ācārya has composed *Aptamīmāṃsa*. It has a com. named *Aṣṭas'ati* by Akalaṇika. This has a super-com. named *Aṣṭasahasrī* by Vidyānanda, and Nyāyācārya Yas'ovijaya Gaṇi has composed a *vivaraṇa* on it. All of them are published.

P. 163, ll. 19 & 24. In both these places the text is referred to as 'sūtra' by Haribhadra Sūri. Same is the case on p. 164, l. 18.

P. 165, l. 15. 'Vādin' and 'prativādin' may remind one of a plaintiff and a defendant. They may be translated as objector and refuter. The word 'vādin' occurs in Vol. II on p. 63, l. 15, too. Similarly 'prativādin' is met with in Vol. II on p. 63, ll. 15 & 19, and 'siddhāntavādin' in Vol. II on p. 135, l. 21 & p. 136, l. 25.

P. 166, ll. 17 & 18. The words *abhyāsa* and *vāsanā* are here explained—defined.

P. 167, l. 7. 'Jñānāvaraṇa' is same as 'jñānāvaraṇīya-karman', and it means one that acts as an obstruction to the manifestation of knowledge. 'Dars'anāvaraṇīya-karman' is similarly known as 'dars'anāvaraṇa'.

P. 167, l. 8. For explanation of 'avāya' and 'dhāraṇā' see AJP (p. 176). The word 'avāya' occurs on p. 237, l. 6.

P. 168, l. 12. The words 'alpa' and 'mahat' are explained in the com. as 'chagāṇa etc.' and 'vatsa' respectively. In the super-com. it is said that a 'chagāṇaka', though small, appears from a distance as 'vatsaka' in Marwar for no other reason but the nature of the ground. Do these words stand for a cow-dung and a calf respectively? If so, the sense is rather unusual. So is it that instead of 'chagāṇaka', it should be 'chagalaka' meaning a goat?

P. 169, l. 6. 'Pata' means a piece of cloth, a garment and 'kata' (a homonym), a mat or a kind of grass.

P. 170, ll. 18-19. In the absence of the grand-father and the like there is not the possibility for a grand-son and the like.

P. 170, ll. 23-24. सञ्चेत्तरगोविषण occurs in Vol. II on p. 137, l. 8. सञ्चेत्तरगोविषणवत् means 'like the left and the right horns of a cow'.

P. 171, ll. 5-9; p. 172, ll. 3-7 & p. 173, ll. 3-4. The topic here discussed is that every thing has more than one attribute. This view is not only proved here but it is supported by quoting the Sāṅkhya and Baudhā authorities.

P. 171, ll. 23-24. Natures of *sukha*, *duhkha* and *moha* are noted here.

P. 172, ll. 15 & 18. The Sāṅkhya are the followers of the Sāṅkhya system of philosophy founded by Kapila alias Paramāṛṣī<sup>2</sup> who was born in

1 In Jagadīścandra's edn. (p. 8) we have: "अभ्रादित्त्वात् मत्वर्थीयोऽप्रत्ययः".

2 His followers are consequently called Pāramāṛṣas. See TRD (p. 38b).

a Kṣatriya family. Like the *Jainas* and the *Bauddhas* they do not consider the *Vedas* as authority. They believe in plurality of souls and thus agree with the *Jainas*. They accept, no doubt, the *parināmavāda* but in a restricted sphere i. e. so far as it is associated with matter only. They do not believe in God. They attach importance to deeds and not to birth. They lay full emphasis on philosophy and non-violence and condemn *himsā* including sacrificial *himsā*—the cult of the *Mimāṃsakas*. It seems the *Sāṅkhya*s along with the followers of Yoga, Jainism and Buddhism represent a culture different from that of the *Brāhmaṇas*. In *Rg-veda* we come across a saint with matted hair, and we get a glimpse of a sect which jeers at the hymns of *Rg-veda*.<sup>1</sup> In *Yajurveda*, too, there is mention of sages who were opposed to the *Vaidika* religion. In *Aitareya* and other *Brāhmaṇas* we come across sects which do not believe in the *Vedas* and which attach greater importance to austerity, celibacy, control of sense-organs etc. than to ritualism. In *Mahābhārata*, too, we find splendid examples of those who practise severe penance and who do not believe in the importance of birth. These non-Vaidika sects noted in the *Vaidika* literature, may be looked upon as the pioneers of the ascetic culture or Kṣatriya culture of which eastern India—Magadha etc. seems to be the cradle.<sup>2</sup> The *Upaniṣads* are mostly the products of personages who subscribed to this ascetic culture.<sup>3</sup>

1 This may remind one of the “*Mandūka-sūkta*” (X, 103) and of *Mṛcchakatīka* (III) where women speaking in *Saṃskṛta* are said to be ‘sniffing like a young female-cow newly nozzled’.

2 Those who have critically studied the history of Indian philosophy hold that there is a gap in the philosophical evolution of thought at the close of the ‘*Brāhmaṇa*’ period. This has led to the postulation of an indigenous stream of thought in eastern India. It has been named differently by different scholars: Jacobi has designated it as ‘Popular Religion’; Leumann has named its propounders as ‘*Pari-vrājikas*'; Garbe has associated it with the Kṣatriyas; Rhys Davids has recognised the influence of well-organised sophistic wanderers; Winternitz has referred to these ideas as ‘Asiatic Poetry’ and A. N. Upadhye as “*Magadhan Religion*” (vide p. 12 of Upadhye’s intro. to *Brāhatkathākōśa*). Upadhye in his preface (pp. 12–13) to *Pavayanaśāra* has said that this Magadhan Religion “was essentially pessimistic in its worldly outlook, metaphysically dualistic if not pluralistic, animistic and ultra-humane in its ethical tenets, temperamentally ascetic, undoubtedly accepting the dogma of transmigration and karma doctrine, owning no racial allegiance to *Vedas* and Vedic rites, subscribing to the belief of individual perfection, and refusing unhesitatingly to accept a creator”. This view is criticized by H. D. Velankar on p. 41 of JBBRAS (Vol. 21).

3\* See the Hindi Appendix IV to SM edited by Jagadīśacandra. Here an article of R. P. Chanda on Śramaṇism (read at the time of the 21st Indian Science Congress of 1934), the chapter “Asiatic Literature in

The late Dr. A. B. Dhruva in his intro. (pp. XXXIII-XXXIV) to SM observes:—

“The Sāṃkhya and the Yoga are the two oldest<sup>1</sup> ‘Darśanas’, the former being found in a sufficiently evolved form in the later Upaniṣads, and the practices of the latter being also old<sup>2</sup> and known to Gautama Buddha<sup>3</sup> as an established method of discovering Truth.”

On p. XXII (intro. to SM) he remarks:

“The essential difference between सांख्य and योग is more correctly formulated as the difference between the theoretical and the practical side of a single system of philosophy than as the difference between two Sāṃkhyas, one of which was ‘nirīśvara and the other seīvara’ (atheistic and theistic), as is sometimes done.”

The Sāṃkhyas admit twenty-five *tattvas*<sup>4</sup> (principles) which consist of:—

(1) *Avyakta* i. e. the Unmanifest or the Potential Reality. It is known as *pradhāna*, the Great Abode or Reservoir and also as *prakṛti*.<sup>5</sup>

(2) *Mahat* i. e. the Great Principle viz. the *Buddhi* or Intelligence. It is generally understood as the Cosmic Intelligence—the Intelligence manifested in the macrocosm, and hence ‘mahat’.

Ancient India” from “Some Problems in Indian Literature” by Winternitz and Eliot’s *Hinduism and Buddhism* (pt. II, 6-7) are referred to.

- 1 Dr. S. K. Belvalkar in his “Notes” (p. 174) on *Brahmasūtras* says: “Jainism has suffered in estimation as an ethical and metaphysical system by being deemed as more or less contemporaneous in origin with the other more evolved systems like the Sāṃkhya, Vedānta and Buddhism.”
- 2 “Recently Marshall has opined that it existed even in the pre-Vedic civilization of the Indus valley”.—intro. (p. XXXIV) to SM

Some of the *Jainas* believe that Marīci, a son of Bharata and a grand-son of Lord R̥ṣabha, is the originator of the Sāṃkhya system.

- 3 On p. XXXV it is said: “That ‘Kapila’ was known as a historical person long before the time of Gautama Buddha is clear from the name of the birth-place of Gautama which was ‘Kapila-vastu’, ‘the residence of Kapila’. Some believe that the “real word is ‘kapila-vāstu’. It remains to be ascertained as to which Kapila is referred to in the following line of Śvetāśvataro Upaniṣad (V, 2):

“ऋषिः प्रसूतं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैविभर्ति ज्ञायमानं च पश्येत्”.

- 4 In the *svopāñja* com. (p. 343) on *Abhidhānacintāmaṇi* (III, 526) we have: “पञ्चविशतेस्तत्वानां सद्गुणानं सद्गुणानं तदधिकृत्य कृतं शास्त्रं साइर्वयम्”.

- 5 “प्रकृतिः प्रधानं ब्रह्म अब्यक्तं बहुभानकं मायेति पर्याया”—*Bhāṣya* on *Sāṃkhya-kārikā*. In *Sāṃkhya-tattva-saṃpāda* we have: “अब्यक्तस्यमी पर्यायशब्दा भवन्ति अब्यक्तं प्रधानं ब्रह्म परं द्विवं प्रधानकमक्षरं क्षेत्रं तमःप्रस्तुतमिति”.

(3) *Ahaṅkāra* i. e. the Ego. This should not be confounded with *puruṣa* or *ātman*. *Puruṣa* or *ātman* caught in the trammels of *prakṛti* appears as 'aham'—ego.

(4) *Five tanmātrās* i. e. the five essences of sound, touch, taste, smell and colour. They are the seeds of sound etc.

(5) *Eleven indriyas*. They comprise of the five *buddhindriyas* or cognitive organs, five *karmendriyas* or organs of activity and *manas*, the organ of mentality.

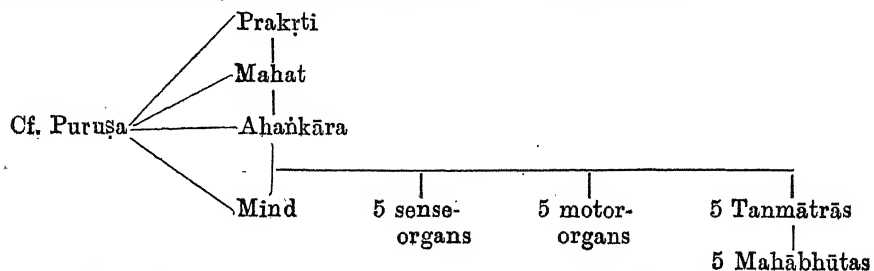
(6) *Five mahābhūtas* i. e. the five Great material Elements viz. *ākās'a* etc.

(7) *Puruṣa*, also known as *Cit* or *Ātman*. It does not function in the cognition of the objective world. Bondage and emancipation do not belong to *puruṣa*.

Of these, one viz. *avyakta* is the original *prakṛti*, and it is in no way *vikṛti*; seven viz. *mahat*, *ahaṅkāra* and the five *tanmātrās* are both *prakṛti* and *vikṛti* i. e. they are *vikṛtis* of their antecedents and *prakṛtis* of their consequents on the list; sixteen viz. eleven *indriyas* and five *mahābhūtas* are pure *vikṛtis*, and *puruṣa* is neither *prakṛti* nor *vikṛti*.<sup>1</sup>

*Avyakta* i. e. *prakṛti* is without beginning, middle or end; it has no parts; it is common to all that is to say it is an all-embracing principle; it has no qualities such as *sabda* etc. (the qualities are its later evolutions); and it is changeless. It is constituted of three *guṇas* viz. *sattva*, *rajas* and *tamas*. Of them *sattva* is regarded as buoyant and effulgent, *rajas* as stimulant and mobile and *tamas* as heavy and overwhelming. Like the wick and the oil of a lamp their function is for one (common) purpose viz. giving light, although they are opposed in nature.

From *avyakta* springs *mahat*; from *mahat* *ahaṅkāra*; from *ahaṅkāra* five *tanmātrās*; from *tanmātrās* the five *mahābhūtas*.<sup>2</sup>



See *An Introduction to Indian Philosophy* (p. 306).

*Mahat* i. e. *buddhi* is like a double-faced mirror in which *cit-s'akti* is reflected on one side and the objective world on the other. This *mahat* is regarded as 'acetana' or non-sentient. This view about the character of *buddhi* agrees with that of the Vedāntins.

1. “मूलप्रकृतिर्विकृतिर्महाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोदशकस्तु विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः ॥ ३ ॥” — *Sāṅkyakārikā*

2. “प्रकृतेर्महास्तोऽहङ्कारसाद् गणश्च पोदशकः । ८ तसादपि पोदशकात् पञ्चभ्यः पञ्च भूतानि ॥ २२ ॥” — *Ibid.*

From *Sūyagada* (I, 1, 3, 6)<sup>1</sup> we learn: (some say that) the world with animate and inanimate objects with happiness and misery was created by Īśvara; others say from *pahāna* (Sk. *pradhāna*) etc. The first of these views can be ascribed to the followers of a theistic school and the second to the *Sāṅkhya* system or these views respectively refer to the theistic and atheistic adherents of the *Sāṅkhya* philosophy.

For comparison of the Greek philosophy with the *Sāṅkhya* system see Prof. A. B. Keith's *Sāṅkhya System* (ch. VI, p. 65 ff.).<sup>2</sup>

Whether the *Sāṅkhya* school had at all any ancient *sūtras* like the other schools is a moot point. The oldest definite text of this system that is mentioned in *Nandī* (s. 42) etc., and quoted from but now extinct, is *S'astitantra*. The short summary of its contents is given in *Ahirbudhnyasamhitā* (XII, 18-30), a voluminous work in 60,000 *ślokas*. The *Sāṅkhya-kārikā*<sup>3</sup> of Īśvarakṛṣṇa (c. 150 A. D.) is based upon *S'astitantra* but it has neither incorporated its *ākhyāyikās* (parables) nor controversies with other schools.

The oldest com. on *Sāṅkhya-kārikā* is the *Māṭhara-vṛtti* which was translated into Chinese by 450 A. D. There is Gauḍapāda's *Bhāṣya* on it and a com. by Sāṅkarācārya named *Jayamaṅgala*.<sup>4</sup> There is another com. known as *Sāṅkhya-tattva-kaumudī* by Vācaspatimisra (840 A. D.). The other important work belonging to this school is *Sāṅkhya-pravacana-bhāṣya* of Vijnānabhikṣu (1650 A. D.). TRD notes *Ātreyatantra*.<sup>5</sup> Vārsaganya<sup>6</sup>, Vindhyanāsiṇī<sup>7</sup> and Vādamahārṇava<sup>8</sup> are the other writers of this school.

1 “ईसरेण कडे लोट पहाणाइ तहावरे।  
जीवाजीवसमाउतं सुहृद्द्रक्षसमन्निए॥६॥”

2 The views of Empedocles (whose all the works are in verse) and those of Anaxagoras bear a great resemblance with the *Sāṅkhya* doctrines. Vide धर्मोनु मिलन (p. 33).

3 Its ninth verse is quoted in *Āyāracurxi* (p. 252), and its v. 22 and v. 3 are incorporated as v. 70 and v. 71 in *Lokatattvanirṇaya*.

4 See Catalogue of South Indian Sanskrit MSS. Asiatic Society's monograph (p. 201) noted in हिन्द तत्त्वज्ञाननो इतिहास (Vol. I, p. 98).

5 On p. 44a we have: साहस्र्यानां तर्कमन्थः षष्ठितच्छोदाररूपं, माठरभाष्यं, साहस्र्य-सप्ततिनामकं, तत्त्वकौमुदी, गौडपादं, आत्रेयतत्रं चेतादयः।

6 He is mentioned in Mbh. (XII, 319, 59) with several more.

7 See intro. (p. XXXII).

8 One line is quoted from his work in SM (p. 97) as under:—

“बुद्धिर्विषणसंकान्तमधैर्पतिविम्बकं द्वितीयदर्पणकल्पे पुंसाध्यारोहति तदेव भोक्तृत्वमस्य न त्वात्मनो विकारापत्तिरिति”.

In AMP edition (p. 123) Vādamahārṇava is said to be a work of the Vedāntins. In SM (p. 358) Dr. A. B. Dhruva takes this to be a mistake and looks upon it as a work of the *Sāṅkhya*s and not the name of a *Sāṅkhya* writer.

For some of the *Sāṅkhyā* teachers see intro. (pp. LXXIV & LXXIX) and for Vāṛṣaganya see also fn. 7 of p. LXXX, and for Mādhaba fn. 4 of p. LXXX.

Angiras, Nanda, Sanaka, Sanātana, Sanatkumāra and Vodhu are some of the *Sāṅkhyā* philosophers whose only names are known.<sup>1</sup>

In TRD (p. 38a-p. 38b) the apparel and equipment of the *Sāṅkhyā* sages are noted. Therefrom we learn that they keep either three *dandas* or one and wear a loin-cloth. Their garments are red like *dhātu* (? metal). Some keep a tuft of hair, some a matted one and some have their heads shaven. All of them use a hide of a deer for their seat. They take meals at the *Brāhmaṇas* and eat only five morsels and mutter a prayer consisting of twelve letters. They keep a wooden mouth-peice called ‘*bīṭā*’ in Mbh, and a cloth to filter.<sup>2</sup> They ask their devotees to use one for a similar purpose.

The words ‘prakṛti’ and ‘is’vara’ occur on p. 181, l. 28 and the word ‘puruṣa’ on p. 331, l. 26 & p. 332, ll. 23–25.

P. 173, l. 14. ‘Gamaka’ a homonym, here means indicative. The word in this sense is used in *Mālatīmādhava* (I, 7).

P. 174, l. 13. ‘Cāritra-mohaniya’ is one of the two varieties of *mohaniya-karman* which generates infatuation. ‘Cāritra-mohaniya’ prevents a living being from practising ideal conduct.

P. 175, ll. 5–6. At times we come accross the word ‘apāya’ for ‘avāya’.

P. 175, l. 6. ‘Mati-jñāna’ is one of the five kinds of knowledge. It is based upon sense-organs and the mind, and it is different from one acquired by the study of scriptures etc. It has several varieties. For details see JRL (pp. 105–108).

P. 175, l. 8. ‘Avagraha’ is here defined as realization of objects by sense-organs. It is a base concept, and is preceded by *darsana*.

P. 175, l. 8 & p. 176, ll. 2–5. For exposition of ‘avagraha’ etc. see *Nandī* (pp. 63–75), *Visesā* (v. 178–208, 236–299 & 312–316), *Tattvārtha-rājavārtika* (pp. 42–44) etc. For its elucidation in English see JRL (pp. 105–107).

P. 176, ll. 2–5. These define *īhā*, *avāya* and *dhāranā*. ‘*Īha*’ is the desire for ascertaining the object comprehended by means of *avagraha*. *Dhārapnā* means holding the knowledge as a permanent possession in the mind.

The reasons for the validity (*prāmānya*) of *īhā* etc. are given on p. 238, l. 9 & p. 239, ll. 3–5.

1 - See Jagadīśacandra’s edition of SM (p. 425).

2 A piece of cloth which is 36 *āṅgulas* in length and 20 in breadth is recommended elsewhere.

P. 177, ll. 11-12. The three varieties of 'dhāraṇā' are here noted. Of them the first is mentioned on p. 239, l. 15.

P. 180, l. 21. 'Bhāṇaka' means 'one who speaks'.

P. 181, ll. 13-16. There are several words for water in Sk. e. g. अप्, अम्बु, अम्भस्, उदक, जल, तोय, नीर, पथस्, पाथस्, पानीय, वार्, वारि, विप and सलिल. Of them the word 'nīra' speedily conveys the idea of water to Southerners.

P. 182, l. 3. 'Indranila' is a kind of jewel known as 'sapphire'. This word occurs on p. 183, l. 4, & p. 186, l. 15, and it is met with in *Mṛcchakatika* (IV, p. 132) and *Kādambarī* (pūrvabhāga, p. 53 of P. V. Kane's edition). For names of other jewels see *Lokaprakāśa* (V, 9-11), *Abhidhā-nacintāmani* (IV, 129-134) and *Mṛcchakatika* (IV, pp. 131-132).

P. 182, ll. 18-19. These lines mean: Those whose eyes are weak see the orb of a lamp etc. as having a form of an eye in a pea-cock's tail and having blue and red colours. Prajñākaragupta in his *Pramāṇavārtikālankāra* (p. 101) explains this verse as under:-

"नीलाद्याकारभेदभित्रं भास्तरं सपरिवेषं प्रदीपं पश्यन्ति तिसिरमन्दीकृतनयनशक्तयः".

The detailed exposition is given as under in *Manorathanandinī* (p. 239):—

"मधूरचन्दकाकारम्, अन्तरा अन्तरा नीललोहितभास्तरं दीपप्रदीपादेस्त्रिङ्गलमविद्यमानमेव मन्द-  
चक्षुः पश्यन्ति, दीपस्य ताढुशस्त्रुपाभावात् ज्ञानस्यातुभवात्मनः स आकार इति द्वेरूप्यसिद्धिः".

P. 182, ll. 28-29. Persons whose eyes are affected by a defect like *kāca* see the flame of a lamp as a group of *guñjas*, the red black berries of a shrub of this name. 'Guñjā' in Gujarātī means चण्डी, and this word occurs in *Vikramorvasiyā* (I, p. 25).

P. 184, ll. 3-8, p. 185, ll. 3-8 & p. 186, l. 3. All these lines make up one sentence having 'a chain of reasoning'.

P. 186, l. 7. The definition of 'adhyakṣa' (pratyakṣa) here referred to is given on p. 223, l. 4.

P. 191, l. 3. The topic of 'apoha' is treated on pp. 333 ff.

P. 193, l. 15. 'Panasa' (P. फणस्) is the name of a fruit and a tree, too. The tree is called फणस् in Gujarātī, कटहर in Hindi and jack-fruit<sup>1</sup> tree in English. Here this word stands for a tree of this name and not for its fruit. Further, it does not here mean 'a thorn'. The word 'panasa' occurs on p. 194, l. 23; p. 318, l. 21; p. 371, l. 12; & p. 398, l. 21; and the word फणस् in *Panhāvāgarāṇa* (I) and *Paūmaucariya* (XXXIII, 2). In Principal Karmarkar's edition (p. 214) of *Mṛcchakatika* (VIII) there is the word फणसफल. The word 'phāṇasa' occurs in the following verse of *bhāṣa* (? *nijjutti*) on *Kappa*:—

"अथस्स दरिसणग्मि वि लद्धि एगन्ततो न सम्भवइ।  
ददुं पि न याणन्ते वोहियं पण्डा फणस सत्॥ ४७ ॥

1 Apte in his Dictionary has translated it as bread-fruit tree!

In its com. (p. 18) by Malayagiri Sūri we have: “बोधिकाः पश्चिमदिग् वर्तिनो म्लेच्छाः पनसं दृष्टाऽपि ‘पनसः’ इत्येवं न जानते”.

The word ‘panasa’ occurs in the following line of *Āvassayacūṇṇi*:  
‘जहा पणसफलं पारसिंगा दट्ठूण वि पणसमेकं ति एतापि अवधराणि जो उवलभन्ति’.

In TRD (p. 68b) it is said that the ‘panasa’ tree gets fructified when embraced by a woman.

P. 193, l. 15. Vāhlika is one born in the Vāhlika country.<sup>1</sup> This word occurs on p. 318, l. 21, & p. 371, l. 12. It is known in Pāiya as Bahalī and Vāhalī, too. A woman of this country is called Bahalī. Vide *Nāyādhammakaḥā* (I, 1) and *Ovavādiya*. Vāhlīki is the name of a Pāiya dialect. In v. 47 of the *bhāsa* (? *nijjuttī*) on *Kappa* we have ‘bohiya’. Can it be equated with ‘vāhlīki’?

Prof. A. B. Gajendragadakara in his “Notes” (p. 281) on KP makes the following observation in this connection:—

“वाहीक (the same as वाल्हिक or वाल्हीक) is the name of a country represented by modern Punjab. The Mahābhārata Kānaparvan Adhyaya 44<sup>2</sup> describes the inhabitants of this country as impure, irreligious, unscrupulous in the matter of food and drink and immoral.<sup>3</sup> Promiscuity prevailed among them. They were regarded as the creation, not of Brahman, but of two goblins known as Vahi and Hika”.

Here ‘Vāhlika’ means an inhabitant of this country. He is called a bull by Mammāta in his com. (p. 19) on KP (II, 7), because he is dull and stupid. Vāhlika can be interpreted in other ways, too: (i) an out-caste by taking ‘ba’ and ‘va’ as non-distinct, (ii) a carrier of a plough i. e. a poor farmer, and (iii) a carrier of loads, a coolie. But, I do not think that these interpretations are here relevant.

P. 193, l. 22. Cf. “पडिसेहुणं पगइं गमेह” occurring in *Visesā*<sup>4</sup> (v. 2502) and “द्वौ नन्वौ प्रद्वत्मथं गमयत्” occurring in its com. (p. 1000) by Hemacandra and “प्रतिषेधप्रतिषेधेन धात्वर्थस्यैव प्राकृतस्य गमनात्” occurring in Sīlālika’s com. (p. 406a) on *Sūyagada*. Negation of negation is the original position.

P. 197, ll. 3 & 11–13. ‘Kevalin’ means ‘omniscient’. Such an individual perceives all the objects and phenomena of the past, present and future directly by the soul and not by utilizing any of the sense-organs or the mind. So, in the case of a *kevalin*, there is no place for inference. Omniscience is attained on the complete annihilation of *jñānāvaraṇa* which is simultaneously accompanied by that of *dars’āvaraṇa* and *antarāya* and which takes place within an *antarmuhūrta* after the destruction of *mohaniya karmā*. These four *karmā*s are the *āvarunas* i. e. veils—obstacles that obstruct the inherent powers of the soul.

1 Other meanings of ‘Vāhlika’ are: a Balkh-bred horse, saffron and asafoetida.

2 See verses 7, 11, 12, 13, 41 and 42.

3 This is what we gather from the description of a quarrel between Karna and Madra, when both of them incriminate each other and abuse their respective countries and customs.

P. 197, ll. 16, 18, 20, 22, 27 & 28. Vṛṣabha alias Ṛśabha is the name of the first *Tīrthankara* out of twenty-four that flourished in our country in the present age known as *Hūṇāvasarpinī*. His father's name was Nābhi. For a biographical sketch of Lord Ṛśabha see JRL (pp. 25-27).

P. 197, l. 21. Vardhamāna alias Mahāvīra is the 24th *Tīrthankara* Ṛśabha being the first. For Lord Mahāvīra's life see JRL (pp. 20-23).

P. 198, l. 15. 'Siddhārtha' is the name of the grove.

P. 198, l. 15. Rjupālikā is the name of a river. Kalyāṇavijaya Gaṇi in his Hindi work "श्रमण भगवान् महावीर" (pp. 357-8) says that it is difficult to exactly identify this river; it may be somewhere near Campā.

P. 198, ll. 15-16. According to Jainism there is a wheel of time that works in India and such other countries. It is divided into two cycles: ascending and descending. They are known as *utsarpinī* and *avasarpinī* respectively. Each of these cycles is further sub-divided into six *aras* (spokes). The names of the six *aras* of the *avasarpinī* cycle are:—

(i) Suṣamā-suṣamā, (ii) Suṣamā, (iii) Suṣamā-duḥṣamā, (iv) Duḥṣamā-suṣamā, (v) Duḥṣamā and (vi) Duḥṣamā-duḥṣamā.

Thus सुषमद्वःषमाद्वःषमसुषमान्तादौ काले means in the period which is the end of the third *ara* and the beginning of the fourth.

P. 198, ll. 21-22. द्वःषमसुषमान्ते means at the end of the fourth *ara*.

P. 199, l. 22. 'Yugādideva' is the name of Lord Ṛśabha. He is so called as he is the first God (of the *Jainas*) in the present *avasarpinī* period.

P. 199, l. 25. 'Nābhi' is the name of the seventh *kulakara* (patriarch). He had a wife named Marudevī. She gave birth to Lord Ṛśabha.

P. 199, l. 25. Siddhārtha was a king of Kṣatriya-kuṇḍa. His wife's name was Trisalā. She gave birth to Lord Mahāvīra.

P. 200, l. 3. For refutation see pp. 200-203.

P. 200, ll. 4-5. For refutation see p. 203, ll. 6-11, p. 204, ll. 3-11 & p. 205, l. 3.

P. 200, l. 5. For refutation see p. 205, l. 3.

P. 200, l. 6. See p. 205, l. 5.

P. 200, l. 7. See p. 206.

P. 200, l. 15. By *Vārtika* is here meant Dharmakīrti's com. on his own work *Pramāṇavārtika*; for, the latter is in verse whereas the quotation here is in prose. This is my conjecture.

This is another instance where the name of the com. is given as that of the text, the first being one noted on p. 116, l. 13 and occurring in the case of *Sammapayarana*.

P. 201, ll. 6-8. Four possibilities about the interpretation of the firmness of perception (*pratyaya*) are here mentioned.

P. 206, ll. 10-11. For refutation see p. 208, ll. 9-10.

P. 209; ll. 3-5. For refutation see p. 214, ll. 5-10.

P. 209, l. 5. For refutation see p. 216, ll. 8-10.

P. 209, l. 11. Here the word 'sípraka' is given as a synonym of 'súkti' meaning a nacre i. e. a pearl-oyster. But I do not find this word in any of the dictionaries available to me. It seems the Gujarati word છીપ is derived from this word 'sípraka'.

P. 212, ll. 8-9. 'कृतोऽयं नभस आप्सवादः' may be compared with 'न श्वासवादा नभसः पतन्ति' occurring in *Lokatattvanirnaya* (v. 15). The word 'āpta' is used sarcastically. For an example of 'vakrokti' see Vol. II, p. 159.

P. 215, l. 7. शब्द-लिङ्गाभ्यक्षीः. These respectively stand for the three *pramānas* viz. āgama, *anumāna* and *pratyakṣa*.

P. 221, ll. 10-12. These note the four possible natures of the *adhyagama* in question.

P. 223, l. 3. The conclusion arrived at is that *pratyakṣa* is not absolutely *nirvikalpa*.

P. 223, l. 4. The definition of 'pratyakṣa' is being attacked.

P. 223, l. 4. 'प्रत्यक्षं...आन्तम्' is quoted in *Syādvādaratnākara* (p. 23), and there Vādin Deva Sūri mentions as its source Dharmakīrti's *Nyāyaviniścaya* (1st *pariccheda*). But it appears that instead of *Nyāyaviniścaya* it should be *Pramānaviniścaya*. In *Nyāyakumudacandra* (p. 46) where this line is quoted its source is stated to be *Nyāyabindu* (p. 11); but it is not correct; for, the wording differs. Same may be said about the sources *Nyāyapraves'a* (p. 7) and *Pramānasamuccaya* (p. 8); for there we have प्रत्यक्षं कल्पनाऽपेहम् only and not अआन्तम्. In *Tattvasaṅgraha* (p. 366) we have however the verse as under:—

“प्रत्यक्षं कल्पनाऽपेहमआन्तमभिलापिनी ।

प्रतीतिः कल्पना कृपिहेतुत्वादातिमिका न तु ॥ १२१४ ॥”

P. 225, l. 4. The qualifying word 'abhrānta' occurring in the definition of 'pratyakṣa' is out of place.

P. 226, l. 3. 'Ataimirika' means one who is not suffering from 'taimira', an eye-disease.

P. 228, l. 15. 'S'akṛt' means excrement, ordure.

P. 228, l. 23. In *Nyāyakumudacandra* (p. 658) the quotation is: "नाकारणं विषयः". Its source is not known; but this view is explained in *Tattvasaṅgrāpañjikā* (p. 683).

P. 231, l. 5. 'Siṁśapā' is the name of a tree also called 's'is'u'. It means the As'oka tree, as well. This word occurs on p. 365, l. 11; p. 372, ll. 6, 9, 10, 16, 21-23 & 29; p. 373, ll. 4, 5, 9, 14, 17, 19, 21-23 and in *Rāmāyaṇa* (Sundarakāṇḍa). Its Pāīya equivalent सीसवा occurs in *Panhāṇāgarāṇa* (p. 31). The 'Des'ya' word for it is सीसम्. It is noted in the com. on *Uvaēsapaya* (v. 1031). For its use see p. 372, l. 29.

P. 235, l. 18. स्वित्त्र means one's own scripture.

P. 236, l. 23. 'शब्दारूपितत्वेन' means on account of the state of being decorated—indicated by a word.

P. 239, ll. 6-12, p. 240, ll. 3-8 & p. 241, ll. 3-8. That an object has many a nature such as *dravyatva* etc., is the *Jaina* view. This is here fully expounded to show how it differs from the *Buddha* one.

P. 241, l. 9. The *Vais'eshika* view that a jar is absolutely different from *sattva*, *dravyatva* etc., is being examined and refuted.

P. 244, l. 24. The *vādin* is addressed in the singular as *tava*. Same is the case on p. 258, l. 8 and p. 344, l. 3.

P. 245, l. 11. 'That knowledge which apprehends what is already apprehended is nothing else but *apramāna*', is the topic taken up here for refutation.

P. 249, l. 3. Here the word 'susthitā' is used ironically as is suggested in l. 17. It is an instance of *upahāsa*. For such other examples see p. 401, ll. 10-11 and Vol. II, p. 175.

P. 249, ll. 3-4. See p. 271, ll. 9-10.

P. 249, l. 12 & p. 250, l. 3. For refutation see pp. 264-265.

P. 250, ll. 5-6. For refutation see p. 266, ll. 8-11.

P. 250, l. 14. 'Kuñcikā' means a key and also a shoot of a bamboo. Here the first meaning is applicable.

P. 251, l. 21. 'को वा किमाह' occurs in Vol. II, p. 168, l. 7.

P. 252, ll. 21-22. 'स्वविषयान्तर' is the pratika of a quotation from *Nyāyabindu* (I; pp. 17-18). The complete sūtra is: "स्वविषयान्तरविषयसहकारिणा इन्द्रियशानेन समनन्तरप्रलयेन जनितं तत् मनोविज्ञानम्".

P. 252, l. 22. 'Ālaya' means *ālaya-vijñāna*, one of the two kinds of *vijñāna*, the other being *pravṛtti-vijñāna*. 'Ālaya' occurs on p. 254, l. 11.

P. 254, l. 10. See p. 256, l. 4 up to p. 258.

P. 255, l. 8. Your *sahakārtha* is two-fold. For its refutation see p. 259.

P. 256, l. 4. A synonym for 'atis'aya' is given here.

P. 257, l. 31. In *Mīmāṃsāślokavārtika* (sabda, v. 43) we have: "न च पर्यनुयोगोऽत्र".

P. 260, ll. 16-17. The *anus* of sand cannot generate oil singly. So even when they take the help of one another they cannot do so; for their natures are contradictory.

P. 266, l. 30 & p. 267, l. 12. The word 'dungara' is a 'Des'ya' word, and I interpret it as a small mountain. Cf. the Gujarāti word 'dungara'.

P. 268, ll. 9-10. 'Itaretarāśrayadoṣa' literally means a fault based upon mutual dependence. It thus stands for an argument in a circle.

P. 271, l. 5. The word 'manaskāra' occurs on p. 283, l. 20 and p. 285, l. 29.

P. 274, l. 9. एक...विशेषः may be compared with l. 4 of p. 20.

P. 274, l. 27. *Mūlapūrvapakṣa* means the very first primary objection and not an objection within an objection. The word occurs in Vol. II on p. 205, l. 25; p. 208, l. 29; p. 209, l. 14; p. 218, l. 21; p. 224, l. 29; p. 227, l. 24; p. 231, ll. 22-23; p. 232, ll. 15 & 20; p. 235, l. 26 and p. 236, l. 17.

P. 275, ll. 7-8. To suppose that the word 'akalanika' stands for Akalanika, a *Digambara* author, is unwarranted as can be easily seen from the context.

P. 275, l. 10. According to Jainism, space has *ananta* (infinite) *pradesas* (space-units); but none of these can get separated from space, and thus they differ from the *pradesas* of *pudgala* (matter).

P. 277, l. 7. Devānām-priya is explained as a fool in l. 21. In the edicts of As'oka we find the phrase "देवानं प्रिय". In *Vivāgasuya* (I, 1) and some other *Jaina āgamas* we come across the Pāñiya word *devānu-ppiya* (Sk. *devānupprīya*). But there it has not this derogatory sense; for, there it means a noble-minded person, a straight-forward person. The phrase 'देवानं प्रिय' means a goat and an ascetic who renounces the world. Once it meant 'dear to the gods', an epithet of S'iva'. Subsequently it meant 'an idiot like a brute beast' as in *Kāvyaaprakāśa*. G. H. Valins is right when he makes the following observations in his *Words in the Making*:

"Like ourselves, like life itself, all words are changing—many of them imperceptibly, yet none the less certainly. Sometimes they go up in the scale of dignity<sup>2</sup>—as when a slang word gets a place in the dictionary—and sometimes down<sup>3</sup>; sometimes they grow wider in meaning and use, and sometimes narrower<sup>4</sup>."—p. 51

"As Feste hinted...words may be turned inside out, like a kid glove." —p. 63

'Vediyo' and 'pantūji' are instances of Guj. words that have fallen in dignity. Such a word in Saṃskṛta is 'tapasvin'.

In Ghate's *Lectures on Rigveda* (intro. pp. 11-12) it is said:

".....words often change their material into a spiritual meaning. As an instance of this I may mention two roots कृप् and रस्.

P. 277, ll. 7-8. This is a reference to the objector showing his foolishness and his being brought up in happiness.

1 'Devapriya' is used in this sense in *Bṛhatkathākośa* (73, 133). 'Devānām api vallabhah' occurring here (25, 24) is perhaps used here in the sense of a fool.

2 Cf. Christian and Quaker.

3 Cf. knave, wench, cunning and crafty.

4 Cf. deer, worm, fowl, lily, engine, wife and girl.

P. 278, ll. 3-4. ‘Sahṛdaya-tārkika’ means a logician who is good-hearted i. e. sincere and appreciative as well. The word ‘sahṛdaya’ is explained by Hemacandra in his *Viveka* (p. 4) on his own *Kāvyānusāsana* (I, 3) as under:—

“यस्य तु काव्यानुशीलनाभ्यासवशाद् विशदीभूते मनोमुकुरे वर्णनीयतन्मथीभवनयोग्यता सहदयं संवादभाक् स सहृदयः”

P. 278, ll. 3-12. This is an objection. It is answered on p. 279.

P. 278, ll. 6-7. ‘Uṣṭrikā’ here means an earthen wine-vessel of the shape of a camel, and not a she-camel. This word occurs on p. 279, l. 27; p. 281, l. 17; p. 282, l. 21; p. 283, l. 18; p. 285, l. 9; p. 286, l. 14; and in Vol. II, p. 155, l. 20.

P. 278, l. 8. ‘Hima’ is ‘snow’, ‘tuṣāra’ frost, and ‘karaka’ (Guj. karā) hail. All these three words occur on p. 283, l. 19.

P. 278, l. 8. ‘Āngāra’ (Guj. angāro) means a charcoal, ‘murmura’ chaff-fire, and ‘jvālā’ (Guj. ‘jhāla’) flame. ‘Murmura’ occurs in Vol. II, p. 185, l. 28 and ‘mummura’ its Pāīya equivalent in *Sūyagada* (V, i, 10).

P. 278, l. 9. ‘Jhañjhā’ means a hurricane, a gale.

P. 278, l. 9. ‘Mandalikā’ means that wind which describes circles. Its Pāīya equivalent ‘mandalikā’ occurs in *Jīvaviyāra* (v. 7).

P. 278, l. 9. ‘Utkalikā’ means the wind that blows downwards. The Pāīya equivalent ‘ukkaliyā’ occurs in *Jīvaviyāra* (v. 7).

P. 278, l. 9. ‘Khadira’, a homonym, here means a kind of tree, Acacia Catechu, noted in *Yājñavalkyasmṛti* (I, 302). In Guj. it means ખાડર. Its Pāīya equivalent ‘khañjā’ occurs in *Āyāra*.

P. 278, l. 9. ‘Udumbara’ is a homonym. It means here a kind of fig-tree, Ficus Glomerata. Its Pāīya equivalent ‘umbara’ occurs in *Panhāvāgarana* (I), and *Viāhapannatti* (XI, 33). Eating of its fruits is prohibited in Jainism.

P. 278, l. 9. Badarikā means ‘jujube tree’. It means બોરડી in Guj.

P. 278, l. 21. For ‘lotṭhaka’ see “Notes” (pp. 288-289).

P. 278, l. 21. ‘Aliñjara’ is an earthen water-jar. The Pāīya word for it is also ‘aliñjara’, and it occurs in *Thāna* (VI, 2).

P. 282, l. 3. The word ‘isvara’ occurs on p. 291, ll. 27 & 28; p. 292, l. 14; and p. 318, l. 28.

P. 286, ll. 7-9 & p. 287, ll. 3-7 & p. 288. The question about the nature of ‘vāsanā’ is raised here.

P. 288, ll. 3-4. A wave in a sea has no existence without wind.

P. 292, ll. 4 & 19. The great conclusion is that only *samāna-parināma* is *sāmānya*. Cf. *Syādvādaratnākara* (pt. IV, s. 3-5).

P. 294, l. 4. ‘Madhuraka’ means poison.

P. 294, l. 4. 'Ladduka' means a kind of sweetmeat—a round ball of sugar, wheat or rice-flour, ghee and spices. The Guj. word 'lādu' is derived from it. Further, 'ladduka' does not seem to be a Saṁskṛta word, though it is so noted in dictionaries. Its Pāīya equivalent 'laddua' or 'ladduga' occurs in *Paūmacariya* (LXXXIV, 4), *Pindanijjutti* (v. 377), *Gāhāsa-tasai* (v. 641) etc. The word 'ladduka' is met with, in *Bṛhatkathākos'a* (21, 15; 35, 15; 72, 97).

P. 295, l. 12. 'Kūṭanāṭavṛitta' means the dancing of an actor who is not really proficient in his art. The word 'kūṭa' is a homonym both as a noun and an adjective. Here it is an adjective meaning 'untrained'.

P. 301, l. 15. 'Bhava' means existence as a human being or the like.

P. 303, ll. 3-4. See pp. 308 and 314. That there is a proximity of an object is not the reason for realizing it in its entirety, in the case of the *ayogins*.

P. 303, l. 7. 'Kunapa' is an adjective and a noun as well. In the former case it means 'smelling like a dead body', and in the latter case it has four meanings viz. a dead body, an epithet of contempt, a spear and a foul smell. Here the word is used as a noun, and it signifies 'a dead body'.

P. 303, l. 24. 'Tāta' means 'papa'. This word occurs in *Raghuvams'a* (IX, 75) and *Uttararāmacarita* (VI). Its Pāīya equivalent 'tāya' is met with, in *Nāyādhammakaḥā* (I, 8).

P. 305, l. 9 & p. 306. This is with reference to 'Yogācāra'.

P. 306, ll. 24 & 27. 'Aksarayojanā' and 'paramārtha' stand for 'avayavārtha' and 'pindārtha' respectively. For further particulars see "Notes" (p. 249).

P. 310, ll. 8-9. याचित्कमण्डनम् is an ornament which is borrowed after begging for it in a bad way. This phrase occurs in *Dharmabindu* (II, s. 43). It is explained by Municandra Sūri in the com. (p. 24a) on this work as under:—

“कुस्तिं याचितं याचित्कं तच्च मण्डनं च कटककुण्डलादि आभरणविशेषो याचित्कमण्डनम् । द्विविधं ह्यलङ्घारफलम्—निर्वाहे सति परिशुद्धाभिमानिक्षुखजनिका स्वशरीरशोभा कथंचिन्निर्वाहाभावे च तेनैव निर्वाहः । न च याचित्कमण्डने एतद् द्वितयमप्यस्ति, परकीयत्वात् तस्य । ततो याचित्कमण्डनमिव याचित्कमण्डनम् ।”

L. R. Vaidya in his Sk.-Eng. Dictionary explains याचित्क as “a thing obtained by begging i. e. without a consideration”.

P. 310, l. 28. पश्चानुपूर्वी. The *ānupūrvī* i. e. the order or a succession may be systematic or unsystematic. The unsystematic order—the succession at random is known as 'anānupūrvī'. The systematic order is two-fold according as it is from left to right (i. e. forward) or the reverse (i. e. backward). The former is known as 'pūrvānupūrvī' and the latter as 'pas'caanupūrvī'.

P. 312, ll. 5, 6 & 15–16. ‘Mūśikā’ here means a female rat and not a crucible. ‘Alarka’ means (i) a mad dog, (ii) a fabulous animal like a hog with eight legs, (iii) a kind of worm and (iv) a kind of tree called Arka. But here it signifies a mad (rabid) dog. There are after-effects of the poison of a female rat, and so is the case with the poison of a mad dog. The after-effects of the latter are seen in the rainy season etc. This is a popular belief. So says Haribhadra. That these poisons are harmful is the opinion of the modern medical science.

In *Uttararāmacarita* (I, 40) we have: ‘आलर्के विषमिव सर्वतः प्रसुतम्’.

P. 315, l. 26. ‘Nigada’, a homonym, here means mention. So ‘nigadasiddha’ means established as soon as there is mention. i. e. to say it is practically self-evident.

Pp. 317–365. The refutation of absolute *anabhilāpya* is taken up first, and it runs up to p. 365.

P. 318, l. 3. ‘Apoha’ means exclusion. For the doctrine of ‘apoha’ see “Notes” (pp. 312–313).

P. 318, ll. 4–5. For refutation see p. 323, ll. 11–12 & p. 324, ll. 3–4.

P. 318, ll. 7–9. For refutation see p. 328, ll. 5–6.

P. 318, l. 8 (9). For refutation see p. 332, ll. 3–5.

P. 318, l. 8 (9) & p. 319, l. 3. For refutation see p. 332, l. 6 & p. 333, ll. 3–4.

P. 318, l. 20. When the word ‘ksurikā’ (knife), ‘anala’ (fire) and ‘acala’ (mountain) are uttered, the mouth ought to get cut or burnt or filled by these words respectively. But such a thing never happens. Therefore *vastu* and *sabda* (word) are not identical. Bhadrabāhusvāmin says:

“अभिहाणं अभिहेयाऽ होइ भिण्णं अभिण्णं च ।  
शुरअग्निमोयगुच्छारणन्मि जम्हा उ वयणसवणाणं ॥  
न वि छेओ न वि दाहो न पूरणं तेण भिन्नं तु ।  
जम्हा य मोयगुच्छारणन्मि तथाऽपच्छओ होइ ॥  
न य होइ स अन्तर्थे तेण अभिण्णं तदत्थाओ ।”<sup>1</sup>

The last two lines mean: when the word ‘moyaga’ (Sk. ‘modaka’) is uttered, the thing denoted by this word is presented to the mind and not anything else. So it follows that the word (*abhidhāna*) is not distinct from its sense (*abhidheya*).

That *abhidhāna* (word) is both distinct and non-distinct from *abhidheya* (*vācya*) is the *Jaina* view.

The word ‘ādi’ occurring in ‘छुरिका-डनला-डचलादि’ stands for water, and it may cause ‘kledana’ (wetness). This is what we can learn from p. 367, ll. 24–25.

1 Quoted by Devabhadra in his *Tippaṇī* on *Nyāyāvatāraṇvṛtti* and in SM (com. on v. 14). \*

P. 319, ll. 4-5. For refutation see p. 333, ll. 6-7.

P. 319, l. 5. See p. 344, ll. 6-7.

P. 319, l. 28. Māṇavaka has four meanings: (i) a youngster, a lad, a boy (used contemptuously); (ii) a dwarf, a little man; (iii) a religious student; and (iv) a pearl-necklace of sixteen or twenty strings. That the last meaning is inapplicable here is certain. As regards the rest, all are pertinent, but I prefer the third.

P. 323, l. 11. For शब्दगद् see "Notes" (p. 275).

P. 325, ll. 12 & 16. Sākya and Vipas'yin are two Sugatas out of seven. See "Notes" (p. 254).

P. 325, l. 15. In *Systems of Buddhist Thought* (p. 72), the *Bauddha* conception of Sumeru is given. There it is spoken of as the "mountain of wonderful height" or "excellent brilliance". Further, there is a following remark made there:—

"It is said to rise out of the ocean to a height of 84,000 yojanas, while its total altitude is computed to be 168,000 yojanas. This mountain is supposed to be made up of gold, silver, malachite and crystal and to be surrounded by seven concentric circles of rocks, which are known as the 'Seven Golden Mountains'.....On the four sides of Mt. Sumeru and the Seven Golden mountains, Buddhist cosmology places four continents.....All human beings have their habitation in one or other of these four continents."

For the *Jaina* view about Meru see *Sūyagada* (VI, 9-14).

P. 325, l. 25. Binduka is a name coined for Meru.

P. 326, l. 3. 'Dhūmadhvaja' means fire. This meaning is not noted on this page in the com.; but it is so given on p. 342 where this word occurs.

P. 326, l. 5. 'Nairātmya' means soul-less-ness.

P. 327, ll. 16-17. 'Vandhya-s'abda' means a word lacking in meaning.

P. 328, l. 5. See "Notes" on 'bhāṣā-varganā' (pp. 250-251).

P. 333, ll. 5-7 & p. 334, ll. 3-8. The *Bauddhas* believe that any and every thing is *kṣanika* (momentary). The idea of *jāti* presupposes the observation of a common characteristic in different individuals; and this is possible, if these individuals live longer than a *kṣana*. But this is not possible according to the *Bauddha* view. So there is no scope for the idea of *jāti* in their case. Hence convention cannot be understood in the *jāti*. Likewise, it is not possible to refer the convention to *guna*, *kriyā* and *sañjña* as the three are also regarded as permanent, and so they have no place in Buddhism; for no permanent thing exists in the world according to the *Bauddhas*. Convention with reference to the individual is also impossible on account of *ānātmya* and *vyabhicāra*. Such being the case, the *Bauddhas* conclude that it is impossible to get any positive idea of entities from words. What words signify, therefore, is the distinction of things from others which they are not (अपोहस्तदिनरच्यावृत्तिः). The word 'go' gives us no idea about a bull. It conveys to us that the entity

we call 'go' is not a-go i.e. it is not a horse, a camel, etc. This is the *apoha* (distinction, difference or exclusion) which, according to the *Bauddhas*, is the conventional meaning of words.

*Apoha* is three-fold: (i) ज्यावृत्तस्वलक्षणरूप, (ii) अन्यव्यवच्छेदमात्रक and (iii) विकल्पबुद्धिप्रतिभास.

*Apoha* or the doctrine of negative denotation is a logical necessity of *kṣanikavāda*, and it is endorsed by all the schools of Buddhism.<sup>1</sup> Cf. Stcherbatsky's *Conception of the Buddhist Nirvāna* (p. 155, fn. 3). "But the school of Dinnāga have a special theory of their own about the meaning of words according to which words express only relations, or mutual negation (अपोह = परस्परपरिहार = अन्यव्यावृत्ति = व्यवच्छेद = परिच्छेद), between point-instants".<sup>1</sup>

Ratnakirti who flourished in the tenth century A.D., who is an author of *Kṣanabhaṅgasiddhi*, *Sthirasiddhidūṣana* and *Citrādvaitasiddhi* and who is "very bitter against Dharmottara" has composed a work entitled *Apohasiddhi*. This is the first of the *Six Buddhist Nyāya Tracts in Sanskrit* edited by Haraprasād Shāstri and published by the Asiatic Society of Bengal in 1910 A.D. In its preface (p. i) we have:

"The first, *Apohasiddhi* deals with the imports of words. The theory it propounds is that a word denotes something positive and at the same time differentiates it from all others. The two acts, one positive and the other negative, are simultaneous. It is not a positive action followed by negation, nor is it a negative act followed by assertion.

In establishing this, the author refutes successively the theories of (1) Kumārila, (2) Trilocana, (3) Nyāyabhuṣāṇa, (4) Vācaspati Miśra and (5) Dharmottara."

Ratnakirti has not put forward this doctrine of *apoha* in the extreme form in which it has been taken by its critics. This is borne out by *Apohasiddhi* (p. 3) where he has said :

"नासाभिरपेहशब्देन विधिरेव केवलोऽभिप्रेतः । नाप्यन्यव्यावृत्तिमात्रं, किन्तु अन्यापोहविशिष्टे विधिः शब्दानामर्थः । ततश्च न प्रत्येकपक्षोपनिपातिदोषावकाशः ।"

The subject of *apoha* is discussed in *Mīmāṁsā'slokavārtika* in *Tattvasaṅgraha* (v. 910-1012) and its *Pañjikā* (pp. 290-366), in Siddharṣi's *Nyāyavātāravṛtti* (pp. 4-5), in Jayanta's *Nyāyamanjari* (vol. I, pp. 290-327) and in *Tattvabodhavividhāyinī* (pp. 173-270).

P. 334, l. 10. This line means: words originate from the concepts of things and *vice versa*. Its second hemistich is as under:—

"कार्यकारणतया तेर्वा नार्थे शब्दाः स्पृशन्त्यपि ।"

It means: words do not affect things as they are related as cause and effect. Thus the idea is to suggest that they are distinct from each other.

The complete verse with the second hemistich "तेर्वासन्योन्यसम्बन्धे नार्थन् शब्दाः स्पृशन्त्यपि" is quoted in *Syādvādaratnākara* (p. 701), *Nyāyakumūḍucandra*

1 Quoted from "Notes" (p. 352) on SM.

(p. 537)<sup>1</sup> and *Siddhiviniścayatikā* (p. 260b). This verse with variants in this second hemistich is quoted in *Nyāyamañjarī* (p. 158), *Nayacakravṛtti* (p. 167a) etc.

P. 337, ll. 5–6. For refutation see p. 341, ll. 6–11 & p. 342, ll. 3–6. See also p. 342, l. 7 & p. 343, ll. 3–6.

P. 337, l. 7. शङ्खाहिक्या means ‘by holding by a horn’.

P. 339, l. 15. ‘Dittha’ which is a Pāiya word, too, has two meanings: (i) an elephant made of wood and (ii) a person who is black, learned, handsome, young and pleasant to look at. It occurs in Mammaṭa’s com. (p. 12) on his own work *Kāvyaaprakāśa* (II, 2) and Malayagiri’s com. (p. 84) on *Kappanijjutti* (v. 278).

P. 343, ll. 9–10. ‘S’ālūka’ means (i) a root of a water-lily and (ii) nutmeg. Here it stands for the former—the meaning of the word ‘sālūya’ occurring in *Dasaveyāliya*. It is produced from ‘gomaya’ meaning ‘cow-dung’. The word ‘s’ālūka’ occurs in Vol. II, p. 182, l. 9.

‘Goloma’ means hair on the body of a cow and ‘dūrvā’ a kind of grass. The latter originates from the former. Dūrvā is bent grass, panic grass, and it is held sacred and is offered to deities at the time of worship.

P. 346, l. 10. For refutation see p. 349, ll. 9–10.

P. 347, ll. 4–9. These are explained and refuted once more on pp. 350 & 351.

P. 350, l. 16. ‘Pindārtha’ means the meaning summed up, the gist or the sum and the substance of the whole. Its Pāiya equivalent ‘piṇḍattha’ occurs in *Dasaveyāliyanijjutti* (v. 25) and ‘piṇḍitattha’ in *Mālavikāgnimitra* (I, p. 19 of Kale’s edn.).

P. 351, l. 12. ‘Viyatkes’ā’ means hair of the sky.

P. 352, l. 9. For refutation see p. 362, ll. 4–7.

P. 353, l. 4. For refutation see p. 362, ll. 8–9.

P. 353, ll. 12–14. For refutation see p. 364, ll. 5–7.

P. 353, l. 14 & p. 354, l. 3. See p. 364, ll. 10–12.

P. 355, ll. 9–12 & p. 356, ll. 3–11 & p. 357, ll. 3–4. Here we come across ‘iti cet’ in every sentence.

P. 355, l. 20. ‘Dikkariķā’ (Guj. ‘dīkari’) means a daughter. It is a ‘Des’ya’ word.

P. 356, l. 3. ‘Kridaṇaka’ means a toy. The Hindi word खिलौना is derived from this.

P. 357, l. 10. अविप्रतिपत्तिरावयोः which occurs in Vol. II, p. 175, l. 24, too, means: there is no mutual dissent amongst us i. e. you and I agree on

---

1 The source is neither mentioned by the author nor indicated by the editor. See App. I (p. 7) of AJP.

this point. 'न विप्रतिपत्तिराक्योः' occurs in Vol. II, p. 40, ll. 5-6 and अविप्रतिपत्ति in II, p. 42, l. 5.

P. 357, l. 19. 'Pāṇinīya' means a follower of the school of Pāṇini.

P. 362, ll. 9-11. The Jainas do not hold that *dravya*, *guṇa* and *jāti* are absolutely distinct from one other, and thus they differ from the *Vais'ēśikas* who hold a contrary view. Further, the Jainas do not look upon *dravya* as *nirams'a* only as is the case with the *Vais'ēśikas*.

P. 365, l. 8. Refutation of the absolute view about *anabhilāpya* ends here, and that of the absolute *abhilāpya* commences from here.

P. 365, l. 9. For refutation see p. 369, ll. 5-7.

P. 365, ll. 9-10. For refutation see p. 369, ll. 9-10.

P. 365, l. 10. For refutation see p. 372, ll. 5-10 & p. 373, ll. 3-8.

P. 365, ll. 11-12. See p. 373, ll. 9-10.

P. 365, l. 12 & p. 366, l. 3. For refutation see p. 374, ll. 4-5.

P. 366, ll. 3-4. For refutation see p. 375, ll. 4-10.

P. 366, ll. 4-8. For refutation see p. 375, l. 12.

P. 366, ll. 5-6. The verse is quoted in *Nyāyakumudacandra* (p. 140), *Tattvārthaślokavārtika* (p. 240), *Nyāyamañjari* (p. 532), *Spandakārikā-vyākhyā* (p. 51), *Prameyakamalamārtanda* (p. 11) and with some variations in *Sammatiṭikā* (p. 380) and *Syādvādaratnākara* (p. 89). It is explained in the com. on *Vākyapadīya*, and this is reproduced in the fn. on NKC (p. 140).

P. 366, ll. 7-8. This verse with slight variations is quoted in NKC (p. 140), *Sammatiṭikā* (p. 380), *Syādvādaratnākara* (p. 79), *Tattvārthaślokavārtika* (p. 240), *Prameyakamalamārtanda* (p. 11b), *Spandakārikā-vyākhyā* (p. 51) and *Mimāṃsāślokavārtika* (pratyakṣasūtra, v. 176) *tikā*.

P. 366, ll. 9-10. For refutation see p. 376, ll. 7-10 & p. 377, ll. 3-4.

P. 366, l. 10 & p. 367, l. 3. For refutation see p. 378, ll. 3-4.

P. 367, ll. 3-7. For refutation see p. 379, ll. 10-11 & p. 380, ll. 3-12.

P. 367, ll. 7-10. For refutation see p. 381, ll. 5-8.

P. 367, l. 10 & p. 368, ll. 3-4. For refutation see p. 382, ll. 3-10.

P. 368, l. 5. For refutation see p. 382, l. 11.

P. 368, ll. 5-7. For refutation see p. 383, ll. 4-10.

P. 368, ll. 7-8, & p. 369, l. 3. For refutation see p. 383, ll. 12-14 & p. 384, ll. 3-4.

P. 368, l. 16. 'Bhāsyakāra' is used for Patañjali who has composed *Mahābhāṣya* on Pāṇini's *Aśtādhyāyī*. See p. 385, l. 10 where Bhāsyakāra is explained as Patañjali.

P. 368, l. 17. 'Praṇava', a homonym here means 'omkāra', the sacred syllable 'om'. It occurs in *Bhagavadgītā* (VII, 8), *Raghuvamśa* (I, 11) etc.

P. 368, l. 22. 'Mantra' means a charm, a spell, a magical formula.

P. 369, l. 10. What is 'tādātmya' is a question raised here. It admits of two answers: (i) just given on this page and (ii) given on p. 371.

P. 369, ll. 14-15. 'Mūla-siddhānta-vādin' is one who is establishing one's original thesis.

P. 370, ll. 6 & 16. 'Dravyavarganā' is a *varganā* from the stand-point of *dravya* and not from those of *kṣetra* etc. See "Notes" (pp. 250-251).

P. 370, l. 20. 'Dharmāstikāya' is one of the six *dravyas* of Jainism. Its function is to help the animate and inanimate objects in their motion without compelling or impelling them to resort to motion. *Dharmāstikāya* consists of *pradesas* as it is an *astikāya*<sup>1</sup>. For details see p. 382, l. 25 and JRL (p. 53).

P. 370, l. 23. *Astikāya* is usually interpreted as an aggregate of *pradesas*. All the *dravyas* except time are so designated, and hence their number is five according to the *Svetāmbaras* and the *Digambaras* as well. The five *astikāyas* are: (i) *jīvāstikāya*, (ii) *dharmaastikāya*, (iii) *adharmaastikāya*, (iv) *ākāśāstikāya* and (v) *pudgalāstikāya*.

P. 371, l. 7. Devadatta. For this word see "Notes" (p. 293).

P. 371, l. 12. In *Āyāracuprṇi* (p. 3) we have: खित्ताच्चिण्णं वाहिएसु सत्तुगा, कोकणासु पेज्जा. *Silāṅka Sūri* in his com. (p. 5a) on *Āyāra* says: षेत्राचीर्णं वाहीकेतु सत्त्वः, कोकणेषु पेया. For further particulars about 'Vāhika' see "Notes" (p. 304).

P. 372, l. 8. 'Dhava', a homonym here means a kind of tree. This word occurs on p. 373, l. 6. In *Pāīya* we have this very word, and it is used in this very sense in *Panhāvāgarana* (I), *Ovavāīya* (s. 6, p. 4) and the com. (p. 429a) on *Uvaesapaya* (v. 1031).

P. 377, l. 24. According to the *Jainas* (the *Syādvādins*) *anus* even in their *sūkṣma* (subtle) condition are *sthūla* (gross) from the stand-point of their potency. Thus *paramāṇus* have grossness, too, as one of their *dharmas*.

P. 385, l. 3. 'Sāsnā' means the dew-lap of an ox or a cow. It occurs in *Mahābhāṣya* (p. 1) on I, i. It has 'gala-kambala' as its synonym. In *Pāīya* it is called सुष्टुप्पा, in Guj. 'गोदू' and in Marāṭhī 'पोळी'.

P. 385, ll. 3-4. See p. 388, l. 5 etc.

P. 385, ll. 3-5. Here is given the definition of 'śabda' from *Mahābhāṣya* (p. 16).

P. 385, l. 4. 'Kakuda' means the hump on the shoulders of an Indian bull. This word occurs in *Mahābhāṣya* (p. 1). Its *Pāīya* equivalent is 'katha' or 'kakuha'. Cf. the Guj. word 'khūndha'.

1. In *Anuogaddāracuprṇi* 'astikāya' is explained as under:—

"अस्तीति श्रौत्यम् आय ति कायः उत्पादविनाशो (शौः?); अस्ति चासौ कायश्च अस्तिकायः, धर्मश्चासौ अस्तिकायश्च धर्मास्तिकायः."

P. 385, l. 4. 'Khura' means a hoof. In Pāīya we have this very word but in Guj. we have 'khari'. The word 'khura' occurs in *Mahābhāṣya* (p. 1).

P. 385, l. 5. For refutation see p. 390, ll. 10-11 & p. 391, ll. 3-4.

P. 385, l. 6. For refutation see p. 391, ll. 5-8.

P. 385, ll. 6-7. For refutation see p. 391, l. 9.

P. 385, l. 7 & p. 386, l. 3. For refutation see p. 391, ll. 11-12 & p. 392, ll. 3-7.

P. 385, l. 7 & p. 393, ll. 3-7. *Sphoṭa* is explained in the super-com. on p. 385 as one whereby the sense becomes clear. Further, it is said here that according to some it is directly realized by means of the sense of hearing and according to others by implication (*arthāpatti*).

That *sphoṭa* is eternal, all-pervading and uncreated and that is revealed by *dhvani*s produced by a person making an effort for it, is refuted on pp. 391 & 392.

According to the grammarians there are two kinds of words: (i) eternal and (ii) non-eternal. The eternal word is only one, called 'sphoṭa', is revealed by the non-eternal words called 'dhvani' and is responsible for conveying the meaning of words. This is borne out by the following two etymological explanations of the word 'sphoṭa':

(i) स्फुट्यते—व्यञ्जयते शब्दैवर्णेन्वा ।

(ii) स्फुट्यति-प्रकाशयत्यर्थ् or स्फुटति-प्रादुर्भवत्यथोऽसात् ।

The first refers to its characteristic of being revealed by the words or letters, and the second to its characteristic of conveying the sense.

Since 'sphoṭa' is eternal, it is *niravayava* (without parts); for whatever has *avayavas* is impermanent. As it is without parts there is no scope for order or division in connection with it. This 'sphoṭa' is revealed by the comprehension of the last syllable of every word, assisted by the impressions left by the preceding syllables. In whatever order these impressions of preceding syllables might arise they would not, at all, affect the *sphoṭa* which is one, without parts, without order and without division. It thus corresponds with the *Brahman* of the *Vedāntins*, which is also एक, नित्य, निरवयव, क्रमातीत् and अखण्ड. Just as the various entities in the world are the impermanent embodiments of the eternal *Brahman*, so the various non-eternal words in the language are the revealers of the eternal 'sphoṭa' or 's'abda-brahman'.

In *Astādhyāyī* (VI, 1, 123) there is a reference to *Sphoṭāyana*, a predecessor of Pāṇini. So it suggests how old the 'sphoṭa' theory of the grammarians is. Prof. A. B. Gajendragadkar says<sup>1</sup> that this theory was evidently developed in opposition to the *Naiyāyikas* and the *Māmānsakas*.

<sup>1</sup> See "Notes" (p. 194) on KS.

who believe in the expressive power of letters and who are hence known as 'varṇa-vācakatva-vādins'. According to the grammarians the syllables or words suggest the *sphoṭa* which conveys the sense.

For exposition of 'sphoṭa' in Sk. see *Sarvadarśanasaṅgraha*<sup>1</sup> (pp. 299-300), *Sārabodhini*<sup>2</sup>, *Siddhāntacandrikā*<sup>3</sup> (p. 95) on *Sāstradīpikā*, *Vācaspatya*<sup>4</sup>, *Vākyapadīya* (I, 44 ff.) and *Tattvabodhavidhāyinī* (pp. 431-436). For exposition of 'sphoṭa' in Guj. see *Kāvyavicāra* (pp. 280-284).

P. 385, l. 13. 'Visarjanīya' as it is uniformly called by the *Prāti-s'ākhya*s and by Pāṇini, stands for what is ordinarily called 'visarga'. W. D. Whitney in his work *A Sanskrit Grammar* says on p. 69:—

This "appears to be merely a surd breathing, a final *h*-sound (in the European sense of *h*), uttered in the articulating position of the preceding vowel."

P. 385, l. 21. *Arthāpatti* and *anupalabdhi* are admitted as the fifth and the sixth *pramāṇas* by the *Mīmāṃsakas* and some of the *Vedāntins*. Some translate it as presumption while some as implication, अर्थस्य आपत्तिः-कल्पना अर्थापत्तिः. It is defined as "उपपादकल्पनमर्थापत्तिः".

In the "Notes" (p. 269) on KP, it is said:

"It consists in the presumption or supposition of a thing to account for something else on account of our knowledge of that something which is to be accounted for. The stock example of अर्थापत्ति is 'पीनो देवदत्तो दिवा न मुङ्गे'. The fatness of Devadatta is here उपपाद or the thing to be accounted for. We possess the knowledge of Devadatta's fatness. To account for it we presume रात्रिभोजन or that he must be eating at night. This is the nature of अर्थापत्ति."

Presumption is of two kinds: (i) *dṛṣṭārthāpatti* and (ii) *s'ṛṣṭārthāpatti*. The former can be rendered as factual, actual or virtual presumption and the latter as 'verbal presumption'. Prabhākara and his followers recognize the former whereas Kumārila Bhaṭṭa and his followers the latter.<sup>5</sup>

There is a very slight difference between *arthāpatti* and *anumāna* (vide Vol. II, p. 64, l. 22). The *Jaina*s include the former under the latter.

P. 386, ll. 3-6. For refutation see p. 392, l. 10.

P. 386, ll. 6-7 & p. 387, ll. 3-4. For refutation see p. 393, l. 10 & p. 394, l. 3.

P. 387, l. 5. 'Anuvāka' means a chapter of the *Vedas*. In the super-com. it is explained as a Vaidika sentence, and even one sentence of that type is given as an illustration.

P. 387, l. 6. For refutation see p. 394, ll. 4-10.

P. 387, l. 16. यथाऽनुवाकः शोको एति is the first part of I, 83 of *Vākyapadīya*. The complete verse is quoted in *Nyāyakumudacandra* (p. 759) and in *Syādvādaratnākara* (p. 650). In the latter, it is explained.

1-4 Extracts have been given in "Notes" (pp. 193-194) on KS.

5 For further details about these two kinds of presumption see "Notes" (pp. 270-271) on KP,

P. 387, l. 23. पुरुष एवेदं स्मि occurs in *Vājasaneyi-samhitā* (XXXI, 2), and *S'vetāsvatara upanisad* (III, 15).

P. 387, ll. 29-30. This verse is quoted by Hemacandra in his com. (p. 71a) on *Yogas'āstra*, and it is attributed to the *Laukikas*. It is also quoted by Malayagiri Sūri in his com. (p. 90) on *Kappanijjutti* (v. 296), and *Itihāsasamuccaya* is mentioned as its source by its editors.

P. 388, ll. 7-8. This is an ironical remark.

P. 394, l. 26. 'Bhāṣā-vargauṇā' is explained in "Notes" (pp. 250-251).

P. 396, ll. 7-8. This verse is explained in *Vyomavatī* (p. 584) and in the *svopajña* com. on *S'āstravārtāsamuccaya* (v. 666). Both these explanations are reproduced in the foot-notes of *Nyāyakumudacandra* (p. 553) where this verse is quoted as is the case with *Vyomavatī* (p. 384?), *Nyāyamañjari* (p. 31), *Prameyakamalamārtāndā* (p. 446), *Sammatiṭīkā* (p. 260) and *Syādvādaratnākara* (p. 710).

P. 396, ll. 9-10. This verse with the first foot as 'अन्यथैवाग्निसम्बन्धाद्' is quoted in NKC (p. 553). Here *Vākyapadīya* (II, 425) is mentioned as its source. It is quoted with or without a variant in *Vyomavatī* (p. 584), *Nyāyamañjari* (p. 31), a Ms. (p. 44b), of *Nayacakravṛtti*, *Tattvasaṅgraha-pañjikā* (p. 280), *Prameyakamalamārtāndā* (p. 447), *Sammatiṭīkā* (pp. 177 & 260) and *Syādvādaratnākara* (p. 710).

P. 398, l. 3. A particular kind of jewel cures head-ache. This quality of this jewel is noted in Vol. II on p. 15, l. 21.

P. 398, l. 10. 'Mithyātva' is the opposite of 'samyaktva', a correct belief or faith.

P. 398, ll. 25-26. 'Avirati' means 'vow-less-ness', 'kaśāya' 'passion' and 'yoga' 'activity'.

P. 398, l. 26, 'Bandha' means 'bondage'.

P. 401, l. 5. 'Saṃṭaṇika' is explained as 'sambandha' in the com. This word occurs in Vol. II, p. 7, l. 26 and in S'ilaṅka's com. (p. 134b) on *Sūyagada* (V, 1, 27).

P. 401, ll. 10-11. This is another illustration of *upahāsa*, the first being one given on p. 249, l. 3. For others see Vol. II, pp. 116 & 175. The last is from *Hetubindu*.

P. 402, l. 7. The first foot occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* (XI, 27 i. e. v. 670). There, too, it seems to be a quotation from some *Buddha* work. In *Abhidharmakos'a* (IV, 2) we have: "संस्कृतं क्षणिकं यतः".

P. 402, ll. 9-10. This verse occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* (XI, 27 i. e. v. 670).

P. 403, l. 7. *Ratna-traya* means a triad of jewels. It comprises right faith, right knowlege and right conduct.

(Volume II)

Pp. 1-10. These pages deal with an objection raised by the Yogācāra school. It does not admit the reality of any external object. It holds that no such object exists, even if it were *paramāṇus*, a collection of *paramāṇus* or an *avayavīn* (aggregate). Arguments are advanced to support this view. So an objector says that there is no meaning in having established the thesis that a thing is existent and non-existent as well etc.; for, after all, such a thing is an external object like a jar, and no such thing is real.

P. 1, l. 13. For refutation see <sup>1</sup>p. 11, ll. 4-11.

P. 1, ll. 13-14, p. 2, ll. 3-9 & p. 3, ll. 3-5 These point out the reasons why an external thing cannot be *paramāṇus* and establishes their non-existence by means of *pramāṇas*.

P. 1, ll. 13-14. For refutation see p. 12, ll. 3-5.

P. 2, ll. 3-4. For refutation see p. 12, ll. 6-11 & p. 13, ll. 3-4.

P. 2, ll. 6-7. For refutation see p. 13, ll. 6-7.

P. 2, ll. 7-8. For refutation see p. 16, l. 6.

P. 2, ll. 8-9 & p. 3, l. 3. For refutation see p. 16, l. 10, & p. 17, l. 3.

P. 2, l. 17. 'Ālaya' occurs in Vol. I on pp. 252 and 254.

P. 3, ll. 3-4. For refutation see p. 24, l. 9.

P. 3, l. 5. As noted on p. 278 the *Vais'eshikas* divide all cognizable things in the world into seven categories, one of which is *guna*. This *guna* is of 24 kinds. Of them *parimāṇa* (dimension) is one. This *parimāṇa* is fourfold: *anu* (minute), *mahat* (large), *dīrgha* (long) and *hrasva* (short)<sup>2</sup>. To these four dimensions are added two more viz. *paramāṇu* and *paramamahat*. The former is known as *pārimāṇḍalya* (atomic sphericity) and the latter as *vibhutva* (all-pervadingness). *Pārimāṇḍalya* belongs to atoms and *vibhutva* to such entities as *ākāśa* and *ātman* which are all-pervading.

According to grammarians *paramāṇutva* is a *jāti* and *paramāṇu*, a *jātivācaka* word<sup>3</sup>.

P. 3, ll. 5-7 & p. 4, l. 3. For refutation see p. 25, ll. 6-8.

P. 3, ll. 6-7 & p. 4, ll. 3-4. That an external thing cannot be a collection of *paramāṇus* is here being established.

P. 4, ll. 3-4. For refutation see p. 27, ll. 4-5.

1 This number refers to Vol. II, and the same thing is to be understood hereafter; for, when a page of Vol. I will be alluded to, Vol. I will be specifically mentioned.

2 Cf. "सानन्दवहारकारणं परिमाणम् । नवद्रव्यवृत्तिः । तच्चतुर्विधम्—अणु महत् दीर्घं हस्तं चेति" —*Tarkasaṅgraha*

3 For the soundness of this view etc. see "Notes" (pp. 233-234) on K. P.

P. 4, l. 5. Why an external thing cannot be an *avāyavīn*, is the topic that is commenced here.

P. 4, l. 6. For refutation see p. 43, ll. 9-11.

P. 4, l. 25. In Dharmottara's com. (p. 122) on *Nyāyabindu* (III) we come across the line "असर्वं द्रव्यपरिमाणं मूर्तिः".

P. 4, ll. 26-29. *Dravya* is nine-fold inasmuch as it comprises (i) earth, (ii) water, (iii) fire, (iv) wind, (v) space, (vi) time, (vii) direction, (viii) soul and (ix) mind. Of these the first four and the last are limited in space whereas the rest are all-pervading. The dimension of the earth etc. which are not all-pervading, is called 'mūrti'.

P. 5, l. 5. For refutation see p. 43, l. 11 & p. 44, l. 3.

P. 5, l. 26. प्रसार्यपादार्पणप्रायम् means: (this is) like giving a foot by stretching it to one who wishes to catch it. It thus comes to propounding that very view which the opponent wants to uphold. This may remind one of 'pādprasārika' nyāya noted in *Laukika Nyāyāñjali* (pt. 2, pp. 46-47).

P. 6, l. 28. 'Bāhyārthavādin' means one who accepts the reality of external objects. This phrase occurs on p. 7, l. 12.

P. 7, l. 6. 'Pala' means a weight equal to 4 *karsas*. See p. 323.

P. 7, l. 12. 'Abhisandhi' means 'implied sense' (of the passage).

P. 7, l. 26. घटाकेदिस्टण्डक्षमादीकते lit. means 'comes within the range of reasoning-propriety'.

P. 8, l. 25 'Kṣīra-nīra-nyāya' is an apposite illustration of milk and water. It is used to point out the most intimate union of two or more things. The oldest example known to me, is in *Mahābhāṣya* (p. 208) on 1. 2. 32. It is as under:—

"क्षीरोदके सम्युक्त आमिश्रीभूतत्वान् ज्ञायते कियत् क्षीरं कियदुदकं कसिन्नवकाशे क्षीरं  
कसिन्नवकाश उदकमिति ।"

Writers on rhetorics<sup>1</sup> employ this *nyāya* to exemplify the figure called *sankara* (commixture) in which there is a combination of other things. It differs from *samsṛṣti* (collocation) which is compared to the union between rice and sesamum, which is less intimate and easily distinguishable. There is a third kind of combination which is likened to that of man and lion. All these three kinds are noted in *Kuvalayānanda* (p. 337).

P. 9, ll. 7-8 & p. 10, ll. 3-4. For refutation see p. 45, ll. 6-9.

P. 9, l. 12. 'Saptapūlyādau' means in a collection of seven *pūlas* (bundles) etc. The Guj. word પૂણી is based upon the word 'pūlikā'.

P. 10, ll. 4-7. For refutation see p. 49, ll. 3-7.

P. 11, ll. 9-10. दुष्टकेशादिज्ञान means knowledge of wicked hair, etc. See "Notes" (p. 291).

1 Cf. "एषां 'तिलतण्डुल'न्यायेण मिश्रतं संमितिः ।... 'क्षीरनीह'न्यायेन तु सङ्करः ।"  
—*Alankāra-sarvasva* (p. 192)

P. 11, l. 20. 'Skandha' means an aggregate of *paramāṇus*.

P. 12, l. 3. The line in question does not occur word for word, but its substance is found on p. 1. Same is the case with ll. 5-6. For their substance see p. 2.

p. 13, l. 8. 'Arvāg-dṛś' means non-omniscient (see l. 24.) This phrase occurs on p. 14, l. 20 and on p. 226, l. 18.

P. 14, l. 3. 'S'lesma' (Guj. સલેવણ) means 'phlegm'.

P. 14, l. 3. 'Sarsapa' (Guj. સરસવ) means a mustard. It has two other meanings: (i) a small measure of weight and (ii) a kind of poison; but they are not relevant here.

P. 14, l. 3. ધામલ occurs in Vol. I, p. 236, l. 27. It means faulty, and it is opposed to 'amala'. See p. 14, l. 3.

P. 14, l. 29. I take 'bhāvanikā' to be same as 'bhāva' meaning 'purport, gist'. This word occurs on p. 41, l. 13.

P. 15, l. 9. 'Pudgalāstikāya' is one of the five *astikāyas* explained in "Notes" on p. 316. It means 'matter' and it has colour, taste, smell and touch. Of the six *dravyas* this is the only *dravya* of which the *pradesas* get separated from the original substance. Thus it is the only *dravya* which has *paramāṇus*. Each and every *paramāṇu* is *mūrti* i. e. it has colour etc. As stated on p. 22 it has one kind of taste out of five, one kind of smell out of two, one kind of colour out of five, and two types<sup>1</sup> of touch (out of four viz. hot and cold, smooth and rough), and it is inferred from its product (say a jar). It occupies one *prades'a*, and it has a *sparsanā* (touch) of seven *pradesas* (vide p. 19).

The *Vais'ekikas* believe that a *paramāṇu* is associated with colour etc. which are *amūrti*. See p. 24, ll. 28-29.

P. 17, l. 24. The *Jainas* do not look upon a *paramāṇu* as absolutely *nirāniś'a*. For they believe that it is *nirāniś'a* from the stand-point of *dravya* while it is *sāniś'a* from the stand-point of *paryāya*. See p. 19, ll. 4-5.

P. 19, ll. 5-6. એ...ફુસણ occurs with a variant એગએન્ટ ખેત્તા in v. 432 in *Visesā*. So the entry 'પ્રજ્ઞાપનાયામ् (?)' in App. I, p. 2 should be discarded. This quotation means that a *paramāṇu* occupies one *prades'a*, and it is in contact with seven *pradesas*. This quotation is cited by Maladhārin Hemacandra in his com. (p. 1072) on *Visesā* (v. 2699).

P. 19, l. 6. By 'munindravacana' is meant the word of the best of the saints. Can he be equated with Jinabhadra Gani, the author of *Visesā* where the quotation એ...ફુસણ with a slight variation forms the second hemistich of v. 432, the first being as under:—

અવગાહણાહરિતં પિ ફુસેદ વાહિ જહાઇણુણોઽમિહિય'

<sup>1</sup> These two types should not be of opposite natures i. e. they cannot be both hot and cold or both smooth and rough.

P. 22, ll. 5-6. This verse occurs as a quotation<sup>1</sup> in the *Bhāṣya* (p. 365) on TS (II, 25).

P. 22, l. 8 'Anye' means a section of the *Bauddhas* known as 'Sautrāntika' (vide ll. 20 & 24); This section believes that it is not one and the same *paramāṇu* that has colour, taste, smell and touch as well, but that there are four types of *paramāṇus* according as they have one of these at a time. They are named as *rūpāṇu*, (ii) *rāśāṇu* (iii) *gandhāṇu* and *sparśāṇu*.

P. 25, ll. 6-8 See pp. 121 & 122 where these lines occur.

P. 25, l. 12 'Bādaribhavanti' means 'become gross'. 'Bādara' has 'sthūra' as its synonym. See p. 26.

P. 26, l. 7 'Vajra', a homonym, here means a diamond. A diamond and a *bhāṇḍa* (? *bhīṇḍī*), though equal in weight, differ in value.

P. 26, l. 25 'Karṣa', a homonym, here means a weight of gold or silver equal to sixteen *māṣas*. From Kautilya's *Arthasāstra* (II. 18. 17) we learn:

|                          |                                      |
|--------------------------|--------------------------------------|
| 10 <i>dhānyamāṣas</i>    | = 1 <i>suvarṇamāṣaka</i> .           |
| 5 <i>guṇjās</i>          | = 1     ,     ,                      |
| 16 <i>suvarṇamāṣakas</i> | = 1 <i>karṣa</i> or <i>suvarṇa</i> , |
| 4 <i>karsas</i>          | = 1 <i>pala</i> .                    |

For other details see Appendix II of *Ganitatilaka*.

P. 27, l. 6 उत्पादव्यवौद्ययुक्तं सत् is a *Jaina* definition of reality. For, according to Jainism it is characterized by origination, dissolution and permanence. This definition is challenged by the objector, and his objections are answered by Haribhadra. This topic is expounded by him in his com. on TS (V, 29); but its wording differs. So one cannot say which of these two expositions is first.

The *Jaina* notion of origination, dissolution and permanence is explained by Candrasena Sūri in *Utpādādisiddhi* and its *srotapajña* com.

P. 29, l. 16 'Akṣaragamanikā' lit. means explanation of letters. For further particulars see "Notes" (pp. 249 & 310).

P. 33, ll. 22-23 'Granthāntara' means another work. Neither in the com. nor in the super-com. there is mention of the name of this work. But this much seems to be certain that it is a *Bauddha* work.

P. 34, l. 3 'Bodhamātratattvavāda' means *vijñānavāda* i.e. *Yogacāra*.

P. 40, l. 27 'Kuṇikuma' means 'saffron'. This word occurs in *Nīti-s'atāka* (I, 10, 25) and *Tisatīhimajīṇirisagunālankāra* (I, 16). The Guj. word કુણું based upon this word does not mean saffron at least now-a-days.

P. 41, ll. 7-8 According to the *Jainas*, an *avayavin* is not entirely different from the *avagavas* constituting it; for, the former is only the modification of the oneness of the latter.

1. From this and such other quotations one can infer that TS is not the first Sk. work of the *Jainas*.

P. 41, l. 9 'Samandhakāra' means total darkness. Darkness is one of the manifestations of matter. See TS' (V, 24) and Siddhasena's com., (pp. 363-364) on it.

P. 48, l. 25 'Urdhvam' means 'hereafter'. See "Notes" (p. 326).

P. 51, l. 11 For refutation see p. 72. This quotation is cited and refuted in *Aṣṭasātī* (vide the edn. of *Aṣṭasāhasrī* p. 242). Its first hemistich is same as that of *Nyāyaviniścaya* (v. 83).

P. 54, l. 19 'Paksadharmatva' means the state of being a *dharma* of 'pakaśa'. 'Pakaśa' is the place where the thing to be proved exists. 'Pakaśa-dharmatva' is according to the *Bauddhas* one of the characteristics of a true *hetu*, other two being *sapakaśasattva* and *vipakaśavyāvṛtti*. The *Naiyāyikas* admit all these three characteristics and add two more viz. *abādhitatva* and *asatpratipakaśatva*. The *Jainas*, however, recognize *avinābhāva* alone as the characteristic of a true *hetu*. For details see "Notes" (pp. 126-128) on *Nyāyakusumāñjali*.

P. 56, l. 4. Fallacies of a *hetu* are of three kinds: *asiddha* (unproved), *viruddha* (contradictory) and *anaikāntika* (inconclusive). Of them the *asiddha hetu* is one the existence of which is not ascertained. *Viruddha hetu* is inseparably connected with the antithesis of *sādhya* (what is to be proved). *Anaikāntika hetu* is found in *pakaśa*, *sapakaśa* and *vipakaśa*. For details see "Notes" (pp. 135-136) on N K.

P. 56, ll. 5-6 'पञ्च वाङ्मा द्विविज्ञेया' occurs as the first foot of v. 367 (i.e. IV, 130) of *Sāstravārtāsamuccaya*. Originally it belongs to Vasubandhu's *Abhidharmakosā* (I, 48). The pertinent verse is as under:—

“पञ्च वाङ्मा द्विविज्ञेया नित्या धर्मी असंस्कृताः ।  
धर्मोदर्भमिन्द्रियं ये च द्वादशाभ्यातिमकाः स्मृताः ॥ ४८ ॥”

The *Bauddhas* hold that there are 18 *dhātus*<sup>1</sup> as under:—

|            |         |                  |
|------------|---------|------------------|
| rūpa       | cakaśus | cakaśus-vijñāna. |
| s'abda     | s'rotra | s'rotra-vijñāna  |
| gandha     | ghraṇa  | ghraṇa-vijñāna   |
| rasa       | jihvā   | jihvā-vijñāna    |
| spraṣṭavya | kāya    | kāya-vijñāna     |
| dharma     | manas   | mano-vijñāna     |

Of them the 1st, 4th, 7th, 10th and 13th, which are the five external *dhātus* are of two types: (i) cognizable by the sense-organs viz. sense of sight etc. and (ii); cognizable by mind. The remaining thirteen *dhātus* are cognizable by mind only.

P. 57, ll. 4-12, p. 58, 3-10 & p. 59, ll. 3-10. Hereby it is shown that the *hetu* is *viruddha*.

P. 60, ll. 3-6, p. 61, ll. 3-8 & p. 62, ll. 3-7. That the *hetu* is *anaikāntika* is proved here.

P. 61, l. 14 Buddha-S'aradvatiputrodaya. According to Vasubandu's com. on *Abhidharmakosā* (vol. I) S'āradvatīputra is S'āriputra. Is he the

1 See *Systems of Buddhist Thought* (p. 119).

one meant here? Municandra Sūri takes him to be one who adorned the *Bauddha* canon.

P. 62, l. 7 & p. 63 That the *hetu* is *asiddha* is pointed out here.

P. 63, l. 12; p. 64, ll. 3-7; p. 65, ll. 3-7 & p. 68, ll. 3-4 Here a view of the *Mīmāṃsakas* is noted and refuted.

P. 64, l. 12 ज्ञाते त्वनुमानादवगच्छति is a quotation that occurs on p. 70, l. 12 whence it can be inferred that it belongs to a *Bhāṣya* on *Jaiminīyasaṃśkṛita*.

P. 64, ll. 3-4 These seem to be a substance of the following verse of *Mīmāṃsāslokavārtika* (p. 318):

“नान्यथा ह्यर्थसद्भावो इष्टः स श्रूपपद्धते ।  
ज्ञातं चैक्षेत्यतः पश्चात् प्रयाणसुप्तजायते ॥ १८२ ॥”

P. 64, l. 30 'Lestu' (Guj. રાહુ) means a lump of earth, clod. This word occurs on p. 69, l. 17. Its Paiya equivalent 'leithu' occurs in *Visesā* (v. 2496), and *Ovavāiya*.

P. 67, l. 24 अनुपासितयुरोर्बेचः means this is the speech of one who has not served the preceptor.

P. 67, l. 26. तिलत्रुपत्रिभागमात्रम् means even one-third of a husk of sesamum.

P. 68, l. 5 Here the word 'guru' in 'अस्तद्गुरुभिः' means a 'pūrvācārya' (vide l. 12) and not the direct preceptor. For a similar use see intro. (p. XXVI) of A J P (vol. I).

P. 68, l. 17 'Pāmara' is here a noun and not an adjective. It hence means: (i) an idiot; (ii) a wicked man and (iii) a low man. I take it to mean a helpless man.

P. 70, l. 12 Is this *Bhāṣyakāra Śabaravāmin*?

P. 70, l. 28. By 'Bhaṭṭa' is meant 'Kumārila Bhaṭṭa'.

P. 75, ll. 23-24. A dream is not altogether an unreality. The causes of a dream are (iv) the objects experienced, seen, thought of and heard, (v) the results of *prakṛti* such as phlegm etc., (vi) a celestial being, (vii) a country having a great quantity of water, (viii) merit and (ix) demerit. Hence a dream is not a non-entity like a flower in the sky.

P. 76, ll. 5-6. *Vijñāna* may be absolutely *grāhya*, *grāhaka*, both or none. Each of these four possibilities is untenable, as each is faulty in one way or other.

P. 80, l. 6. See p. 83, l. 5.

P. 81, ll. 6-7. For refutation see p. 83, ll. 3-5.

P. 89, ll. 20-21. न हि सुशिक्षितोऽपि कश्चित् स्वं स्वन्धमारोहति. This means that no one though well-trained mounts on his own shoulder. This idea is met with in *Sāṅkarabhāṣya*.

P. 95, ll. 4 & 18. 'Kāraka' means 'productive' and 'jñāpaka' 'indicative' or 'informative'. A *kāraka-hetu* is the cause. It actually produces or brings into existence a certain thing or a certain state of affairs.

A seed of a sprout is an example of it. A *jñāpaka-hetu* merely indicates i. e. informs us of a certain thing or a certain state of affairs. For instance smoke on the mountain informs us that the mountain possesses fire.

In poetry the *hetu* is two-fold: productive and indicative.<sup>1</sup> In *Kavyādars'a* (II, 235c) of Dandin we have: "कारकज्ञापकौ हेतू". That there are two kinds of *hetu* is borne out by *Agnipurāna* (CCC XLIV). There it is said:

"कारको ज्ञापक इति द्विधा सोऽप्युपश्चित्ते ।...३०"

The upper line is as below and it defines *hetu*:

"सिषाधयिषितार्थस्य हेतुर्भवति साधकः ॥ २९ ॥"

A *kāraka-hetu* is also called 'nispādaka-hetu' and it forms the proper province of *kāvya-līṅga* whereas a *jñāpaka-hetu* that of inference.<sup>2</sup>

Two poetical examples of each of the *kāraka-hetu* and *jñāpaka-hetu* are given in *Kavyādars'a* (II). They are:

- (i) "अयमान्दोलितप्रौढचन्दनद्रुमपलुवः ।  
उत्पादयति सर्वस्य प्रीर्ति मलयमासतः ॥ २३६ ॥"
- (ii) "चन्दनरप्यमाधूय रप्तृष्ट्वा मलयनिर्दर्शन् ।  
पथिकानामभावाय पवनोऽप्यमुपथितः ॥ २३८ ॥"
- (iii) "गतोऽस्तमकों भातीन्दुर्यांन्ति वासाय पक्षिणः ।  
इतीदमपि साधेव कालावस्थानिवेदने ॥ २४४ ॥"
- (iv) "अवध्यैरिन्दुपादानामसाध्यैश्चन्दनाम्भसाम् ।  
देहोऽभम्भिः सुवोर्पं ते सखि ! कांसातुरं मनः ॥ २४५ ॥"

(i) Here the fragrant wind actually *produces* delight.

(ii) Here the fragrant and cool breeze is expected actually to *cause* the anguish of travellers who are separated and unhappy.

(ii) Here the free expressions in the first hemistich *indicate* a particular time of the day viz. evening.

(iv) Here the torments of her body *indicate* that her mind is afflicted with love.

P. 95, ll. 11-12. For refutation see p. 97, l. 8.

P. 95, l. 13 & p. 96, l. 3. For refutation see p. 97, ll. 11-12 & p. 98, l. 3.

P. 96, ll. 3-4. Cf. l. 4 of p. 44 of Vol. I. 'Asadabhinives'a' means 'wrong attachment'.

P. 97, l. 14. 'Adhah' means below. In a Ms. as we go on reading it, the folio or the leaf that is read, is placed below, and hence it is justifiable to use this word in this sense. In modern terminology it means *supra*. Similarly 'urdhvam' means above; but here it means *infra*.

P. 97, l. 18. 'Niranvaya-nāś'a' means such absolute destruction as leaves no trace behind of the thing destroyed.

1. Viśvanātha adds a third one viz. *samarthaka* (justificative or confirmatory) and says that this *hetu* is the province of *arthāntaranyāsa*.

2. For details see "Notes" (p. 577) on K. P.

P. 101, l. 3. नावश्यं...भवन्ति. Is this a quotation? It occurs on p. 115, l. 19.

P. 101, l. 8. 'Mahānasa' means a kitchen; and even 'anas' a homonym means the same. Thus the adjective 'mahat' is here superfluous. A parallel instance is furnished by the word 'mahendra'. The Pāīya equivalent 'mahānasa' occurs in *Nāyādhammakahā* (I, 8), *Gāhāsattasai* (v. 13) etc.

P. 101, l. 29. Valmīka, a homonym, here means an ant-hill. (Guj. राफडो). This word occurs on p. 112, l. 11 and in *Meghadūta* (I, 15). Its Pāīya equivalent 'vammīa' is met with in *Sūyagada* (II, 1, 26).

P. 103, ll. 5-7. For refutation see p. 108, ll. 12-13.

P. 104, l. 3. 'S'akramūrdhan' means an ant-hill, and thus it is a synonym of 'valmīka'.

P. 106, l. 3. 'Vidhyāpita' means extinguished. How this form is arrived at is a matter where scholars differ.

(i) In *Siddhahemacandra* (VIII, 2, 28) we have the sūtra viz. "इन्धौ शा". This is explained in the *svopajñā* com. as under:—

"इन्धौ धातौ संयुक्तस्य शा इत्यादेशो भवति । समिज्ञाइ । विज्ञाइ".

This suggests that विज्ञा is derived from the Saṃskṛta root इन्ध with वि. Its causal will be विज्ञाव. The Saṃskṛt equivalent of it is the basis in 'vidhyāpita'.

(ii) Some derive विज्ञाव = विज्ञव from विध्यापय्, the Saṃskṛta root being धै with the preposition वि.

(iii) Some suggest that विज्ञाव is derived from विध्मपय्, the Saṃskṛta root being ध्मा, with the preposition वि.

(iv) Some believe that विध्यापय् is a Sanskritization of the Pāīya विज्ञव; for, if we leave aside the *Jaina* Saṃskṛta literature, no form of विध्यापय् is to be found. In this connection I may say that I, too, have not come across any form of it in non-Jaina Saṃskṛta literature. In the *Jaina* literature, the oldest example<sup>2</sup> where 'vidhyāpita' occurs, is *Kalyānamandirastotra* of Siddhasena Divākara. If this authorship can be proved to be wrong, the present instance occurring in AJP is the oldest. Some of the Pāīya forms are found as under:—

विज्ञाअ—*Nāyādhammakahā* (I, I; p. 66 & I, 14; p. 190); *Paūma-*  
*cariya* (V, 182).

विज्ञविध्मव—*Paūmacariya* (LXXVIII, 37).

विज्ञ इ—*Gāhāsattasai* (v. 430).

1 'Mahat' compounded with the word 'brāhmaṇa' implies censure. Cf.—

"शद्वेतैले तथा मांसे वैद्य ज्योतिषिके द्विजे ।

यात्रायां पवि निद्रायां भेहच्छब्दो न दीयते ॥"

2 For other examples see my Saṃskṛta intro. (pp.32-33) to *Bhaktā-*  
*mara*, *Kalyānamandira* and *Napīḍya*.

विज्ञात्या—*Gāudavaha* (v. 154).

विज्ञविव—*Paiimacariya* (XX, 92) and *Gāhāsattasai* (v. 333).

विज्ञविज्ञ—*Paiimacariya* (v. 407).

विज्ञवद—*Gāudavaha* (v. 119).

विज्ञवण—*Santhāraga* (v. 109).

P. 110, l. 5. ‘Pratipaccandra’ means the moon on the first day, the new moon particularly revered and saluted by some people. This phrase occurs in *Raghuvamsa* (VIII, 65). Mallinātha explains it as under:—

“प्रतिपच्चन्द्रतिभः दर्शनीयो वर्धिष्णुश्चेत्यर्थः । प्रतिपच्चन्द्रेन द्वितीया लक्ष्यते प्रतिपदि चन्द्रस्यादर्शनात्”.

This phrase is met with in the state-seal of Sivaji. The pertinent portion of the seal is as under:—

‘प्रतिपच्चन्द्ररेखेव वर्धिष्णुविश्वनिर्ता ।  
शाहसुनुशिवसैषा मुद्रा भद्राय राजते ॥’

The Pāṇi and Guj. equivalents of ‘pratipad’ are ‘padivaya’ and ‘paḍavo’ respectively, and each of them means the first day of either of the fortnights bright or dark-half. But ‘pratipaccandra’ should be taken as the moon of the second day of the bright-half of the moon; for, the moon cannot be seen on the first day with naked eye, and if it is seen on that day, then that day is really the second and not the first, and people regard it also so.

P. 110, l. 16. ‘Sthāli’ (Guj. થાણી) means (i) an earthen pot or pan, a cooking pot and (ii) a particular vessel used in the preparation of ‘soma’. These are the meanings given in Vaidya’s *The Standard Sanskrit English Dictionary*.

P. 110, l. 16. ‘Culli’, a homonym, here means a fire-place. This may remind a Gujarati of ‘cūlo’.

P. 110, ll. 28-29 & p. 111, l. 26.

P. 114, l. 3. ‘Antarjñeyabhāva’ means ‘vijnānāvāda’.

P. 115, l. 9. ‘Vārtikakāra’ means Dharmakīrti.

P. 116, ll. 5-6. ‘Vihāra-kaksā-praves’ana’ literally means entering an apartment of the monastery. So this is another instance of an ‘upahāsa-vacana’. See “Notes” (p. 319).

P. 121, ll. 8-11 & pp. 122-123. That there is reality of external objects, is established even by the words of the āpta.

P. 122, ll. 7 & 20 and p. 123, l. 22. The three *dhātus* are explained as under in *Systems of Buddhist Thought* (p. 72):—

“...suffering is not limited merely to the human world but spreads over all the six abodes of existence or “gati” as they are technically called, viz., hell (*niraya*), the goblin world (*preta-loka*), life among brute beasts (*tiryak-yoni*), the human world (*manushya-loka*), the world of demons (*asura-loka*) and the world of gods (*deva-loka*). These six existences are classified into three realms (*dhātu*) viz., the Realm of Desire (*Kāmadhātu*), the Realm of Form (*Rūpadhātu*) and the Realm of Formlessness (*Arūpadhātu*).

The Realm of Desire (*Kāmadhātu*) embraces the first five *gatis* and six out of the 28 sub-divisions of the *dēva-loka* or the world of gods. The Realm of Form (*Rūpadhātu*) consists of 18 out of the 28 subdivisions which make up the world of gods; the Realm of Formlessness (*Arūpadhātu*) consists of the four remaining subdivisions of the world of gods."

P. 122, ll. 11 & 27. 'Dāna-pāramitā' means the perfection (climax) of donation. Similarly 'sīla-pāramita' means the climax of conduct. In all there are ten *pāramitās*, the remaining eight having a reference to *kṣanti* (patience), *vīrya* (strenuousness), *dhyāna* (meditation) *prajñā* (intelligence), *upāya* (employment of right means), *pravidhāna* (resoluteness), *bala* (strength) and *jñāna* (knowledge). The word 'pāramitā' occurs on p. 199, l. 18 and the phrase 'dāna-pāramita' on p. 199, l. 28.

P. 125, l. 5. 'Arhanmata' means the doctrine of the *Jaina Tīrthakar*s i. e. Jainism.

P. 126, l. 4. The complete verse is quoted in NKC (p. 165), *Nyāya-viniscayatikā* (p. 135) and in *Prameyaratnamālā* (p. 48).

P. 126, ll. 6-7. आदाय...निभाल्यतमेतत्. This means: may you see—ponder upon this by taking the lamp of reasoning and by discarding the darkness of undue attachment to your system of philosophy.

P. 126, l. 28. 'Dhaukana' means offering, presenting.

P. 131, l. 10 & p. 133, l. 9. 'Kṛta-nās'a'<sup>1</sup> means what is done is passing away into nothing, leaving no consequence behind.

P. 131, l. 10 & p. 133, l. 9. 'Akṛtabhyupagama'<sup>2</sup> means liability for what is not done i. e. experiencing the fruits of acts for which one has not been responsible.

P. 132, ll. 6-11. This is challenged on p. 135, ll. 9-10.

P. 132, l. 10. 'Nyāya' a homonym, here means a rule and not an apposite illustration. Same is the case with the word 'nyāya' occurring on p. 162, l. 4 and explained as 'niyama' in its com.

P. 133, ll. 9-10. See p. 190, ll. 10-11.

P. 133, l. 11. See p. 190, l. 11 and p. 191, l. 3.

P. 134, ll. 3-5. See p. 191, ll. 7-9.

P. 134, ll. 9-10. This verse occurs in *Sāstravartasamuccaya* but there it is a quotation from some other work as can be inferred from 'यथोक्तमसदृशः' occurring on p. 133, l. 27.

P. 134, l. 10. 'Karpāsa' (Guj. 'kapāsa') means a cotton plant.

P. 135, l. 3. 'Rasāyana' means a medicine prolonging life, an elixir-vitæ. This word occurs in *Uttararāmacarita* (I v. 36). Its Pāliya equivalent 'rasāyana' is met with in *Vivāgasuya* (I, 7).

1-2 These two may remind one of SM (com. on v. 18) of five evil consequences arising from *kṣana-bhaṅga-vāda*, two being those noted here.

P. 135, l. 5. 'Lāksā' (Guj. 'lākha') is a kind of red dye. It is obtained from the cochineal insect and is produced by a number of trees of the Species Ficus. It was largely used as an article of decoration by women. The word 'lāksā' occurs in *Abhijñānasākuntala* (IV, v. 4) and *Kirātārjunīya* (V, 23). Its Pāiya equivalent 'lakhā' is met with in *Nāyādham-makahā* (I, 1, p. 24).

P. 135, ll. 6 & 18. 'Mātulinga' (Marāthī māhalunga or māvalaṅga) is the name of a kind of citron tree and that of its fruit as well. 'Bijapūraka' is its synonym, and this may remind a Gujarāti of 'bijorum'. The word 'mātulinga' occurs in *Mālatīmādhava* (VI, v. 19), and its Pāiya equivalent 'māulīṅga' in *Rāyappasenaijja* (s. ). 'Biyaūraya' occurs in *Mālavikāgnimitra* (III, p. 37). This fruit is used in a ceremony known as 'grahasānti'. It is considered auspicious like the cocoanut and fit to be presented to a great personage at a visit. In some *Jaina* temples a silver piece having the shape of a citron elongated both ways and usually gilt with gold is placed on the palm of the main idol of a *Jaina Tīrthānkarā*.

P. 135, l. 7. 'Vaiśasa' means slaughter and anguish. Here the latter meaning is relevant. In the com. it is explained as 'vyasana' meaning addictedness.

P. 136, ll. 8-10. For refutation see p. 205, l. 11.

P. 136, ll. 11-12 & p. 137, ll. 3-5. According to your belief there is no scope for a cause and an effect. From what sort of a cause, is the effect that is being generated produced? Is this that cause which has perished? Or is it one that is unperished? Or is it one which has both perished and not perished? Further, does the many-fold cause generate an effect of one nature or an effect of many a nature? Besides, is it the one cause that generates an effect of one nature or an effect of many a nature? Thus three possibilities are suggested regarding the origin of an effect, and two pertaining to the nature of the effect associated with two types of the cause. That the first three possibilities are untenable is shown on pp. 137-150. This is followed by the refutation of the other possibilities. See pp. 150-153, p. 153, p. 153, and p. 153 respectively.

P. 138, l. 16. Is it Dharmakīrti who is alluded to by 'tārkikā-cūḍāmanī'?

P. 145, ll. 6 & 27. 'Pratiyogin' has been very well explained by Athalye in his "Notes" (pp. 197-198) on *Tarka-saṅgraha*. So I shall here reproduce what he has said there—

"The idea of a प्रतियोगी is one of those conceptions which are more easy to understand than to define; and consequently various definitions of प्रतियोगिता are given according to the standpoints from which the writers view it. प्रतियोगिता is no doubt a relation; but how can there be any relation between existence (भाव) and non-existence, between a thing and no-thing? अभाव however is an independent entity according to Nyāya; and hence this relation is possible. Besides प्रतियोगिता is not an objective connection between two external things;

it is truly speaking a purely subjective relation existing between the subjective notions of those things. Though the things may be non-existent and immaterial, their notions are real enough to allow a relation between them. Thus an अभाव may be pure negation, but the notion of अभाव is positive and really exists in the mind; and it must therefore have some external object to which it corresponds. अभाव itself cannot be this object because it has no positive existence; and hence this object by which the notion of अभाव is produced and is to be explained must be found among the six positive *pallartha*s. That भावपदार्थ therefore by which a particular notion of अभाव is explained is called the प्रतियोगी of that अभाव. A घट is thus called the प्रतियोगी of घटभाव, and पट of पटभाव, because the notions of those two negations depend for their existence on the prior knowledge of घट and पट respectively. This is one kind of प्रतियोगितासंबंध, and is called विरुद्धत्व (opposition). Another kind is called वित्तिवेदत्व and exists between a thing and its attribute, or rather between two objects and the relation between them, as for instance, when we say that a face is like the moon, moon is the प्रतियोगी of the साकृश्यसम्बन्ध residing in मुख. In this case also the notion of साकृश्य depends on the prior knowledge of the moon, but this प्रतियोगिता differs from the former in having a corresponding external object. The first प्रतियोगिता is a relation between two things of which one exists and the other does not, while the second lies between things which are both positive and existing. The first may be called contrariety as that between घट and घटभाव; the second co-existence as that between moon and its attribute the साकृश्य, meaning of course those qualities which it has in common with मुख. Similarly the thing in relation to which this प्रतियोगिता is spoken of is called the अनुयोगी of the relation. Thus मुख of which the likeness to the moon is predicated is the अनुयोगी of the साकृश्य; while the भूतल of which घटभाव is likewise predicated is called the अनुयोगी of that अभाव. Now घट is प्रतियोगी of घटप्रागभाव; and पट of पटप्रागभाव, so कार्य in general is the प्रतियोगी of the प्रागभाव of all products, that is of प्रागभाव in general."

P. 154, ll. 5-6. अनेक० सात occurs in *Hetubindu*.

P. 154, l. 9 & p. 155, l. 3. For refutation see p. 158, ll. 5-8. & p. 159, ll. 3-8.

P. 159, l. 9. माहेश्वर.....भौत. The words माहेश्वर, जाया, जार, कारणिक, निवेदित, पृग and भौत respectively mean a worshipper of Śiva, a wife, a paramour, a judge, informed, asked and an attendant upon idols. 'Bhauta' has four other meanings: (i) demoniacal, (ii) relating to living beings, (iii) elemental and (iv) an assemblage of evil spirits. But I do not think any one of them is here relevant. Hence the entire phrase means: an attendant upon idols who is a paramour of a S'aiva woman and who has been informed and asked by judges.

P. 160, l. 3. 'Upahāsa-sthāna' means an abode of ridicule or satirical laughter.

P. 160, l. 8. 'Vakrokti' means sarcasm in general. It is also the name of a figure of speech consisting in evasive speech and reply, either by a pun (*s'lesa*) or by a change of tone. It is defined in K. P. as under:—

“यदुक्तमन्यथा वाक्यमन्यथाऽयेन योज्यते ।  
शैषण काकूवा वा हैया सा वकोक्तिस्थाद्विधा ॥”

P. 162, l. 4. ‘Nyāya’ here means a rule as suggested in the com. For a parallel example see p. 132, l. 10.

P. 163, l. 6. ‘Tapta-māṣaka’ is a kind of oath (? ordeal) as stated in the com. ‘Tapta’ means heated and māṣaka’ a particular weight (Guj. māso, one twelfth of a tolā), here a piece of gold of this weight.

In *History of Dharmasāstra* (Vol. III) this ordeal is mentioned on p. 374 and explained on pp. 374–375.

P. 165, l. 5. For refutation see p. 173.

P. 165, l. 6. Sandha means a eunuch. This word occurs in *Yajñavalkya-smṛti* (I, 215). Has the Guj. word ‘sāndha’, anything to do with this?

P. 165, l. 9. ‘Subhāsita’ means well said. Same is the case with this word occurring on p. 189, ll. 4–5.

P. 168, ll. 3–4. This is a quotation from *Hetubindu*. For its refutation see p. 174, ll. 4–10.

P. 168, l. 5. पिशाचभयात् पिरुवनसमाश्रयणम्. ‘Pitr-vana’ means ‘cemetary’, and ‘pisāca’ a goblin, an evil spirit. Therefore this expression means resorting to a cemetary through fear of a goblin. It thus means going from bad to worse. i. e. from a frying pan into fire. The corresponding Guj. proverb is “ઓલમાંથી ચૂલમાં”. This has a parallel in “વૃથ્કભિયા પલાયમાન આશીવિષુખે નિપત્તિતઃ” i. e. running away through fear of a scorpion, he falls into the mouth of a poisonous snake occurring in *Nyāyavārtikatātparyatikā* (p. 53). Cf. “avoiding Scylla, he falls into Charybdis”.

P. 168, l. 8. ‘Pratityotpāda’ means same as *pratitya-samutpāda*. It is translated as ‘dependent origination’ in the intro. (p. 82) of S B T. It is here said to be another name of the ‘Twelve-linked Chain of causation’. The twelve links of this mighty chain are given on p. 74 as under :—

- (1) From ignorance (*avidyā*) proceed the ‘conformations’ (*samskāras*).
- (2) From ‘conformations’, consciousness (*vijñāna*).
- (3) From consciousness, name-and-form (*nāma-rūpa*).
- (4) From name-and-form, the six ‘organs of sense’ (*śadāyatana*).
- (5) From the six organs of sense, contact (*spars'a*).
- (6) From contact, sensation (*vedānā*).
- (7) From sensation, desire (*trṣṇā*).
- (8) From desire, grasping (*upādāna*).
- (9) From grasping, existence (*bhāva*).
- (10) From existence, birth (*jāti*).
- (11) From birth, old age (*jarā*).<sup>1</sup>

1 *Jarā-marana* is the twelfth link (*nidāna*).

(12) From old age proceed death (*marana*), lamentation, grief and despair.<sup>1</sup>

In the Hindī intro. (p. 6) to *Pramāṇa-mīmāṃsā* three characteristics of *pratitya-samutpāda-vāda* are mentioned: (a) there is an absolute difference between cause and effect, (b) there is no place for any cause whether *nitya* or *parināmin*, and (c) there is origination of every effect which is *asat* (non-existent) from the very beginning. These are explained in details on pp. 8-9. On p. 9 it is said: *pratitya-samutpāda-vāda* is really *paramāṇu-vāda* and *parināma-vāda* as well, and even then it really differs from these two *vādas*.

In *S'āstravārtasamuccaya* (v. 291) *pratityotpāda* is refuted. *Pratityavṛtti<sup>3</sup>-vighāta* is mentioned in *Visesā*<sup>2</sup> (v. 1678). *Pratityasamutpāda* is explained and refuted in N K C (pt. I, pp. 390-395), a com. on *Laghīyastrayālankāra* (v. 8).

P. 169, ll. 3-4. विशूय.....मेतदिति means: let this be pondered over, by shaking off the darkness of infatuation.

P. 171, ll. 3-4. परि.....निवेशः means: let this wrong attachment be given up.

P. 171, ll. 25-26. न जिहान्तरे डोङ्गरो भवति. In the Sanskrit dictionaries there is no word like 'dōṅgara'. So I take it to be a 'Des'ya' one. It occurs in the com. on *Oha-nijjuttibhāṣa* (v. 20). It is same as 'dūnigara' meaning a hill, and it is used in this sense in Guj. (see "Notes" p. 307). It occurs in an illustration (v. 2) given by Hemacandra in his com. (p. 167) on *Siddhahemacandra* (VIII, 4, 422).

P. 174, l. 6. *Hetubindu* is a Sanskrit work composed by Dharmakīrti. There is a com. by Arcāṭa on this famous work. It is being edited from a single Ms. lying at Pattan. It is to be published in the Gaekwad's Oriental Series. In its Tibetan version there are no sections, but Arcāṭa has divided the work into *paricchedas*. There are quotations from *Hetubindu* on pp. 154, 168, 174, 176, 177 & 303 of Vol. II.

P. 174, l. 9. In the Tibetan version of *Hetubindu* we have 'कार्यविशेषा' for 'कार्यस्तभावविशेषा'.

P. 174, l. 12 & p. 175, l. 3. तत्रैव...जननम् is a quotation from *Hetubindu*.

P. 175, ll. 5 & 8. That the quotation given from *Hetubindu* is an ironical statement, is true.

P. 175, l. 19. 'Codya-cañeu' means one whose beak (used metaphorically) resorts to questions—who is foolish enough to ask questions for nothing.

1 For further particulars see the intro. (pp. 77-82) to S B T.

2 It is explained on p. 717 by Hemacandra as under:—

"कारणं प्रतीत्य आश्रित्य कार्यस्य वृत्तिः—प्रत्यक्षित्यस्तिरिति यावत्, न पुनः कारणं कार्यावस्थायां कथञ्चिदप्यन्येति, इत्येवं सौगतैष्टुपुण्यते"

3 In *Visesā* (v. 1671 ff.) *ksanika-vāda* is refuted.

P. 176, l. 7. For refutation see p. 187.

P. 176, l. 7. प्रत्यक्षां भावः is a quotation from *Hetubindu*.

P. 176, l. 11 & p. 177, l. 3. In the Tibetan version of *Hetubindu* we find: “इदमस्योपलभ्येऽपलब्धिलक्षणप्राप्तं प्रागनुपलब्धस्योपलभ्यते”.

P. 177, l. 7. Cf. this with the Tibetan version of *Hetubindu* where we have: “सत्स्वप्नयेषु हेतुषु अस्याभावे न भवतीति”.

P. 178, l. 23. दासीगर्दमन्याय. This *nyāya* is not noted in *Laukikanyāyāñjali*.

P. 178, ll. 25-26. This verse with variants is cited in *Nayana-prasādīnti* (p. 71), a com. on Citsukha's *Tattvapradīpikā*, and there the author's name is given as 'Kīrti'. See Mm. Abhyankara's com. (p. 16) on *Sarvadarśanasaṅgraha*.

P. 179; ll. 5-6. In the printed edition of *Nyāyabindū* along with Dharmottara's com. published in "Haridas Sanskrit Series" we have यत्प्रत्यक्ष for सन् प्रत्यक्ष. But, from the com. (p. 37) we can see that the latter reading is correct.

P. 180, ll. 6-8. यदि.....इति appears to be a quotation from *Pramāṇavārtikasvopajñavṛtti*. See the com.

P. 181, l. 10. 'Araṇi', a homonym, means: (i) two pieces of wood used in kindling the sacred fire; (ii) the Sun and (iii) fire. The first meaning is applicable here.

P. 181, l. 10. 'Sūryopala' literally means the sun-stone.

P. 181, ll. 15-16. Your own doctrine is that the *vijñānas* are such as resort to a thing that completely perishes after a moment.

P. 183, l. 24. Vālaka seems to be a misreading for 'kālaka'.

P. 192, ll. 14-15. नैकोदकविन्दुप्रवं च्छोतः. This means: a stream does not arise from one drop of water. Cf. "one swallow does not make a summer."

P. 196, ll. 21 & 23. 'Bodhisattva' means the would-be Buddha.

P. 197, l. 21. 'Bhavyatva' means capacity of being liberated.

P. 199, l. 18. For explanation of 'pāramitā' see "Notes" (p. 329).

P. 199, l. 26. कुलालचक्रचीवरादि means a potter, his wheel, a piece of cloth etc. 'Cira' occurs in *Taittirīya Brāhmaṇa* and 'cīvara' in *Aṣṭādhyāyī*. Their derivations along with the etymologies of *kareṇu*, *gaura*, *tunḍī-cela* and *musāra-galva* are pointed out by Suniti Kumar Chatterji in his article "Some Etymological Notes" published in "A Volume of Indian and Iranian Studies" (pp. 68-74) presented to Sir E. Denison Ross.

P. 200, l. 21. वर्णमसुणत्वादि means colour, softness etc.

P. 202, l. 19. मायामोलकन्याय. This *nyāya* is not noted in *Laukikanyāyāñjali*. It is explained as under in *Manorathanandīnti* (p. 148, com. on II, 104).

“मायाकारदर्शितौ गोलकौ भिन्नै अध्यक्षेण गृहीत्वाऽपि साहृदयात् लाघवाच्च विप्रलब्धुद्दिरेकवेन अध्यवस्थति यथा तथा स्थिराध्यवसर्थः”

P. 203, l. 9. न विनाशो...भावात् is a quotation from *Hetubindu*.

P. 203, l. 10 & p. 204, l. 3. For refutation see p. 204, ll. 8-9.

P. 204, l. 3. न प्राग् दशनेऽपि. For refutation see p. 204, ll. 10-11.

P. 204, l. 3. पाटवाभावात्. For refutation see p. 204, l. 11 & p. 205, l. 3.

P. 204, ll. 3-4. तद्वेन.....व्यवसाप्तरे. For refutation see p. 205, l. 4.

P. 204, l. 4. For refutation see p. 205, ll. 5-8.

P. 208, l. 3. *Mahāratnatraya* is same as *ratnatraya* explained in "Notes" (p. 319).

P. 208, l. 7. 'Āśātanā' lit. means destruction of advantage.

P. 209., l. 25. For 'gati' see "Notes" (p. 244).

P. 210, l. 5. 'Sāmparāyika-bandha' is a bondage caused by passions, the other being 'iryāpathika'.

P. 210, l. 6. 'Gunasthāna' means a spiritual stage. For details see JRL (Vol. II, Ch. XXI).

P. 210, l. 19. 'Sailes'i is a kind of condition (vide p. 224, l. 24) wherein one is as steady-motionless as the lord of mountains i. e. Meru.

P. 210, ll. 20-21. *Bhavopagrāhi-karman* which occurs on p. 222, ll. 13-14 means a *karman* that sustains mundane existence.

P. 213, l. 6. The word 'pudgala' is here used in the *Bauddha* sense, and so it stands for 'soul' of Jainism.

P. 215, l. 14. 'Kalpa' is a division of time. According to the *Bauddhas* there are four great *kalpas* and eighty smaller ones. The Vaidika Hindus—the *Brāhmaṇas* believe in *kalpas*<sup>1</sup> and *yugas*. Sometimes the *Jaina* writers have used this word in the non-Jaina sense e. g. Siddhasena Divākara in his *Kalyānamandirastotra* (v. 4) and Mānatunga Sūri in his *Bhaktamarastotra* (v. 4).

P. 218, l. 11 & p. 219, ll. 3-5. These define what 'tapas' (austerity) is according to Jainism. The *Bauddha* allegations against the *Jaina* view about austerity and their refutations are dealt with by Gandhahastin Siddhasena Gani in his com. (Vol. II, pp. 242-248) on TS (IX, 19). This topic is dealt with, in Sk. in *Astaka* (XI)<sup>2</sup>, TRD (pp. 78a, 79a and 79b) and in Jinapati's com. (pp. 133a-135b) on *Pāñcalingī*, in Pāiya in *Pāñcavatthu* (847-864) and in Guj. by me in *Ārhata dars'ana dīpikā* (pp. 1111-1115).

The *Jaina* and non-Jaina views about *tapas* and its different interpretations are dealt with by Jayantilal Acharya in his Guj. article 'तपस्' नो विकासक्रेम published in two instalments in "Buddhiprakāsa" (Vol. 83, No. 4, pp. 379-394 & Vol. 84, No. 1, pp. 66-76).

Austerity is of two varieties external and internal, and each of them

1 It is a day of Brahman covering 432 million years of mortals and measuring the duration of the world.

2 See *Tapo'staka*.

has again six sub-varieties. For their names see p. 225, ll. 19–22, and for their explanation see JRL (Vol. II, Ch. XX).

P. 218, l. 12. ‘Samvega’ means earnest desire for salvation and ‘sama’ refraining even from thinking of doing harm even to an offender. These are two characteristics of *samyakta* out of five. See JRL (Ch. XXI).

P. 218, l. 26. ‘Audayika’ bhāva may be rendered as operative thought-activity caused by the operation of *karmans*. For details see JRL (Vol. I, p. 100).

P. 219, l. 13. ‘Karma-nirjaranataḥ’ means through the gradual wearing out of *karmans*. For details about ‘nirjarā’ see JRL (Vol. I, p. 67).

P. 219, l. 23. ‘Āgama’ means the *Jaina* canon.

P. 220, l. 3. ‘Parama’ goes with both *jñāna* and *dars'ana* of which the former means differentiated knowledge and the latter undifferentiated one; for in the former the details are present whereas in the latter they are absent. Every object has a particular aspect and a general one as well. Of these two aspects the general is subordinated to the particular in *jñāna* while reverse is the case with *dars'ana*. This is what is said in the following lines in SM (com. on v. 1):

‘सामान्यप्रधानमुपसर्जनीकृतविशेषमर्थग्रहणं दर्शनमुच्यते तथा प्रधानविशेषमुपसर्जनीकृतसामान्यं च ज्ञानम्’

*Parama-jñāna* means highest type of differentiated knowledge i. e. omniscience (*kevala-jñāna*). Similar is the case with *parama-dars'ana* which is usually known as *kevala-dars'ana*.

P. 220, l. 5. Ārta-dhyāna is one of the four types of meditation, the other three being *raudra-dhyāna*, *dharma-dhyāna* and *s'ukla-dhyāna*<sup>1</sup>. It is the worst type of meditation. For details see JRL (Vol. II, pp. 279–280).

P. 220, l. 7 ‘Langhana’ (Guj. લંઘણ) means abstaining from taking food. This helps in averting a disease. Cf. “लङ्घनं पञ्चते रोगः”.

P. 220, l. 16. ‘Joga’ (Sk. *yoga*) means activity. It is of three types: (i) physical, (ii) vocal and (iii) mental.

P. 221, l. 4. Here a *Tīrthankara* is compared with a *vaidya* (physician). Lord Buddha is similarly characterized as ‘bhīṣaj’ in the *Bauddha* works. e. g. *Theragāthā*<sup>2</sup> and *Buddhacarita* (XIII, 61). In *Lalitavistara* (p. 448 of Mitra's edn.) he is styled as ‘vaidyarāja’<sup>3</sup>.

P. 221, l. 9. Ratna-vanij. For exposition of this illustration in Guj. see Ārhata *dars'ana dīpikā* (pp. 1113, 1114, fn.). It is explained in *Samskrta* by Jinesvara Sūri in his com. (pp. 48b–49a) on *Aṣṭaka* (XI).

1 For its explanation see p. 337.

2 Here he is also called ‘Sabbhalokatikicchaka’ i. e. ‘healer of the entire universe’.

3 Vāgbhāṭa salutes Buddha as the primæval doctor in the opening stanza of his *Aṣṭāṅga-hṛdaya*: “यः पूर्वैद्याय नमोऽस्तु तस्मै”.

P. 222, ll. 9 & 23. 'Bhāvanā' means 'reflection'. For details see p. 337.

P. 223, l. 4. 'Les'yā' may be roughly translated as one by means of which the mundane soul gets tinted with merit or demerit or both. It has six varieties. For explanation see JRL (Vol. I, pp. 88-91).

P. 223, l. 4. 'Anupama-s'ukla-dhyāna' means the excellent type of s'ukla-dhyāna. S'ukla-dhyāna is the best type of meditation. For details see JRL (Vol. II, pp. 280-283).

P. 223, l. 7. 'Anityatvādibhāvanā' means 'anityatvabhbāvanā' etc. In all there are twelve bhāvanās (see ll. 22-25).

P. 223, l. 9. 'Niraticārā' means free from partial transgressions, and 'sāmāyika' equanimity of mind, one of the five kinds of cāritra (monkhood).

P. 223, l. 18. 'Sayogi-kevalin' is an omniscient being who is in the thirteenth gunasthāna and who has not given up any of the three activities (yogas). 'Ayogi-kevalin' is also an omniscient being but he is on a higher plane than 'sayogi-kevalin'. In other words he is in the fourteenth—the best gunasthāna, and he has stopped all the activities, even the mental one.

P. 223, l. 18. 'Iryāpathaka-karman' is opposed to sāmparāyika-karman. The former is amalgamated by those who are completely dispassionate—absolutely free from attachment and aversion, while the latter by those who are a prey to passions.

P. 223, ll. 22-25. This verse enumerates the twelve bhāvanās. Their names are self-explanatory. All the same I shall say a few words about each of them.

In TS (IX, 7), the word 'anuprekṣā' is used for 'bhāvanā'. Kundakunda, a Digambara ācārya, who flourished probably at the beginning of the Christian era, has written Bārasha-anuvēkha in Sorasenī in 91 gāthās.<sup>1</sup> In Thāru (IV, 1; s. 247<sup>2</sup>) 'anuppehā' is used for bhāvanā. All these words mean reflection, meditation.

(i) *Anitya-bhāvanā*—Everything is transitory. Various paraphernalia, relatives, physical strength, beauty etc. are all subject to change. Only the soul is eternal.

(ii) *As'arana-bhā*—No external things—medicines, gems, armies, weapons etc. can rescue the soul from the clutches of death. It is thus helpless. Its only shelter is the self itself.

1 For analysis see Prof. A. N. Upadhye's intro. (p. XL) to his edn. of *Pavayanasāra*.

2 "धर्मस्सं ज्ञाणस्सं चत्तारि अणुपेहाओं पं० तं० जहा—एगाणुपेहा, अणिक्षाणुपेहा, असर-  
णाणुपेहा, संज्ञारणुपेहा.....कुक्षस्सं ज्ञाणस्सं चत्तारि अणुपेहाओं पं० तं० अणन्तवत्तियाणु-  
पेहा, विपरिणानाणुपेहा, असुन्त्याणुपेहा, त्रिवृत्याणुपेहा"

(iii) *Ekatā-bhā*—The soul alone is the doer of actions, and it alone enjoys its fruits, it being solely responsible for them. The soul comes alone in this world, and it leaves it unaccompanied.

(iv) *Anyatva-bhā*—The soul is separate—distinct from relations<sup>1</sup> and friends, from body and mind, and from all external phenomena.

(v) *As'ucitva-bhā*—The body is impure and dirty.<sup>2</sup> See *Uttarajjhayana* (XIX, 12).

(vi) *Samsāra-bhā*—The mundane soul is ever wandering in this world, and it is subject to the cycle of various existences, full of miseries and sufferings. So it can attain true and perfect happiness when it is out of it.

(vii) *Asrava-bhā*—The influx of *karmans* is the cause of mundane existence, and this influx is the cause of passions, vowlessness etc. This reflection is here named as ‘karmāsravavidhi’.

(viii) *Samvara-bhā*—It is desirable to stop—counteract the influx of *karmans*; so the corresponding means must be resorted to. Cf. *Uttara*<sup>o</sup> (XXIII, 71).

(ix) *Nirjarā-bhā*—The two ways of shedding the *kārmika* matter should be thought of.

(x) *Loka-bhā*—One should reflect upon the figure, form and nature of the universe and its constituents. The three-fold division of the *loka* should be considered.

(xi) *Dharma-svākhyāta-tattva-bhā*—The fundamental principles of religion as expounded by the *Tirthankaras*, the tenfold *dharma* of the *Jaina* clergy and the eleven *pratimās* of the laity should be reflected upon. In *Uttara*<sup>o</sup> (X, 18) we have: “उत्तमधर्मसुई हु दुलहा”.

(xii) *Bodhi-durlabha-bhā*—Right faith—correct enlightenment is very very rare.<sup>3</sup> So one should ponder upon the means of attaining it.<sup>4</sup>

1 “अन्ने खलु गातिसङ्गोगा अन्ने अहमंसि”—*Sūyagada* II, 1, 13 (p. 77)

2 See Nemicandra Sūri's com. (p. 147b) on *Uttarajjhayana* (XIII).

3 Cf. “सन्धोही खलु पेच दुलहा”—*Sūyagada* (I, 2, 1, 1).

4 For further details see *maraṇavīhi* (v. 570-637), Umāsvati's *Bhāṣya* (pp. 209-223) on TS (IX, 7), *Praśamarati* (v. 151-162) *Yogaśāstra* (IX, v. 55-110) and its *svopajñīa* com. (pp. 297a-334a), Mālādhārin Hemacandra's *Bhavabhāvanā* and its *svopajñīa* com., Vinayavijya Gani's *Śāntasudhārasa*, ADD (pp. 1083-1090), ATL (V, 22-36) and its Eng. notes (pp. 667-683), *Vairāgyarasamañjarī* (IV, 163-333) and its Guj. trans. and notes (pp. 212-284) prepared by me.

As regards the *Digambara* sources I may mention Vattakera's *Mūlāyāra* (VIII), Śivārya's *Bhagavatī-ārādhana* (about 150 verses), Kārtikēya's *Bārasa-anuvekkhā*, Śubhacandra's *Jñānārṇava* etc.

P. 224, l. 21. 'Āśrava' same as 'āsrava' means influx of *karmans*, It is the channel for foreign matter to flow into the soul which is already attacked and influenced by *karmans*. For details see JRL (Vol. I, p. 64).

P. 225, l. 6. 'Anas'ana' means 'fasting'. For details see JRL (Vol. II, p. 276).

P. 225, l. 6. 'Prāyas'citta' means 'expiation of sin'. It is a kind of penance. See JRL (ch. XX).

P. 225, l. 13. Jūnāvaraṇiya karman. For its explanation see "Notes" (p. 270).

P. 225, l. 25. Cāritra-mohaniya is one of the varieties of *mohaniya karman*, the other being *lars'ana-mohaniya*.

P. 228, l. 10. For 'prades'a' see JRL (Vol. I, p. 55).

P. 236, l. 4. 'Saṅgraha-grantha' is explained in "Notes" (p. 271).

P. 236, l. 30. For explanation of अभिगृहीतमिश्याद्विष्टि see Ārhata *darśana dipikā* (pp. 978-980).

P. 237, ll. 8, 11 & 12 'Sainvega' (see p. 336) is three-fold according as it is produced from infatuation, unhappiness or correct knowledge, and so is the case with dispassionateness. Vide ll. 11-14 of this page.

P. 237, l. 14. In the printed edition of *Aṣṭakaprakarana* (p. 42b) we have स्मृतम् for मतम् and लोकतो मतम् for लोकसम्मतम्.

P. 237, ll. 19-20 & 26. The correct readings are given in the "aggenda and corrigenda".

P. 238, ll. 4-6. These point out the fruit accruing from the company of the good. Cf. "सत्सङ्गतिः कथय किं न करोति पुंसाम्?"—*Nitis'ataka* (v. 23).

P. 238, l. 15. 'Rātryandha' (Guj. રતાંધકો) means blind at night.

P. 238, ll. 23-24. From this we learn that Municandra Sūri had a pupil named Rāmacandra Gaṇi.

P. 238, l. 25. 'Sampradāya' means tradition.

P. 238, l. 29. In the bṛhad-bhaṇḍāra at Jesalmere there is a Ms. of this *tiṇṇanaka*. It is dated as *Samvat* 1171. Thus it is written during the life-time of its author Municandra Sūri, and it is composed in a year not later than *Samvat* 1171 and not earlier than the year in which the author became *Sūri*.

P. 239, l. 10. The word 'viraha' may have been here used intentionally by our author as has been done by him in the case of several other works<sup>1</sup>.

P. 240, l. 4. 'S'veta-bhikṣu' means a monk of the S'vetāmbara sect of the *Jainas* as opposed to the Digambara one. The Pāli equivalent 'bhikkhu' cf 'bhikṣu' is met with in the last (10th) *ajjhayana* of *Dasaveyāliya* and also in the 15th *ajjhayana* of *Uttarajjhayana*. Both of these *ajjhayanas* have the same title viz. 'Sabbhikkhu', the same refrain for every verse, the

1 See intro. (pp. xxviii-xxix) to Vol. I of AJP and intro. (p. xviii) to Vol. II.

same metre viz. a combination of Tristubh and Vaitāliya feet and the same topic viz. the qualities of an ideal monk.

P. 240, l. 4 The word 'S'ri' used here may not have been from the pen of our author himself. It must be a later addition made by some devotee of his.

P. 240, l. 6 Cf. आङ्गगवोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं दिन्तु occurring in *Logassa* (v. 6).

P. 240, l. 7 'Vāgdevatā' means the goddess of speech. For her description etc. see *Tisattithimahāpuriśayuṇalankūra* (Vol. I, p. 4) etc. See also P. K. Gode's article "Hamsa-vāhanā and Mayūra-vāhanā Sarasvatī" published in "Journal of the Indian Society of Oriental Art" (Vol. IX, 1941).

P. 241. In some of the MSS. of AJP and in its printed edition we come across five verses<sup>1</sup> composed by Yaksadeva Muni. In the fourth verse there is mention of the three varieties of *turka*. Does this *turka* mean a system of philosophy as is the case with the word *turka* occurring in the following quotation cited by Bhīmācārya in his *Nyāyakos'a* (pp. 317-318)?

"द्वौ योगी हैं च मीमांसे द्वौ तर्कविति षड् बुधः"

There is a com. by Pārs'va on *Vandittusutta* known as *S'rāddha-pratikramana* and here designated as *Gṛhasthapraticaraṇā*. It is completed in Saka 820. This Pārs'va refers to himself as pupil of Saiddhāntika Yaksadeva<sup>2</sup>.

#### A note Dvādaśāranayacakra<sup>3</sup>

I am thankful to Jainācārya Vijayalabdhi Sūri, the editor of this work, for his having supplied me with the following information:—

*Dvādaśāranayacakra* consists of only one *kārikā* viz. विधिनयः (see p. XC of this intro.). There is a *bhāṣya* on it by Mallavādin, the author himself. Its first verse, a *māngalācarāṇa*, runs as under:—

"व्याप्तेकस्यमनन्तमन्तबद्धपि न्यस्तं विद्यां पाटवे  
व्यामोहे तु जगत्प्रतानविस्तिव्यल्लासधीरास्पदम्।  
वाचां भगवतीत्य वाचिविनियतं गम्यं न गम्यं क्वचित्  
शेषन्यगभवनेन शासनमलं जैनं जयत्यूजितम् ॥ १ ॥"

The *svopajīna bhāṣya* is commented upon by Simhanandi (or according to some Simhasūra *Kṣamāśramana*). The *bhāṣya* is reconstructed by Vijayalabdhi Sūri from the *pratikas* given in this com.<sup>4</sup> Difficult words occurring in this com. are explained by this Sūri. The entire work will be published in four or five parts. The first may be out by next April.

1 For Guj. trans. see my article "यक्षदेव मुनिनो परिचय" published in JSP (Vol. XII, No. 7).

2 For further particulars see my article "यक्षदेव मुनिनो परिचय".

3 This means a 'a twelve-spoked wheel of view-points'.

4 This is named as 'Nyāyāgamāpusāriṇi'. Its opening verse is:

"जयति नयचक्रनिष्ठितनिःशेषविष्णवक्त्रविक्रान्तः ।  
श्रीमल्लवादिस्तरित्तिनवचननभस्तलविवस्तान् ॥"

## Contents of the Introduction

Additions IX-XI; Alterations XI-XII; Jinabhata & Kotyācāya XII  
XIII; Haribhadra Sūri's Date and the Pāiya Sources XIII-XVI; Survey of  
Haribhadra's Works XVI-LXXI—Anekāntajayatpatākā XVII-XX, Anekān-  
tajayatpatākoddyotadīpikā XX-XXI, Bhāvārthamātrāvēdinī XXI-XXII,  
Anekāntavādāpraves'a XXII, Anekāntasiddhi XXIII, Aṣṭakaprakaraṇa XXIII,  
Ātmasiddhi XXIII, Uvaesapaya XXIII-XXIV, Daṁśasuddhi XXIV, Dari-  
saṇasatī XXIV-XXV, Dharmasaṅgahāṇī XXV-XXVI, Dharmabindu  
XXVI-XXVII, Dhuttakkhāṇa XXVII, Pañcavatthuga and its svopajña  
com. XXVII-XXVIII; Pañcasaga XXVIII-XXIX, Bhāvanāsiddhi  
XXIX-XXX, Yogadr̥śīsamuccaya and its svopajña com. XXX-XXXI,  
Yogabindu XXXI-XXXIII, Lagga-suddhi or Laggakundaliyā XXXIV,  
Lokatattvanirṇaya or Nṛtattvanigama XXXIV-XXXV, Visavisiyā XXXV-  
XXXVIII, Śāstravārtasamuccaya and Dikpradā XXXVIII-XLI, Saḍdarśa-  
nasamuccaya XLI-XLIV, Saḍaśakaprakaraṇa XLIV-XLVI, Saṁśāradāvānalā-  
stuti XLVI, Samarāiccacariya XLVI-L, Sambohāpayarāṇa or Tattapayāsaga L,  
Sarvajñāsiddhi & its svopajña com. L-LI, Syādvādakucodyaparihāra LI, Himsā-  
śṭaka & its svopajña avacūri LI-LII, Anuyogadvāravivṛtti LIII-LIV, Āvaśyaka-  
sūtrabrhadvṛtti LIV, Āvaśyakasūtravivṛtti LIV-LVI, Caityavandanasūtravivṛtti  
or Lalitavistarā LVII-LIX, Jīvajīvabhigamasūtralaghuvivṛtti LIX, Das'ava-  
kālikātīkā LIX-LX, Nandyadhyayanatīkā LX-LXI, Piṇḍaniryukti vivṛtti LXI,  
Prajāpanasūtratīkā LXI-LXII, Tattvārthasūtralaghuvivṛtti or Dupadupikā  
LXIII-LXIV, Nyāyāvatāravivṛtti LXIV, Pañcasūtrakavyākhyā LXIV-LXV,  
Vargakevalikasūtravivṛtti LXV-LXVI, Nyāyapraveśakavyākhyā LXVI-LXIX,  
Nāṇapāñcasagavakhāṇa LXIX, Nāṇācittapayarāṇa LXXI, Boṭhikapratīṣedha LXXI,  
chronology LXXI-LXXII, contribution to the Bauddha Literature LXXII;  
Vaidika, Bauddha & Jaina writers & philosophers noted by Haribhadra  
LXXIII—C—Ajitayas'as LXXIII-LXXIV, Ananta LXXIV, Avadhūtācārya  
LXXIV, Āsuri LXXIV, Iśvarakṛṣṇa LXXV, Umāsvāti LXXV, Kālātitā  
LXXV-LXXVI, Kukkūcārya LXXVI, Kumārilā LXXVI-LXXVII, Gopendra  
(Bhagavad-Gopendra) LXXVII, Gośālaka LXXVII, Jaimini LXXVII;  
Jinadāsa Mahattara LXXVIII, Jinabhādra Kṣamāśramaṇa LXXVIII-  
LXXIX, Diṇnāga LXXIX-LXXXI, Divakara LXXXI, Dharmakīrti  
LXXXI-LXXXIV, Dharmapāla LXXXV, Patañjali, the grammarian  
LXXXVI-LXXXVII, Patañjali (Bhagavat-Patañjali) LXXXVII, Puruṣa-  
candra LXXXVIII, Bandhu, Bhagavaddatta LXXXVIII?, Bhadanta=Diṇnāga (?) LXXXVIII, Bhadantā-Dinna LXXXVIII-LXXXIX, Bhadanta-Bhāskara LXXXIX, Bhartrhari LXXXIX-XC, Mallavādin XC, Vāsubandhu  
XCII-XCIII, Vīndyavāsin XCIII-XCIV, Vṛddhācārya XCIV, Sabara XCIV-  
XCV, Śubhagupta XCV-XCVI, Śāntarakṣita XCVI, Samantabhadra XCVI-  
XCVII, Siddhasena XCVII, Siddhasenā, a nitikāra XCVII-XCVIII, Siddha-  
senā Divākara XCVIII-C; Pramāṇamimāṁsa C; Priyadarśanā C; Yoganir-  
ṇaya C-CI; Revapānikavva CI; Vākyapadiya CI-CII; Vāśavādatta CII;  
Śivadharīmottara CII-CIII; Śyādvādabhaṇga CIII; Haribhadra not a Caitya-

vāsin CIII-CIV; Haribhadra & Śaṅkarācārya CIV-CV; Origin of Svopajña Commentary CV-CVI; *Anekāntavāda: A Study* CVII-CXXI, origin CX-CXIV, misunderstandings CXIV-CXV, anekāntavāda not scepticism CXV-CXVI, syādvāda confounded with saptabhaṅgī CXVI-CXVIII, anekāntavāda & pragmatism CXVIII-CXIX, anekāntavāda & theory of relativity CXIX, evaluation CXIX, anekāntavāda & omniscience CXN; *a supplement* CXXII-CXXVIII—date of Haribhadra CXXII, Jinaharapalimāthottia CXXIII, Dhuttakkhāna CXXIII-CXXVII, Sāvagadhammasamāsa CXXVII, Sāvagadhamma CXXVII-CXXVIII.

## Dates of Authors

| Name          | Date                              | Vol. | Page               | Name              | Date            | Vol. | Page    |
|---------------|-----------------------------------|------|--------------------|-------------------|-----------------|------|---------|
| Anaxagoras    | 500-428 B. C.                     | II   | 266 <sup>1</sup>   | Haribhadra Samvat | 757-827         | I    | xxvi    |
| Asaṅga        | 250-300 A.D.                      | II   | LXXXI <sup>2</sup> | "                 | 800-950         | II   | xv      |
| "             | 300 A. D. <sup>3</sup>            | "    | "                  | Harisvāmin        | 638 A. D.       | II   | xiv     |
| , (Āryasaṅga) | 480 A. D.                         | II   | 284                | Harṣa             | d. 648 A.D.     | II   | xiv     |
| Āsuri         | 600 B. C.                         | II   | LXXIV              | Hegal             | 1770-1831 A.D.  | II   | cix     |
| Berkely       | 1688-1753 A.D.                    | II   | CXIX               | Heraclitus        | 535-475 B.C.    | II   | 265     |
| Bharadvāja    | 1st half of the<br>7th cent. A.D. | II   | LXXXII             | Hieun Thsang      | 635 A. D.       | II   | LXXXV   |
| Bhartṛhari    | 600-650 A. D.                     | I    | xxiv               | Īśvara Kṛṣṇa      | c. 150 A.D.     | II   | 301     |
| "             | "                                 | II   | LXXXIX             | Itsing            | 671-695 A.D.    | II   | LXXXV   |
| "             | 650 A. D.                         | II   | LXXVII             | Jaimini           | 200 B. C.       | II   | LXXVII  |
| Boodin        | b. 1869 A.D.                      | II   | CXIX               | Jayanta Bhaṭṭa    | 760-840 A.D.    | II   | XLII    |
| Bradley       | 1846-1924 A.D.                    | II   | CXX                | Jinadāsa Gaṇi     | c. 676 A.D.     | II   | xcviii  |
| Dharmakīrti   | 349 A. D.                         | II   | LXXXI              | Kalyāṇarakṣita    | 9th cent. A.D.  | II   | LXXXI   |
| "             | 450 A. D.                         | II   | LXXXII             | Kamalaśīla        | 713-763 A.D.    | II   | XLII    |
| "             | earlier than                      |      |                    | Kumārila          | 600 A. D.       | II   | 290     |
| "             | 600 A. D.                         | II   | XIV                | "                 | 600-680 A.D.    | II   | LXXXVII |
| "             | " " "                             | II   | LXXVII             | "                 | 620-680 A.D.    | I    | xxiv    |
| "             | 600-650 A.D.                      | I    | xxiv               | "                 | before 630 A.D. | II   | xiv     |
| "             | 620-690 A.D.                      | II   | LXXVII             | "                 | 670 A. D.       | II   | 263     |
| "             | 635-650 A.D.                      | II   | LXXXII             | Mahāvīra          | 599-527 B.C.    | II   | 244     |
| Dharmapāla    | d. 570 A.D.                       | II   | XIV                | Parmārtha         | 499-560 A.D.    | II   | xcii    |
| "             | 635 A. D.                         | I    | xxix               | Parmenides        | 515 B. C.       | II   | 265     |
| "             | "                                 | II   | LXXXI              | Patañjali         | c. 150 A.D.     | II   | 263     |
| Diṅnāga       | 320 A.D.                          | II   | LXXIX              | Prabhākara        | 650 A.D.        | II   | 263     |
| "             | "                                 | II   | LXXXI              | Praśastapāda      | 5th cent. A.D.  | II   | 278     |
| "             | 345-425 A.D.                      | II   | LXXIX              | Protagoras        | 481?-411 B.C.   | II   | CXIX    |
| Dharmottara   | 847 A. D.                         | II   | LXVIII             | Pyrrho            | 365?-270? B.C.  | II   | CXV     |
| "             | "                                 | II   | LXIX               | Ratnakīrti        | 10th cent. A.D. | II   | 313     |
| "             | 725 A. D.                         | II   | "                  | Śabara            | 1st cent. A.D.  | II   | xcv     |
| Empedocles    | 495-435 B.C.                      | II   | 266                | "                 | c. 100-200 A.D. | II   | 263     |
| Guṇaratna     | Samvat 1466                       | II   | XLIII              | "                 | 100-500 A.D.    | II   | xcv     |
| Haribhadra    | 700-770 A.D.                      | II   | xc                 | "                 | 400 A. D.       | II   | xcv     |
|               |                                   |      |                    | Saṅghabhadra      | 280-350 A.D.    | II   | xcii    |

1-2 The Arabic figure indicates the No. of the page of notes and the Roman one that of the intro.

3 This indicates that different dates are assigned by different scholars. This holds good in other cases, too, where more than one date is mentioned.

| Name         | Date                            | Vol. | Page    | Name                     | Date         | Vol. | Page   |
|--------------|---------------------------------|------|---------|--------------------------|--------------|------|--------|
| Śaṅkara      | Several centuries before christ | II   | CIV     | Śulṭhagupta              | 650-700 A.D. | II   | xcv    |
| "            | 5th cent. A.D.                  | II   | CIV     | "                        | "            | II   | xcvi   |
| "            | 788-820 A.D.                    | II   | CIV     | Śaṅśvara                 | 788 A. D.    | II   | lxxxi  |
| "            | "                               | II   | XV      | Udayana                  | 984 A. D.    | II   | 278    |
| "            | "                               | II   | XV      | Uddyotakara <sup>1</sup> | 550 A.D.     | II   | 290    |
| Śāntarakṣita | 749 A. D.                       | II   | xcvi    | Vācaspatimiśra           | 840 A.D.     | II   | 301    |
| "            | 705-762 onwards                 | I    | xxiv    | Vāṛṣaganya               | 230-300 A.D. | II   | xciii  |
| "            | 705-782 A.D.                    | II   | xlii    | Vasubandhu               | 280-360 A.D. | II   | lxxxix |
| "            | Sāṁvat 761-818                  | I    | xxiv    | "                        | "            | II   | xcii   |
| Schiller     | 1759-1805 A.D.                  | II   | cixviii | "                        | "            | II   | xciii  |
| Siddhasena   |                                 |      |         | "                        | 260-340 A.D. | II   | lxxxi  |
| Divākara     | latest in the sixth cent.       | II   | xcviii  | "                        | 420-500 A.D. | II   | xciii  |
| Śridhara     | 991 A. D.                       | II   | 278     | Vasumitra                | 100 A. D.    | II   | 255    |
| Subandhu     | 375-425 A.D.                    | II   | lxxxii  | Vātsyāyana c. 300 A.D.   | II           | 263  |        |
| Śubhagupta   | 640-700 A.D.                    | I    | xxix    | Vijñānabhikṣu            | 1650 A.D.    | II   | 301    |
|              |                                 |      |         | Vinitadeva               | c. 700 A.D.  | II   | lxxxv  |
|              |                                 |      |         | Whitehead                | 1861 A. D.   | II   | cixix  |

1 See Bharadvāja (p. 343)

# प्रथमं परिशिष्टम् ।

अवतरणप्रतीकानि ।



( अ ) अनेकान्तजयपताकान्तर्गतानामवतरणानामकाराद्यनुक्रमः ।

प्रतीकम्

मूलम्

खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः

अ

|                                    |                                          |   |         |
|------------------------------------|------------------------------------------|---|---------|
| अङ्गशात् स्तोकेऽपि                 |                                          | १ | ३४      |
| अभिस्खभावः शङ्केश्य                | प्रमाणवार्तिके १, ३७                     | २ | १५५     |
| अतः परं वाचो निर्वर्तन्ते          |                                          | १ | ३६८&३८३ |
| *अतीतादैरस्त्वेन                   |                                          | १ | ५५      |
| अतोऽस्यातिशयस्तत्र                 |                                          | १ | २९७     |
| <sup>१</sup> अथास्यातिशयः कथित्    | प्रमाणवार्तिके १, १८४                    | १ | २४      |
| अनभिजन्यो धूमः स्यात्              | प्रमाणवार्तिके ३, ३९५                    | ३ | ११५     |
| अनिल्यता सर्वे०                    | बौद्धकृतौ(?)                             | १ | १७२-३   |
| *अन्यचैवंविधं चेति                 |                                          | १ | ५०      |
| <sup>२</sup> अन्यथा दाहसम्बन्धात्  | ३वाक्यप्रदीये का. २, श्लो. ४२            | १ | ३९६     |
| अन्यदपि चैकरूपं                    |                                          | १ | ३४      |
| *अन्यदेवेन्द्रियग्राह्य०           |                                          | १ | ३९६     |
| *अन्योन्यसिति यद् भेदं             | शास्त्र० स्त. ७, श्लो. ३३ ( श्लो. ५०९ )  | १ | १३३     |
| अन्योन्यव्यातितश्चायं              |                                          | १ | २९७     |
| *अन्योन्यव्यासिभावेन               |                                          | १ | १३२     |
| अन्योन्यव्यासिरूपेण                |                                          | १ | ३१५     |
| * <sup>३</sup> अप्रच्युतानुत्पन्न० |                                          | १ | १७      |
| अपोहो यज्ञ संस्काराः               | शास्त्र० स्त. ११, श्लो. २७ ( श्लो. ६७० ) | १ | ४०२     |
| अप्रधानं च यत् प्रोक्त०            |                                          | १ | ३१५     |
| अप्रधानीकृतौशूद्धादि०              |                                          | १ | ३१५     |
| अवादेन्नियत०                       |                                          | १ | ६०      |
| अभिजदेशरूपादि०                     |                                          | १ | २९९     |

\* This sign shows that there is a very remote chance for this to be a quotation.  
1 This is the second hemistich. The first is as under:—

“चोदितो दधि खादेति किमुद्दं नाभिधावति”

2,4 These verses occur in *S'astravārttāsamuccaya* as XI, 24 ( v. 667 ) and XI, 23 ( v. 666 ) respectively. But, there, too, they seem to be quotations.

3 Here the first foot is however ‘अन्यथैवास्मिसम्बन्धाद्’.

5 Cf. “अप्रच्युतानुत्पन्नस्यैरैकरूपम्” quoted in *Syādvādamanjari* ( p: 17, Motilal’s edn. )

अनेऽ परिः १

| प्रतीकम्                                                                             | मूलम्                           | खण्डाङ्कः वृष्टाङ्कः |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------|
| अथमस्तीति यो हेषः मीमांसाश्लोकवार्तिके सू.५, अभावपरि० श्लो. १५, पृ० ४७७ <sup>1</sup> | १                               | ८६                   |
| अथमेव खलु भेदो भेदहेतुवा०                                                            | १                               | २६२                  |
| अर्थानां यच्च सामान्य०                                                               | प्रमाणवार्तिके ३, ३६            | १ ३४                 |
| *अवस्तुत्वाप्रतिज्ञानात्                                                             |                                 | १ ४०२                |
| अस्थानमेतत् यद् द्वे०                                                                |                                 | १ १६१                |
| आ                                                                                    |                                 |                      |
| आत्मनि सति परसञ्जा०                                                                  | प्रमाणवार्तिके २, २१९-२०        | १ ३३                 |
| आविर्भावतिरोभाव०                                                                     | साङ्ख्यकृतौ (?)                 | १ १७२                |
| इ                                                                                    |                                 |                      |
| *इत्थं प्रमाणसिद्धेऽस्मिन्                                                           |                                 | १ १३३                |
| उ                                                                                    |                                 |                      |
| उभयोस्तुत्यरूप०                                                                      |                                 | १ २९९                |
| उत्पादव्ययग्रीव्ययुक्तं सत्                                                          | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ५, सू. २९   | २ २७,३३              |
| ए                                                                                    |                                 |                      |
| *एकं सामान्य०                                                                        |                                 | १ २७४                |
| एकान्तैकये तु भावानां                                                                |                                 | १ ३१६                |
| *एको ह्यनेकजनन०                                                                      |                                 | १ ५४                 |
| एगपएसोगाढं सत्त्वपएसा                                                                | <sup>2</sup> प्रज्ञापनायाम् (?) | २ १९                 |
| *एतेनैकस्त्रभावोऽपि                                                                  |                                 | १ ५३                 |
| *एवं त्रावलरूपेऽस्मिन्                                                               |                                 | १ १३३                |
| एवं सञ्चायतः                                                                         |                                 | १ २९९                |
| एवं सप्रतिपद्मे                                                                      |                                 | १ ३५                 |
| एवं सर्वत्र संयोजयः                                                                  |                                 | १ २९९                |
| <sup>3</sup> एवं ह्यभयदोषादि०                                                        | <sup>4</sup> वृद्धकृतौ          | १ ७२                 |
| एवं च विग्रहश्चय                                                                     |                                 | १ ३१५                |
| एवं चौभयरूपत्वे                                                                      |                                 | १ २९७                |
| क                                                                                    |                                 |                      |
| कर्मक्षयाद्वि० मोक्षः                                                                |                                 | १ ३३                 |
| कर्मचित् किञ्चिदेवान्त०                                                              | प्रमाणवार्तिके ३, ३३६           | २ ११८                |

1 This is the page-number of the edition published in the Chowkhamba Sanskrit Series in 1898-99 A. D. It contains the text and its com. Nyāyaratnākara by Pārthaśārathi Mis'ra and an alphabetical index of the verses of the text. Here we have 'निर्णयः' for 'निश्चयः.'

2 This work is in Pāīya. Its Pāīya title is *Pannavāṇā* but here its Saṃskṛta equivalent is given.

3 This occurs in *Sāstravārtasamuccaya* as v. 518 (VII, 42). There, too, it is a quotation from some work.

4 See Vol. I, p. 71, l. 26.

प्रतीकम्

<sup>१</sup> कारणमेव तदन्तर्य  
\*कात्म्येन तस्य हेतुत्वे  
\*कात्म्येनैवाय तत्कर्तुं  
किमेतदिति सङ्केत्य  
क्षणस्थितिधर्माभाव एव  
<sup>२</sup> क्षणिकाः सर्वसंस्काराः  
क्षीरोष्ट्रानन्तरं भूते०

मूलम्

न्यायवृद्धकृतौ  
शुभगुपकृतौ  
धर्मकीर्ति(?)कृतौ

खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः

|   |     |
|---|-----|
| २ | ३२  |
| १ | ५०  |
| १ | ५१  |
| १ | ३३८ |
| २ | १२८ |
| १ | ४०२ |
| १ | २९८ |

ख

खंधा खंधेदेसा खंधपएसा

प्रज्ञापनावां प. १, सू. ४

२ १५

ग

गगनतलवर्त्यालोक०  
गुणदर्शी परितृष्णन्  
गृहीतग्राहित्वाद्  
<sup>३</sup>ग्राहतां विदुहेतुत्वमेव  
<sup>४</sup>ग्राह्यं न तस्य प्रहणं न

प्रमाणवार्तिके २, १२१८-९  
प्रमाणवार्तिके ३, २४७

|   |     |
|---|-----|
| २ | ९०  |
| १ | ३३  |
| १ | २४५ |
| २ | १२६ |
| २ | ६१  |

च

वित्तमात्रं भो जिनपुत्र !  
चित्रं च कर्म कार्यात्  
<sup>५</sup>चोदितो दधि खादेति

प्रमाणवार्तिके १, १८४

|   |     |
|---|-----|
| २ | १२२ |
| १ | ३४  |
| १ | २३  |

ज

\*जघन्याश्लीलवादश्च

१ ४०३

त

\*ततश्च कार्यनानात्वं  
ततः सोऽस्ति न चान्यत्र  
<sup>६</sup>ततोऽसत् तत् तथा  
तत्रापि धूमाभासा धीः  
तत्रैकाभावेऽपि नोपलभ्यते  
\*तथादर्शनतोऽप्यस्य

प्रमाणवार्तिके ३, २९६<sup>१</sup>

|   |     |
|---|-----|
| १ | ५३  |
| १ | २९८ |
| १ | २९७ |
| २ | ११५ |
| २ | १७७ |
| १ | ५४  |

1 This occurs as a quotation in the *Bhāṣya* ( p. 365 ) on TS ( V, 25 ).

2 Cf. *S'āstravārtasamuccaya* ( XI, 27 ) i. e. v. 670.

3 This is the ending portion of the first hemistich which runs as under—

‘भिन्नकालं कथं ग्राहसिति चेद् ग्राहतां विदुः’

4 The first hemistich is quoted by Kamalasīla in his *Pañjikā* ( p. 568 ) on *Tattvasaṅgraha* ( v. 2030-2031 ).

5 This is the first hemistich of v. 184. The second is noted on p. 1 of App. I.

6 This occurs in *S'āstravārtasamuccaya* as v. 513 ( VII, 37 ).

7 The second hemistich runs as गमयेदग्निः०

| प्रतीकम्                          | मूलम्                                     | खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|----------------------|
| तथापि तत्र किञ्चिन्निवर्तते       |                                           | १ १२८-९              |
| <sup>१</sup> तदपेक्षया च          | <sup>३</sup> प्रमाणवार्तिके               | २ ८२                 |
| तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्     | तत्त्वार्थसूत्रे अ. १, सू. १४             | १ १७५                |
| तदेवाद्यं बोधमात्रं               |                                           | २ १२०                |
| तद्योग्यवासनागर्भम्               | प्रमाणवार्तिके ३, ३९७                     | २ ११५                |
| तथा संबृत्तानानात्वाः             | प्रमाणवार्तिके १, ७०                      | १ ३४७                |
| तथा अभिप्रायवशात्                 | प्रमाणवार्तिके १, ७१                      | १ ३४७                |
| तेनानेकान्तवादोऽयः                |                                           | १ ७३                 |
| द                                 |                                           |                      |
| दर्शनोपाधिरहितस्याग्रहात्         | प्रमाणवार्तिके ३, ३३५                     | २ ५२                 |
| द्वयं पर्यायवियुतं                |                                           | १ ११९                |
| द्वयपक्षोऽपि चायुक्तो             |                                           | १ १५                 |
| द्विविधा हि रूपादीनां शक्तिः      | धर्मपाल-धर्मकीर्त्यादिकृतिषु              | २ ३६                 |
| न                                 |                                           |                      |
| न च प्रलक्षसंवेदं                 |                                           | १ १७                 |
| न च स्यात् प्रलयो लोके            | समन्तभद्रकृतौ                             | १ ३७६                |
| *न चासत्त्वाद् विशेषोऽस्य         |                                           | १ ४०३                |
| न चेत् तत्त्वभावत्वात्            |                                           | १ २९८                |
| न तत्र किञ्चिद् भवति <sup>३</sup> | प्रमाणवार्तिके १, २७९                     | १ १०५                |
| न प्रलक्षं कस्यचिन्निश्चायकं      | प्रमाणवार्तिकस्त्रोपज्ञवृत्तौ             | १ २००                |
| न ब्रूमोऽन्यस्य तज्जनकं           | प्रमाणवार्तिक(१, १७५?)स्त्रोपज्ञवृत्तौ(?) | २ १६१-२              |
| *न भवत्येव केवलं                  | प्रमाणवार्तिके १, २७९                     | २ १३८                |
| नमो बुद्धाय                       |                                           | १ ४०२                |
| न विषयग्रहणपरिणामाहते             | ‘सम्मतिप्रकरणस्य मल्लवादिकृतवृत्तौ        | १ ११६                |
| न यथास्यं                         | हेतुबिन्दौ                                | २ १७४                |
| न रकवत् पुनः सर्वं सिद्धं         | विशिकायाम्                                | २ ६२                 |
| न रूपप्रकाशनः                     |                                           | १ ३२७                |

1 This is quoted in *Pañjikā* ( p. 580 ) on *Tattvasaṅgraha* ( v. 2077-8 ).

2 See Vol. II, p. 82.

3 This very line occurs in *Sāstravārtasamuccaya* ( v. 269 ); but in *Pramāṇavārtika* with तस्य for तत्र in the second hemistich, the first being as under:—

“स्त्रोऽपि भावे भावस्य विकल्पश्चेदयं समः ॥”

4 This is the last foot of v. 279 of *Pramāṇavārtika* ( I ). The complete verse is:

“स्त्रोऽपि भावे भावस्य विकल्पश्चेदयं समः ।

न तस्य किञ्चिद् भवति न भवत्येव केवलम् ॥”

5 This is a Sanskrit title of *Sammaipayarāṭa*.

| प्रतीकम्                               | मूलम्                                           | , खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------|
| न सत्त्वं किञ्चिदौष्ट्रयादि०           |                                                 | १ २९७                  |
| न सोऽस्ति प्रलयो लोके                  | वाक्यपदीये का. १, श्लो. १२४                     | १ ३६६                  |
| न स्वेच्छाप्रतिपत्त्या                 |                                                 | १ ३४                   |
| न हि कस्यचिद् भावेन                    | प्रमाणवार्तिकस्वोपज्ञवृत्तौ (?)                 | २ २९८                  |
| न हुपगमा एव बाधायै                     | लौकिकन्याये                                     | १ ३६९                  |
| *नाकारणं यतः कार्यम्                   |                                                 | १ ५३                   |
| *नान्योन्यव्याप्तिरेकान्त०             | शास्त्र० स्त. ७, श्लो. ३२ ( श्लो. ५०८ )         | १ १३२                  |
| नान्वयस्तद् विभेद०                     |                                                 | १ ११९                  |
| <sup>१</sup> नाभेदो भेदरहितो           | बृद्धकृतौ                                       | १ ७१                   |
| *नावधारणसामर्थ्याद्                    |                                                 | १ ५२                   |
| *नावश्यं कारणानि                       |                                                 | २ १०१                  |
| <sup>२</sup> नास्तील्पि च              | भी. श्लो. वा. सू. ५, अभावपरिं श्लो. १६, पृ. ४७८ | १ ८६                   |
| नित्यं योगी विजानाति                   |                                                 | १ ११८                  |
| <sup>३</sup> नीलपीतादि०                | “प्रमाणवार्तिके                                 | २ ८२                   |
| नीलादिष्पस्तस्यासौ                     | प्रमाणवार्तिके ३, ३२८                           | २ ९४                   |
| नौष्ट्रयादि सत्त्वभिन्नं चेत्          |                                                 | १ २९६                  |
| प                                      |                                                 |                        |
| <sup>४</sup> पञ्च बाह्या द्विविज्ञेयाः | अभिधर्मकोशे १, ४८                               | २ ५६                   |
| परहृष्टं खस्त्रपेण                     | प्रमाणवार्तिके १, ६६                            | १ ३४७&३५०              |
| परस्परापेक्षया तयोर्ब्यवस्थानात्       | धर्मकीर्ति(३)कृतौ                               | २ ८१                   |
| परर्थे ह्यनुमाने                       | प्रमाणवार्तिकस्वोपज्ञवृत्तौ                     | २ ५९                   |
| परोक्षप्रकृतेरर्थं प्रत्यक्षता०        | प्रमाणमीमांसादिषु                               | ३ ६८-७१                |
| पर्यायाभेदतोऽनित्यं                    |                                                 | १ १९                   |
| पुनर्विकल्पयन् <sup>५</sup>            | प्रमाणवार्तिके ३, १२५                           | १ २३०                  |
| प्रतिपादयताऽनेन                        | प्रमाणवार्तिकस्वोपज्ञवृत्तौ (?)                 | २ ५९                   |
| प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोदं                 | प्रमाणवार्तिके ३, १२३                           | १ २२९                  |
| *प्रत्यक्षोऽर्थः परोक्षं तु            |                                                 | २ ६४                   |
| प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोदमग्रान्तं         | न्याग(प्रमाण)विनिश्चये ( प. १ )                 | १ २२३                  |
| प्रवृत्तिनियमो न साद्                  |                                                 | १ २२                   |

1 This occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* as v. 515 ( VII, 39 ) There, too, it is a quotation.

2 Here we have गमादृते for गमं विना.

3 This is quoted in *Pāñjikā* ( p. 580 ) on *Tattvasaṅgraha* ( v. 2077-8 ).

4 See Vol. II p. 82.

5 The complete verse is as under:—

“ ब्रं बाह्यां द्विविज्ञेया नित्याधर्मा असंस्कृताः ।  
मांद्रमिन्द्रियं ये च द्वादशाध्यात्मिकाः स्मृताः ॥ ४८ ॥ ” .

6 The second hemistich begins with ‘इच्छा चेति’ instead of ‘इति वेति’.

| प्रतीकम्                     | मूलम्                   | खण्डाङ्कः | पृष्ठाङ्कः |
|------------------------------|-------------------------|-----------|------------|
| प्रवृत्तिनियमोऽप्येवं        |                         | १         | २९७        |
| *प्रेतवत् पुनः सन्तानानियमः  | विशिकायाम्              | २         | ६२         |
|                              |                         |           |            |
|                              | ब                       |           |            |
| बीजादङ्करजन्मा०              | प्रमाणवार्तिके ३, २९३   | ३         | ९९         |
| बोधात्मता चेच्छदस्य          | समन्तभद्रकृतौ           | १         | ३७५        |
|                              |                         |           |            |
|                              | भ                       |           |            |
| भावेष्वेकान्तनिलेषु          |                         | १         | ११७        |
| *भिक्षो ! इत्यादिशब्दाच्च    |                         | १         | ४०४        |
| भिन्ननिषित्प्रश्नुत्स्य      |                         | १         | ३५७        |
| भिन्नस्त्वभावेभ्यश्चक्षु०    | हेतुविन्दौ              | २         | १७४        |
| भेदे चोभयरूपैक०              |                         | १         | २२         |
| भेदे तु तदसत्त्वं चेत्       |                         | १         | २९६        |
| *भेदसंहारवादस्य              | प्रमाणवार्तिके १, १८६   | १         | २६         |
| भेदो वा स्यादभेदो वा         |                         | १         | १५         |
|                              |                         |           |            |
|                              | म                       |           |            |
| मुक्तो न मुक्त एव हि         |                         | १         | ३५         |
|                              |                         |           |            |
|                              | य                       |           |            |
| *यतश्च तत् प्रमाणेन          | वृद्धकृतौ               | १         | ७२         |
| *यृतः स्वभावतो               |                         | १         | ४९         |
| यः पद्यत्यात्मानं            | प्रमाणवार्तिके २, २१७-८ | १         | ३३         |
| *यथाऽनेकस्त्वभावं तत्        |                         | १         | ५५         |
| यदि प्रलक्षं प्रमाणं         | स्याद्वादभङ्गे          | १         | ८३         |
| यसात् प्रत्यक्षसंवेदं        |                         | १         | ९०         |
| यसात् सत्त्वमसत्त्वं च       |                         | १         | ११८६५      |
| यादशाद् यः समुत्पन्नः        | शुभगुप्तकृतौ            | १         | ३३७        |
| *युत्त्या न युज्यते स्वैर्यं |                         | १         | ५४         |
| *येनाकारेण भेदः किं          | वृद्धकृतौ               | १         | ७२         |
| येनोच्चरितेन साक्षा          | महाभाष्ये पृ. १६        | १         | ३८५        |
| येषामुपलभ्मे                 | हेतुविन्दौ(?)           | २         | १७६-७      |

1 This occurs as the first hemistich of v. 186 of *Pramāṇavārtika* (I), with this difference that there we have भेदसंभारवादस्य instead of this reading. The second hemistich is: “द्रव्याभावादभावस्य शब्दा रूपाभिधायिनः”

2 This occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* as v. 517 (VII, 41). Here, too, it is a quotation.

3 This is quoted in *Lalitavistara*, on p. 75a (D. L. J P. F. edn.).

4 This occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* as v. 516 (VII, 40). Here, too, it is a quotation.

प्रतीकम्

मूलम्

खण्डः पृष्ठाङ्कः

र

|                   |                                    |   |     |
|-------------------|------------------------------------|---|-----|
| रुपादयो घटस्येति  | प्रमाणवार्तिके २, १०२ <sup>1</sup> | २ | ३९  |
| रुपान्तरं विकल्पे | शुभगुपकृतौ                         | १ | ३३७ |

व

|                                 |                        |   |         |
|---------------------------------|------------------------|---|---------|
| वक्तुः श्रोतुश्च तुल्यामे       | शुभगुपकृतौ             | १ | ३३८     |
| वकृव्यापारविषयो                 | प्रमाणवार्तिके २, २    | १ | ३९६     |
| वस्तुन एव समानः                 |                        | १ | २९३     |
| वस्तुनोऽनेकरूपस्य               |                        | १ | ३१५     |
| वस्तुभेदो वासना०                |                        | १ | ३२९-३०  |
| वाग्रूपता चेदुक्तमैदव०          | वाक्य० का० १, श्ल० १२५ | १ | ३६६     |
| विकल्पयोनयः शब्दाः <sup>2</sup> | भद्रन्तदिशकृतौ         | १ | ३३४&३३७ |
| विशिष्टतत्स्वभावत्व०            |                        | १ | २९९     |
| विशेषरूपं यत् तेषु              |                        | १ | २२      |

श

|                             |  |   |     |
|-----------------------------|--|---|-----|
| शब्देन्द्रियार्थ्योर्भेद एव |  | १ | १९३ |
| *शिक्षापदभिधानं च           |  | १ | ४०३ |

स

|                         |                       |   |     |
|-------------------------|-----------------------|---|-----|
| संहत्य सर्वतश्चिन्तां   | प्रमाणवार्तिके ३, १२४ | १ | २३० |
| <sup>३</sup> स एव दधि   | प्रमाणवार्तिके १, १८५ | १ | २४  |
| सच्चितालम्बना पञ्च      |                       | २ | १२१ |
| सच्चिकृष्टोऽपि चौशूचादि |                       | १ | ३१५ |
| समानेतरखुद्धिश्च        | दिङ्नागकृतौ(?)        | १ | २९६ |
| सर्वे एवायमनु०          |                       | १ | २३१ |
| *सर्वतदूरीयतद्वावे      |                       | १ | ५१  |
| सर्वथा कारणोच्छेदादृ    |                       | १ | ११८ |
| सर्वथा क्षणिकत्वे च     |                       | १ | २९८ |

1 The second hemistich is :

“तच्छक्तिमेदाः स्वाप्यन्ते वाच्योऽन्योऽपि दिशाऽनया”.

In AJP we have ‘तदव्यक्तिमेदाः’

2 This is quoted by Siddharsi in his com. ( p. 44 ) on *व्यायावतारा*. Dr. P. L. Vaidya suggests against it the name of ‘Dignāga’ with a query. It is also quoted in *Ratnākaravatārikā* (1, 9) and in SM. (com. on v. 14). Its second hemistich is : “कर्यकारणतया तेषां नार्थं शब्दाः स्वजन्त्यपि ।” For other details see the intro. pertaining to Bhadanta Dinna and “Notes”.

3 This is the first hemistich of *Pramāṇavārtika* (I, 185) with this difference that in the printed edition we have “स एव विशेषोऽन्यत्र”. The second hemistich is :

“सर्वात्मत्वे च सर्वेषां भिन्नौ स्थातां न धी-ध्वनी”

| प्रतीकम्                            | मूलम्                                      | खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|-------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------|
| <sup>१</sup> सर्वव्यक्तिभु नियतं    | प्रमाणवार्तिके १, १८३                      | २ १२५                |
| <sup>२</sup> सर्वसोभयहृपत्वे        | प्रमाणवार्तिके १, १८५                      | १ २३&२४५             |
| <sup>३</sup> सर्वात्मत्वे च भावानां | प्रमाणवार्तिके १, १८५                      | १ २५                 |
| सहोपलभनियमादभेदो नील०               | प्रमाणविनिश्चये                            | २ ५१                 |
| साऽपि तद्वपनिर्भूसा                 | प्रमाणवार्तिके ३, ३९४ <sup>४</sup>         | २ ९९                 |
| खसंवेदनलक्षणे                       |                                            | २ ९६-७               |
| खपरसत्त्वव्युदासोपादानापाद्यं       | सम्मतिप्रकरणस्य मल्लवादिकृतवृत्तौ          | १ ५८                 |
| खबुद्धिप्रतिभासस्य                  | शुभगुप्तवृत्तौ                             | १ ३३८                |
| <sup>५</sup> खभावपरभावाभ्यां        | प्रमाणवार्तिके १, ४१                       | १ ३३३                |
| खभावविशेषश्च यः खभावः               | न्यायविन्दौ परिं २, पृ. ३६-३७ <sup>६</sup> | २ १७९                |
| *खरूपमेव सर्वेषां                   |                                            | १ ५५                 |
| ह                                   |                                            |                      |
| हेत्वभेदात्र चाज्ञाते               |                                            | १ ३१६                |

## ( आ ) सोपज्ञव्याख्यागतानामवतरणानामनुक्रमणिका ।

अ

|                      |                                    |         |
|----------------------|------------------------------------|---------|
| अणुहूयदिद्वचितिय     | “विशेषावश्यकभाष्ये गा. १७० ३       | २ ७५    |
| अध्यापयत उन्नकाः     | श्रुतौ                             | १ ३०८   |
| अनशनमूनोदरता         | प्रशमरतौ श्लो. १७५                 | २ २२५   |
| अन्यदेवेन्द्रिय०     |                                    | १ १९३   |
| *अन्ये धर्मा धर्मिणः |                                    | १ ९४    |
| अम्मापिउसंतिए        | <sup>३</sup> पर्युषणाकल्पे सू. १०८ | १ ६     |
| अयमर्थासंस्पर्शी     |                                    | १ १३६   |
| अयमेव (हि) भेदो भेद० |                                    | १ ४९&८० |
| *अयुतसिद्धानां       |                                    | १ ९४    |

1 This verse is quoted by Haribhadra in his com. ( p. 233 ) on TS.

2 This is the second hemistich of v. 183, the first being as under :—

“प्रलपन्ति प्रतिक्षिप्तं तद्व्येकान्तसम्भवात्”

3 This is the second hemistich. In the printed edition we have ‘सर्वेषां’ for भावानां.

4 In the printed edition we have ‘निर्भासत्त्वात्’ for ‘निर्भासा तथा’.

5 Its first hemistich is: “सर्वे भावाः खभावेन खखभावव्यवस्थिते:”

6 See the Chowkhamba Series, No. 22.

7 This is a Samskrta title of *Visesāvassayabhāṣa*.8 This is a Samskrta title of *Pajjoravasavākappa*, a Jaina Āgama in Pāīya.

9 A portion of this occurs in SM ( com. on v. 7 ). That it is a quotation has escaped the attention of Dr. Dhruva and Jagadisacandra Sāstri. See their editions of SM.

अवतरणप्रतीकानि

९

| प्रतीकम्                            | मूलम्                                 | वाङ्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|-------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------|
| अशोकवृक्षः सुरपुष्प०                |                                       | १ ४                   |
| असत्सज्जाद् दैन्यात्                |                                       | १ २१३                 |
| *असन्नो मेदाः                       |                                       | १ १३१                 |
| असर्वगतद्रव्य०                      | वैशेषिककृतौ                           | २ २०                  |
| <sup>१</sup> अस्थानपक्षपातश्च       | शुभगुप्तादिकृतिषु                     | १ २५७                 |
| अस्थानमेतत्                         |                                       | १ १६३                 |
|                                     | ३                                     |                       |
| इर गतिप्रेरणयोः                     |                                       | १ ४                   |
|                                     | ४                                     |                       |
| उत्पद्यते यदेकस्मा०                 |                                       | १ २६३                 |
|                                     | ५                                     |                       |
| <sup>३</sup> एकं निल्यं निरवयवमकियं | वैशेषिककृतौ                           | १ २०                  |
| <sup>४</sup> एकमर्थं विजानाति       |                                       | १ २३३& २ २०२          |
|                                     | ६                                     |                       |
| कायो न केवलमयं                      |                                       | २ २२०                 |
| कालो सहाव णियर्इ                    | सम्मतिप्रकरणे का० ३, गा० ५३           | २ २२६                 |
|                                     | ७                                     |                       |
| जिनवचनात् सद्गोधो                   |                                       | १ ६                   |
| ज्ञाते त्वनुमाना०                   | जैमिनीयसूत्र( १, १, ५ )स्य शावरभाष्ये | २ ६४&७०               |
| ज्ञानदर्शनावरण०                     | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ८, सू. ५          | १ ३९८                 |
|                                     | ८                                     |                       |
| तस्माद् यतो यतो                     | <sup>५</sup> प्रमाणवातिके १, ४२       | १ ६३                  |
|                                     | ९                                     |                       |
| देवेहिं से नामे कए                  | पर्युषणाकल्पे सू. १०८                 | १ ६                   |
| द्वौ प्रतिषेधौ प्रकृतमर्थं गमयतः    |                                       | १ ८&११३; २ १४         |
|                                     | १०                                    |                       |
| *न स्वभावः पर्यनु०                  |                                       | १ २५७                 |
| न ह्यर्थे शब्दाः सन्ति              | प्रमाणविनिश्चये (?)                   | १ १३५                 |
| नाक(का?)रणं विषयः                   |                                       | १ २२८                 |

1 In *S'āstravārtāsamuccaya* ( VI, 9 ) the last foot is: “कार्यमेतद् वृथोदितम्”.

2 See Haribhadra's com. on v. 422 ( VI, 9 ) of *S'āstravārtāsamuccaya*.

3 Cf. *Visesāvassayabhāṣa* ( v. 32 ).

4 This occurs in *S'āstravārtāsamuccaya* as v. 332 ( IV, 95 ).

5 The first hemistich is slightly different. It is:—

“तस्माद् व्यावृत्तिरथानां यतश्च तन्निबन्धनाः”

| प्रतीकम्                  | मूलम्                                   | खण्डाङ्कः पृष्ठाङ्कः |
|---------------------------|-----------------------------------------|----------------------|
| नाचित्रात् खभावः          | अनेकान्तसिद्धौ                          | १ २६३                |
| *नावश्यं कारणानि          |                                         | २ ११५                |
| *नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वा | प्रमाणवार्तिके १, ३६                    | १ १४५                |
| निर्जरणलोको               | प्रशमरतौ श्लो. १५०                      | २ २२३                |
| <b>प</b>                  |                                         |                      |
| पञ्च बाह्यविज्ञानानि      |                                         | १ १६२                |
| पानाहारादयो यस्य          |                                         | १ ७                  |
| पौगगलहूं सदो              |                                         | १ ५                  |
| प्रायश्चित्तध्याने        | प्रशमरतौ श्लो. १७६                      | २ २२५                |
| <b>भ</b>                  |                                         |                      |
| भावयितव्यमनित्यः          | प्रशमरतौ श्लो. १४९                      | २ २२३                |
| <b>म</b>                  |                                         |                      |
| *भयूरचन्द्रकाकारं         | प्रमाणवार्तिके ३, ४०३                   | १ १८२                |
| मिथ्यादर्शनाविरतिं        | तत्त्वार्थसूत्रे अ. ८, सू. १            | १ ३९८                |
| <b>य</b>                  |                                         |                      |
| यतः खभावतो जातो           |                                         | १ १९४&१९७-८          |
| यथाऽनुवाकः <sup>३</sup>   | वाक्यपदीये का. १, श्लो. ८३              | १ ३८७                |
| यदि तेनैव विज्ञानं        | शास्त्र० स्त० ४, श्लो. ८० ( श्लो. ३१७ ) | १ २६३                |
| ‘यस्मिन्नेव तु सन्ताने    |                                         | २ १३४, १९०           |
| <b>र</b>                  |                                         |                      |
| रूपं येन खभावेन           | शास्त्र० स्त० ४, श्लो० ७९ ( श्लो. ३१६ ) | १ २६३                |
| *रूपालोकमनस्कारो          |                                         | १ २२८                |
| <b>व</b>                  |                                         |                      |
| वीतरागा जिनाः सर्वे       |                                         | १ ४                  |

1 The second hemistich is:—

“अपेक्षातो हि भावानां कादाचित्कस्य सम्भवः”

2 In the printed edition we have ‘भास्त्ररम्’ for ‘सन्त्रभम्’.

3 The complete verse is as under:—

“यथाऽनुवाकः श्लोको वा सोदत्वमुपगच्छति ।

आवृत्या न तु स ग्रन्थः प्रत्यावृत्या लिङ्गप्यते ॥”

4 This may be from some work of Dīnnāga. It occurs in *S'astravārttāsamuccaya* as v. 246. But, here, in the second hemistich we have सन्धते for सन्ताने, a reading occurring on p. 190.

5 This occurs as a quotation in Hemacandra's com. ( p. 19 ) on his *Pramāṇamīmāṁśā* ( I, 24 ), but its source is untraced. It can be compared with one occurring in the com. on *Nāyacakra*. So says Sukhalalji in his Hindi notes ( p. 43 ) on *Pramāṇamīmāṁśā*.

| प्रतीकम्                                                                            | मूलम्                        | उण्डाङ्कः पुष्टाङ्कः |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------|
|                                                                                     |                              | १ २                  |
| <b>*१शिष्यः क्वचिदिष्टवस्तुनि</b>                                                   |                              |                      |
|                                                                                     |                              |                      |
|                                                                                     | <b>श</b>                     |                      |
| शर वीर विकान्तौ                                                                     | पागिनीये धातुपाठे १९०२-३     | १ ८                  |
| श्रेयांसि बहुविम्नानि                                                               |                              | १ २                  |
|                                                                                     | <b>स</b>                     |                      |
| संभिञ्चं पासंतो आवश्यकनिर्युक्तौ <sup>२</sup> गा. १२४, विशेषावश्यकभाष्ये च गा. १३४२ | १ ४                          |                      |
| सर्व एवायमनु०                                                                       | दिङ्नाग(?)कृतौ               | १ २३१                |
| सर्वे भावाः स्वभावेन                                                                | ३प्रमाणवार्तिके १, ४१        | १ ६३                 |
| सो हु ततो कायव्वो                                                                   |                              | २ २२०                |
| *स्वविषयानन्तर०                                                                     | न्यायबिन्दौ परिं १, पृ० १७-८ | १ २५२                |

( इ ) विवरणान्तर्गतानामवतरणानामनुक्रमः ।

|                         |                      |          |
|-------------------------|----------------------|----------|
|                         | <b>अ</b>             |          |
| असर्वगतद्रव्य०          | वैशेषिककृतौ          | २ ४ & १९ |
| <b>आ</b>                |                      |          |
| आर्तध्यानारूप्यमेकं     | अष्टकप्रकरणे १०, १   | ३ २३७    |
| <b>इ</b>                |                      |          |
| इशुक्षीरुडादीनां        |                      | १ ३५५    |
| इष्ट(ष्ट)तरवियोगादि     | अष्टक० १०, २         | २ २३७    |
| <b>उ</b>                |                      |          |
| उद्वेगकृद्विषादाय(व्य)० | अष्टक० १०, ३         | २ २३७    |
| <b>ए</b>                |                      |          |
| एको नियस्तथा            | अष्टक० १०, ४         | २ २३७    |
| एवं विज्ञाय तत्त्वाग०   | अष्टक० १०, ७         | २ २३७    |
| <b>क</b>                |                      |          |
| कार्यकारणभावाद् वा      | प्रमाणवार्तिके १, ३२ | २ १७८.   |

1 Cf. this wording with Kotyācārya's com. ( pp. 1-2 ) on *Visesā*<sup>३</sup>.

2 This work is in Pāiya, and its corresponding title is Āvassayanijjuttī.

3 There is a variant in the second hemistich, it being 'व्यावृत्तिभागिनो यतः'.

4 The complete quotation is: "स्वविषयानन्तरविषयसङ्कारणेन्द्रियज्ञानेन समनन्तरप्रयत्नेन जनितं तत् मनोविशानम् ।"

5 This occurs as a quotation in Devabhadra's Tippaṇī ( p. 90 ) on Siddharsi's com. on *Nyāyāvatāra* ( v. 29 ).

6 In the printed edition we have 'स्वभावाद्' for 'नियमाद्' and 'नियमोऽर्दशनात्' for 'नियमो दशनात्'. Both of these variants are found in a quotation occurring in *Nyāyakandali* ( anumānanirūpā, p. 207 ) published in *Samvat* 1951, and in a quotation given in *Sarvadarśanasaṅgraha* ( p. 16 ) pub. by B. O. R. I.

| प्रतीकम्                        | मूलम्                                                                          | खण्डाङ्कः | पृष्ठाङ्कः |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------|
| क्षीरे दध्यादि यज्ञास्ति        | मी. श्लो. वा. सू. ५, अभावपरिं० श्लो. २, पृ. ४७३                                | २         | ३१         |
| तत्त्वयागोपशास्त्रस्य           | अष्टक० १०९५                                                                    | २         | १३७        |
| न हि तत्क्षणमप्याहृते           | मी. श्लो. वा. सू. ४, श्लो. ५५, पृ. १५१                                         | २         | ६५         |
| न हि स्वतोऽसती                  | मी. श्लो. वा. सू. २, श्लो. ४७, पृ. ५९                                          | २         | ६८         |
| प                               |                                                                                |           |            |
| ३परिणामो श्वर्थान्तरगमनं        |                                                                                | १         | १८         |
| ४प्रलेकं यो भवेद् दोषो          |                                                                                | १         | १३         |
| भ                               |                                                                                |           |            |
| भूशांसो नामिनो बद्धा            | अष्टक० १०,६                                                                    | २         | २३७        |
| व                               |                                                                                |           |            |
| ५वस्तुवाचामगोचरः                |                                                                                | १         | ५          |
| विज्ञानं वेदना सञ्ज्ञा          |                                                                                | २         | ६०         |
| श                               |                                                                                |           |            |
| शब्दोऽम्बरसुणः                  | वैशेषिकसूत्र (अ. २, आ. १, पृ. २७)स्य प्रशस्तपादभाष्ये<br>शब्दनिरूपणे (पृ. २८७) | १         | ५          |
| ६श्रूयतां धर्मसर्वस्तुं         | चाणक्यराजनीतिशास्त्रे १,७                                                      | १         | ३८७        |
| स                               |                                                                                |           |            |
| सादाधारो जलादीनां               | ७प्रमाणवार्तिके २,६८                                                           | २         | २०         |
| स्वतः एव सर्वज्ञानानि प्रमाणानि | सम्मतिप्रकरणस्य अभयदेवकृतवृत्तौ (पृ. ५)                                        | १         | १३         |

1 The complete verse is :

“न हि तत्क्षणमप्यास्ते जायते वाऽप्रमात्मकम् । येनार्थग्रहणे पश्चाद् व्याप्रियेतेन्द्रियादिवत् ॥ ५५ ॥”

2 This is the second hemistich, the first being: “स्वतः सर्वप्रमाणानां प्रामाण्यमिति  
गन्यताम्”

3 This is quoted in Abhayadeva's com. ( pp. 201, 374, 474 ) on *Thāna* and  
that ( p. 641 ) of his on *Viāhapannatti*, in *Vādivetāla S'ānti Sūri*'s com. ( p. 562 )  
on *Uttarajjhayana*, in Malayagiri's com. ( p. 284 ) on *Pañcasutta* and in Hema-  
candra's com. ( p. 120 ) *Anugaddāra*.

4 This quotation occurs in Hemacandra's com. ( p. 29 ) on *Pramāṇamī-  
mānsā* ( I, 32 ); but it is untraced, there, too.

5 This is quoted by Haribhadra in his com. ( p. 2a ) on *Pañcasutta* and  
by Malayagiri Sūri in his com. ( p. 3a ) on *Dhammasaṅgahāṇi* ( v. 1 ).

6 According to Dr. Dhruva this occurs in MBh, too. See his edn. ( p. 48 )  
of SM.

7 In its'printed edition we have ‘प्रतिबन्धतः’ for ‘प्रतिबन्धकः’.

## द्वितीयं परिशिष्टम् ।

(अ) मूलव्याख्या-विवरणान्तर्गतानां विशेषनामां सूचिः ।<sup>1</sup>

- |                                                                               |                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अजितयशस् II <sup>2</sup> -33 <sup>3</sup> .                                   | बुद्ध I-158, 161, 246, 325, 402,<br>403; II-13, 57, 58, 60, 62,<br>73-75, 86, 88, 199, 208, 213-<br>216. |
| अनेकान्तरजयपताका I-2, 5, 9; II, 239.                                          | बुद्धच्च II-199.                                                                                         |
| अनेकान्तरसिद्धि I-263.                                                        | बुद्धशरदतीयुत्र II-61.                                                                                   |
| अभयदेव I-13.                                                                  | भट्ट (कुमारिल) II-70.                                                                                    |
| अशोक I-4.                                                                     | भद्रन्तदित्र I-334.                                                                                      |
| आत्मसिद्धि II-218.                                                            | भर्तृहरि I-366.                                                                                          |
| उदुम्बर I-278.                                                                | भाष्यकार (पतञ्जलि) I-368, 385, 388.                                                                      |
| ऋगुपालिका I-198, 199.                                                         | मन्दर I-275.                                                                                             |
| ऋषभ I-55, 197-199.                                                            | मरु I-79, 168.                                                                                           |
| कपिल I-217.                                                                   | मल्लवादित्र I-58, 116.                                                                                   |
| कुक्काचार्य I-8, 42.                                                          | महावीर I-1, 4-7, 56, 199.                                                                                |
| खदिर I-278.                                                                   | माथुर I-127, 128.                                                                                        |
| जग्मूद्रीप I-325.                                                             | मेरु II-68.                                                                                              |
| तथागत I-217, 364.                                                             | युगादिदेव I-199; see ऋषभ.                                                                                |
| ताथागत II-58.                                                                 | बद्धमाण I-6; see महावीर and वौर.                                                                         |
| दिवाकर (अजैन) I-84.                                                           | बद्धमान I-6, 197-199, see बद्धमाण.                                                                       |
| दिवाकर (सिद्धसेन) II-181.                                                     | वादिसुख्य (सिद्धसेन) II-226.                                                                             |
| देवदत्त I-136, 177, 187, 371, 385;<br>II, 229, 230.                           | वार्तिक (प्रमाणवार्तिक) I-105, 200, 229,<br>337; II-59, 162, 180, 218.                                   |
| धर्मकीर्ति I-105, 229, 334, 347;<br>II-36, 39, 59, 99, 130, 174,<br>176, 178. | वार्तिककर (धर्मकीर्ति) II-115.                                                                           |
| धर्मपाल II-36.                                                                | वाह्नीक I-193, 318, 371.                                                                                 |
| धव I-372.                                                                     | विशिष्का II-62.                                                                                          |
| नामि I-199.                                                                   | विन्ध्य I-132, 220, 275-277.                                                                             |
| नालिकेर I-129, 132, 342.                                                      | विपश्यन् (सुगत) I-325.                                                                                   |
| पतञ्जलि I-385, 388.                                                           | वीर I-5; see महावीर. बद्धमाण &<br>बद्धमान.                                                               |
| पनस I-193, 194, 318, 371, 398.                                                | बृद्ध I-71.                                                                                              |
| पाटलिपुत्र I-39, 127.                                                         | बृषभ I-197; see ऋषभ.                                                                                     |
| पाटलिपुत्रक I-37, 40, 44, 64, 127.                                            | शक्र I-4, 6.                                                                                             |
| प्रमाणमीमांसा II-68.                                                          |                                                                                                          |

1 For proper nouns of sects see pp. १४-१५.

2-3 The Roman figure stands for 'volume' and the Arabic one for  
'page'.

- शाक्य I-325, 326.  
 शाक्यसिंह (बुगल) II-60; see शाक्य.  
 शिंशापा I-231.  
 शिव I-403.  
 शुभगुप्त I-337.  
 सम्मति II-131.  
 सम्पत्ति(टीका) I-9, 116.  
 सरस्वती I-395.  
 सर्वज्ञसिद्धि II-49.  
 सर्वज्ञसिद्धिटीका I 6, 116.
- सिद्धसेनदिवाकर I-9; see दिवाकर.  
 सिद्धर्थ (पार्थिव) I-199.  
 सिद्धार्थ (वन) I-198.  
 सुर्गत I-287.  
 सुमेरु I-325-327.  
 स्वाद्वादकुवोद्यपरिहार I-279, 296.  
 स्वाद्वादभङ्ग I-84.  
 शिववत् I-132, 220, 275, 276.  
 हेतुविन्दु II-174, 175.

## (आ) अजैनसम्प्रदायानां नामानि ।

- अन्तर्ज्ञेयवादिन् Vol. II-p. 100, l. 5;  
 see विज्ञानवादिन्.  
 असद्विशेषभवनवादिन् Vol. II-p. 144,  
 l. 11.  
 आयाम Vol. I-p. 51, l. 28.  
 ज्ञानमात्रवादिन् Vol. II-p. 92, l. 27.  
 नैयायिक Vol. I-p. 17, l. 28; p. 46,  
 l. 23; p. 290, l. 11.  
 नैरात्म्यवादिन् Vol. II-p. 135, l. 11.  
 पाणिनीय Vol. I-p. 357, l. 19.  
 बाह्यार्थवादिन् Vol. II-p. 54, l. 29;  
 p. 55, l. 14.  
 बोधमात्रतत्त्ववादिन् Vol. II-p. 12, l.  
 9; p. 48, l. 5; p. 55, l. 6; p. 74,  
 l. 4; p. 84, l. 7; p. 85, l. 14;  
 see विज्ञानवादिन्.  
 बौद्ध Vol. I-p. 5, l. 22; p. 32, l.  
 31; p. 51, l. 28; p. 54, l. 11;  
 p. 127, l. 15; p. 186, l. 27; p.  
 199, l. 8; p. 202, l. 27; p. 233,  
 l. 27; p. 234, l. 29; p. 241, l.  
 23; p. 251, ll. 23-24; p. 287,  
 l. 26; p. 304, l. 22; p. 329, l.  
 25; p. 333, l. 14; p. 337, l. 29;  
 p. 381, l. 6; Vol. II-p. 5, l.  
 24; p. 36, l. 30; p. 37, l. 28;  
 p. 60, l. 20; p. 61, l. 21, 28 &
- 29; p. 99, l. 30; p. 123, l. 23;  
 p. 135, l. 27; p. 148, l. 27;  
 p. 155, l. 18; p. 190, l. 27; p.  
 194, l. 27; p. 195, l. 27; p.  
 206, l. 28; p. 209, l. 13; p.  
 222, l. 15.  
 ब्रह्मवादिन् Vol. I-p. 377, ll. 18 & 27.  
 माध्यमिक Vol. I-p. 381, l. 17.  
 माहेश्वर Vol. II-p. 159, ll. 9, 24,  
 27, 28; p. 160, l. 19.  
 मीमांसक Vol. I-p. 13, l. 29; Vol.  
 II-p. 64, l. 10; p. 65, l. 27;  
 p. 67, l. 15; p. 69, l. 17; p.  
 70, l. 21; p. 71, l. 18.  
 योगाचार Vol. I-p. 81, l. 10; p.  
 305, l. 25; p. 381, l. 6; Vol.  
 II-p. 1, l. 16; p. 2, l. 27; p. 5,  
 l. 27; p. 8, ll. 17 & 20; p. 10,  
 l. 24; p. 55, l. 20; p. 80, ll.  
 11 & 26; p. 85, l. 14; see  
 विज्ञानवादिन्.  
 विज्ञानवादिन् Vol. I-p. 367, l. 27;  
 p. 381, l. 17; Vol. II-p. 52,  
 l. 16; p. 95, l. 4; see योगाचार.  
 वैशेषिक Vol. I-p. 67, l. 25; p. 90,  
 l. 22; p. 216, l. 15; p. 241, l.  
 25; p. 242, l. 23; p. 362, ll. 9,

26 & 27 ; Vol. II-p. 4, ll. 20 & साहृदय Vol. I-p. 172, l. 15 ; p. 251,  
26 ; p. 5, ll. 21 & 23 ; p. 19, l. ll. 23 & 24 ; p. 282, l. 18 ; Vol.  
28 ; p. 24, l. 15 ; p. 34, l. 29 ; II-p. 148, l. 25 ; p. 175, l. 18.  
p. 44, ll. 18 ; p. 128, l. 25 ; p. सौगत Vol. I-p. 149, l. 29 ;  
158, l. 16.

see बौद्ध.

शब्दव्याख्यानात्मतत्त्ववादिन् Vol. I-p. 382, सौन्दर्यान्विक Vol. I-p. 80, ll. 10 &  
ll. 5-6.

शाक्य Vol. I-p. 35, ll. 19 & 21 ; 28 ; p. 381, l. 17 ; Vol. II-p.  
see बौद्ध.

34, ll. 16 & 25.

## तृतीयं परिशिष्टम् ।

प्रकीर्णकाः सूचयः

(अ) न्यायसूचिः ।

|                                                          |                                             |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| श्रीरनीरन्यायः (विवरणे) II, 8                            | देवदत्तकटन्यायः (वि.) I, 136                |
| गङ्गप्रवेशऽक्षितारकविसिर्गमन्यायः (मूले) I, 56           | पिशाचभयात् पिलुवनसमाश्रयणम् (मूले) II, 168. |
| तुषकण्डन (न्यायः) (वि.) I, 107                           | प्रसार्य पादार्पण (वि.) II, 5               |
| तैमिरिकद्वयद्विचन्द्रप्रतिपादनन्यायः (मूले) I, 337, 340. | वीजाङ्गरनीतिः (व्याख्यायाम्) I, 337         |
| दासीगर्देभन्यायः (वि.) II, 178                           | भायागोलकन्यायः (न्या.) II, 202              |

(आ) विशिष्टनिदर्शनसूचिः ।

|                               |                                      |
|-------------------------------|--------------------------------------|
| अङ्गनार्थः...वैद्यादिः I, 303 | न हि नील...गच्छति I, 314             |
| कूरनटनृत्त I, 295             | गुषिकाऽलर्कविषविकार I, 312           |
| तुल्यतैमिरबुद्धि I, 338       | रक्तादाविव...वस्त्रादि I, 301 & 315. |
| नरसिंहमेचक I, 302             | वस्त्रादौ रक्ततादि I, 315            |
| नहि कृश्विद् छिन्दि I, 319    | विशिष्टवस्त्रादौ रक्तादि I, 300      |

(इ) 'देश्य'शब्दसूचिः ।

|                  |               |
|------------------|---------------|
| दिक्करिका I, 355 | लोड्क I, 278. |
| लड्क I, 294      |               |

## Addenda & Corrigenda

Vol. I

| Page | line  | Incorrect                             | Correct                                                                                        |
|------|-------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IX   | 2     | णिघड़॒                                | णिघड़॒                                                                                         |
| XIV  | 5     | Nandī. <sup>1</sup>                   | Nandi <sup>1</sup> and Kotyā-<br>carya in his com.<br>( p. 5 ) on <i>Visesā</i> <sup>o</sup> . |
| XIV  | 14    | and 4th                               | and the 4th                                                                                    |
| XIX  | 34    | see                                   | See                                                                                            |
| 3    | 21    | °फला प्रच्युत्पेक्षया                 | °फलाप्रच्युत्पेक्षया                                                                           |
| 5    | 23    | °धर्माभावप्रभान्°                     | °धर्मा भावप्रधान्°                                                                             |
| 5    | 24    | त्यसत्यामृषा                          | त्य-सत्यामृषा                                                                                  |
| 9    | 28    | अभिधेय०                               | अभिधेय०                                                                                        |
| 13   | 29    | खत एव                                 | “खत एव                                                                                         |
| 13   | 30    | “तथाहि-                               | तथाहि-                                                                                         |
| 14   | 7     | धर्मधर्ममत्या                         | धर्मधर्मित्या                                                                                  |
| 15   | 18-19 | अत्रापि येनाकारेण                     | ‘अत्रापि येनाकारेण                                                                             |
| 17   | 29    | °स्थिरैकभावतया                        | °स्थिरैक( ख )भावतया                                                                            |
| 20   | 29    | सक्रियाविशेषाः                        | सक्रिया विशेषाः                                                                                |
| 22   | 13    | एवार्थक्रिया,                         | एवार्थक्रिया-                                                                                  |
| 23   | 27    | १९                                    | २०                                                                                             |
| 24   | 32    | अत्र पूर्वपक्षस्य तृतीयांशः सम्पूर्णः | त्मीयोद्देश॑                                                                                   |
| 28   | 21    | त्मीयोद्देश॑                          | निष्ठा                                                                                         |
| 32   | 21    | निष्ठा                                | ‘तदसत्त्वस्य                                                                                   |
| 40   | 4     | ‘तदितरासत्त्वस्य                      | १ ‘तदितरासत्त्वस्य’ इति गा-पाठः                                                                |
| 40   | 29    | १ ‘तदत्त्वस्य’ इति क-पाठः             | उच्यते                                                                                         |
| 43   | 12    | उच्येत                                | ‘स्वैरूपपरित्यागे                                                                              |
| 43   | 20    | ‘स्वैरूपपरित्यागे                     | ‘यदि                                                                                           |
| 43   | 26    | यदि                                   | ‘सत्त्वम्,                                                                                     |
| 43   | 26    | ०सत्त्वम् ।                           | स्य’ इत्यादिना                                                                                 |
| 43   | 28    | स्यत्यादिना                           | निरंशैकस्त्व[ त्य ]भाव०                                                                        |
| 50   | 24    | निरंशैकस्त्वभाव०                      | प्रत्यय०                                                                                       |
| 50   | 27    | स्य०                                  | अयोग०                                                                                          |
| 51   | 28    | स्योग०                                | ”                                                                                              |
| 51   | 29    | ”                                     | सदा भाग( व )भाग०                                                                               |
| 53   | 28    | दाभागभाग०                             |                                                                                                |

| Page | line | Incorrect                                                       | Correct                                         |
|------|------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 53   | 30   | °तस्तुपपत्ते°<br>कारस्यैनैकत्रोप°                               | °तस्तुप(ःप)त्ते°<br>कारस्यैनैवैकत्रोप°          |
| 55   | 29   |                                                                 | °मेदः इति एतदप्यचारु,                           |
| 68   | 16   | °मेदः' इत्येतदप्यचारु,<br>विरोधादित्येवम्                       | विरोधात्' इत्येवम्                              |
| 76   | 29   | ( ११ )                                                          | ( ११; पृ. ७७, पं. ३ ).                          |
| 83   | 6    | इति                                                             | *इति                                            |
| 83   | 8    | यदि "प्रत्यक्षं                                                 | "यदि" प्रत्यक्षं                                |
| 83   | 31   |                                                                 | Add a foot-note :<br>*द्रष्टव्यं ८०तमं पृष्ठम्। |
| 84   | 23   | एकरूपतावगमस्य                                                   | एकरूपताऽवगमस्य                                  |
| 87   | 12   | मूलपूर्वपक्षे 'न                                                | मूलपूर्वपक्षे-न                                 |
| 101  | 27   | खाभाविकव एव                                                     | खाभाविक्य एव                                    |
| 107  | 31   | केवलतुष्येण्डनवत्                                               | केवलतुष्यकण्डनवत्                               |
| 107  | 33   | 'कण्डनवत्' च-पाठः                                               | 'खण्डनवत्' इति क-पाठः                           |
| 136  | 28   | °वाचकखर्माव°                                                    | °वाचकस्यभाव°                                    |
| 139  | 25   | कल्पनाऽभाव                                                      | कल्पनाऽभावः                                     |
| 140  | 6-7  | अपश्यन् न                                                       | अपश्यन्त्वा न                                   |
| 140  | 31   | 'अपश्यन् न' इति ग-पाठः                                          | 'अपश्यन् न' इति क-पाठः ।                        |
| 155  | 3    | सावध्यत्वेनोक्ते°                                               | सावध्यत्वेनोक्त°                                |
| 169  | 17   | व्यावर्तमानेभ्यः-                                               | व्यावर्तमानेभ्यः                                |
| 169  | 20   | तस्मादः                                                         | तस्माद-                                         |
| 176  | 2    | °जिज्ञासा                                                       | °जिज्ञासा-                                      |
| 176  | 13   | °जिज्ञासा चेष्टेति                                              | °जिज्ञासाचेष्टेति                               |
| 179  | 28   | °दित्यादि                                                       | °दित्यादि ।                                     |
| 198  | 30   | 'ऋगुपालिक'तीरादौ                                                | 'ऋगुपालिका'तीरादौ                               |
| 199  | 24   | °स्वभावस्या भावात्                                              | °स्वभावस्या भावात्                              |
| 221  | 16   | तत्र रूपादौ-                                                    | तत्र-रूपादौ                                     |
| 229  | 8    | नाम संश्रयः                                                     | नामसंश्रयः                                      |
| 229  | 22   | " "                                                             | "                                               |
| 229  | 31   | नाम संश्रय इति                                                  | नामसंश्रय इति                                   |
| 231  | 17   | अयोगश्च-एकान्तै...साध्य हेत्वोः अयोगश्च एकान्तै...साध्य-हेत्वोः |                                                 |
| 234  | 30   | This line should be on p. 236.                                  |                                                 |
| 254  | 11   | कासाविति                                                        | काऽसाविति                                       |
| 254  | 29   |                                                                 | "                                               |
| 259  | 12   | समग्रोत्पन्नैक°                                                 | समग्रोत्पन्नैक°                                 |
| 259  | 28   | जन्यन्ते                                                        | जन्यन्ते,                                       |
| 260  | 31   | समग्रान्तराकार्यः                                               | समग्रान्तरिकार्यः                               |
| 302  | 7    | सर्वात्मकत्वे                                                   | स र्त्य[                                        |
| 302  | 22   | "                                                               | "                                               |

| Page | line | Incorrect                             | Correct            |
|------|------|---------------------------------------|--------------------|
| 306  | 26   | केन हनेक०                             | केन हनेक०          |
| 308  | 16   | गमः                                   | गमः*               |
| 308  | २०   |                                       | ४८४३३०३८८५ पृष्ठ०। |
| 312  | 19   | ९                                     | ८                  |
| 312  | 22   | ९-१०                                  | ८-९                |
| 312  | 28   | ( १६ )...अर्लकस्तु                    | ( १५ )...अलकस्तु   |
| 318  | ८-९  | The two lines should be interchanged. |                    |
| 337  | 5    | -तथा-                                 | , तथा-             |
| 349  | 29   | कृतव॑ ।                               | कृतैः ।            |
| 366  | 9    | °ज्ञानमपि शब्दा०                      | ज्ञानमपि न शब्दा०  |
| 366  | 22   | °मतं शब्दा०                           | °मतं न शब्दा०      |
| 371  | 12   | वाहीकः                                | वाहलीकः            |
| 371  | 31   | "                                     | "                  |
| 376  | 12   | बोधु०                                 | बोध०               |

## Vol. II

|    |          |             |                                                                                                                                                                                                                |
|----|----------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ix | 10       | (in press)  | (published in the Sarvajanikan No. 48, March, 1944)                                                                                                                                                            |
| ix | after 10 |             | On p. XI add in Hindi: (6) Jagadīśa-candra's intro. (pp. 23-24) to his edn. of SM. Here he has dealt with "जैन दर्शनमें स्थानादका स्थान". Add : (8a) Syādvādabhāṣā and its com. by Subhavijaya in Samvat 1667. |
| ix | 23       |             | published in Jaina Dharma Prakāśa (Vol. IX, Nos. 5 & 6). See also intro. (p. cvii, fn. 2).                                                                                                                     |
| x  | 31       | (in press). | xxviii                                                                                                                                                                                                         |
| x  | 32       | xxvi        | 7a, जिणहरपडिमाथोत्त as                                                                                                                                                                                         |
| xi | 22       | 7a and      | 17a and                                                                                                                                                                                                        |

| Page  | line | Incorrect                           | Correct                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------|------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XI    | 25   | 54a, विशेषावश्यकत्ति as<br>No. 63a. | 54a, वर्गकेवलित्ति &<br>विशेषावश्यकत्ति as Nos.<br>63a & 63b,                                                                                                                                                                                                              |
| XI    | 37   | 98                                  | 100                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XIII  | 3    | Vidyārāja... <i>mantra</i>          | Vidyārāja and Ha-<br>rinaikamisi were<br><i>mantras</i> .                                                                                                                                                                                                                  |
| XIII  | 4    | notes                               | notes only                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| XVII  | 28   | Cruzo                               | Crusoe                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| XX    | 23   | intersepted                         | intercepted                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXIII | 19   | Ahmedabad.                          | Ahmedabad in <i>Sam-<br/>vat</i> 1968 and by Jaina-<br>grantha-prakāśa-samiti<br>in 1987 A. D. In<br>this latter edn., on p.<br>49b of the com. we<br>have “अन्ये त्रिवदमष्टकमेवं व्या-<br>चक्षते”. From this it<br>follows that there was<br>a com. earlier than<br>this. |
| XXIV  | 9    | Sūri.                               | Sūri composed in <i>Sam-<br/>vat</i> 1055. This may<br>have been utilized by<br>Municandra Sūri.                                                                                                                                                                           |
| XXIV  | 10   | <i>Sukhasambodhanī</i>              | <i>Sukhasambodhanī</i> along<br>with the text                                                                                                                                                                                                                              |
| XXIV  | 28   | 1916                                | 1913                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXIV  | 30   | This work                           | This work same as<br>one published in <i>Paya-<br/>ranasandoha</i> (pp. 1-8)                                                                                                                                                                                               |
| XXV   | 38   | intro.                              | intro. In v. 926-935<br>there are arguments<br>advanced to prove<br>faultlessness of theft,<br>and they are refuted<br>in v. 936-951.                                                                                                                                      |

| Page   | line | Incorrect   | Correct                                                                                                                                                                            |
|--------|------|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| xxvii  | 7    | etc.        | etc. In section iv (pp. 56a-58a) names of ten non-Jaina persons along with their views are mentioned. See intro. (pp. xvii-xcviii).                                                |
| xxviii | 26   | it consists | all of them except the 2nd and the 19th consist                                                                                                                                    |
| xxix   | 2    | verses.     | verses (and these two have each 44 verses).                                                                                                                                        |
| xxix   | 22   | 22a         | 22b                                                                                                                                                                                |
| xxix   | 24   | 1124.       | 1124. But from the colophon (v. 5) it follows that there was no old com. There is a <i>Cumṇi</i> on section I by Yaśodeva, pupil of Vīra. It is composed in <i>Samvat</i> 1172.    |
| xxxi   | 6    | himself.    | himself. There is also a com. by Sādhurāja Gaṇi, pupil of Somasundara. Verses 3 to 11 are quoted in <i>Lalitavistara</i> .                                                         |
| xxxi   | 13   | 'Yogacārya' | 'Yogacārya'                                                                                                                                                                        |
| xxxii  | 3    | devolopment | development                                                                                                                                                                        |
| xxxiii | 22   |             | Add: In <i>Jayadharatā</i> (pt. I, p. 66), v. 432 of <i>Yogabindu</i> is met with, with slight variations viz. प्रतिबन्धरि for प्रतिबन्धके and असति प्रतिबन्धरि for कथमप्रतिबन्धकः |

| Page    | line | Incorrect                 | Correct                                                                                                                                                                                                |
|---------|------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| xxxiii  | last | Syādvādakalpalatā.        | Syādvādakalpalatā.<br>The verse आप्रही० is quo-<br>ted by Śilānka in his<br>com. (p. 47a) on <i>Sūya-</i><br><i>gada</i> (I, 1, 3, 15).                                                                |
| xxxiv   | 2    | or                        | or (57)                                                                                                                                                                                                |
| xxxiv   | 26   | Dinasuddhi.               | Dinasuddhi. In 1938<br>A. D. Kṣamāvijaya<br>Gāṇi has edited the<br>text.                                                                                                                               |
| xxxiv   | 34   | edited                    | published by Jaina<br>dharma prasāraka<br>sabhbā                                                                                                                                                       |
| xxxv    | 20   | gold.                     | gold, and in I, 4 to a<br><i>nyāya</i> viz. जलमन्थन noted<br>on p. 290 ("Notes").                                                                                                                      |
| xxxv    | 30   | (V, 12).                  | (V, 12). I, 70 and I,<br>71 are met with in<br><i>Sāṅkyakārikā</i> as v.<br>22 & 3 respectively.                                                                                                       |
| xxxviii | 39   | XLII                      | XLIII                                                                                                                                                                                                  |
| xxxix   | 18   | liberation <sup>7</sup> . | liberation <sup>7</sup> . Śābara-<br>mantras are referred<br>to in v. 623.                                                                                                                             |
| xxxix   | 25   | (p. 42b),                 | (p. 42b), Śubhagupta<br>(p. 59a),                                                                                                                                                                      |
| XLI     | 15   | recension                 | recension                                                                                                                                                                                              |
| XLI     | 24   | mangala.                  | mangala, and it is<br>multifarious in mean-<br>ing according to TRD.                                                                                                                                   |
| XLII    | 29   | quoted                    | quoted                                                                                                                                                                                                 |
| XLIV    | 12   | incognito.                | incognito. According<br>to <i>Jinaratnakosa</i> (p.<br>403) there are a com.<br>by Rājahamśa, an ava-<br>cūri composed in <i>Sam-</i><br><i>vat</i> 1295 and an ava-<br>cūrṇi by Brahmasānti-<br>dāsa. |

ADDENDA & CORRIGENDA

22

| Page  | line | Incorrect            | Correct                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------|------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XLIV  | 39   | editor.              | editor. The text (I-VIII) along with its Guj. trans. & elucidation is published by Keshavlal Jain in 1936 A. D.                                                                                                                                                                                                                                                      |
| XLV   | 11   | ( <i>samarasa</i> ). | ( <i>samarasa</i> ). In I, 10 the <i>Bauddha</i> terminology is assimilated.                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| XLVI  | 22   | one                  | one. Jñānavimala Sūri has written a Sk. com. on <i>Samsāradāvānala-stuti</i> .                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XLVII | 12   | tranquility.         | tranquility. An abstract of <i>Samarāiccacariya</i> (on which Ratnaprabha Sūri lectured in <i>Samvat</i> 1299) was made by Pradyumna in <i>Samvat</i> <sup>1</sup> 1324 in his Sk. work <i>Samarādityasainkṣepa</i> . Kṣamākalyāṇa and Sumativardhana composed in <i>Samvat</i> 1874 a <i>tippanī</i> consisting mostly of a Sk. trans. of <i>Samarāiccacariya</i> . |
| LII   | 16   | <i>svojajñā</i>      | <i>svopajñā</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LII   | 29   | elsewhere            | on pp. CV-CVI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| LXII  | 30   | Mahāvīra.            | Mahāvīra as is the case in Kotyācārya's com. (p. 3) on <i>Visesa</i> °.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| LXIII | 31   | <i>Tup-tīkā</i>      | <i>Tup-tīkā</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LXIV  | 30   | "Notes"              | "Notes" (pp. 302 & 323).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

1 In HIL (Vol. II, p. 522) the date is mentioned as 1214 A. D.

| Page    | line       | Incorrect              | Correct                                                                                                                                                                                |
|---------|------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| LXXIV   | 16         | yoga.                  | yoga. Can he be identified with Avadhūta Dattātreya well-known in the <i>Purāṇas</i> ?                                                                                                 |
| LXXVII  | 23         | to                     | to in                                                                                                                                                                                  |
| LXXVIII | 18-19      | to be...prakāśa        | published.....prakāśa (Vol. 61, No. 12; Vol. 62, Nos. 1, 7-8 & 12),                                                                                                                    |
| ,       | 34         | Nandi.                 | <i>Nandi</i> and in his com. (pp. 123-124) on <i>Anugrahaḍāra</i> ,                                                                                                                    |
| LXXIX   | 37         | first                  | first (containing 8 verses)                                                                                                                                                            |
| LXXXIII | 33         | (p. 81).               | (p. 81). Dr. Andrew Vostrikov has written article "Nyāyavār- of Uddyotakara the Vādanyāya of rmakīrti". It is ished in IHQ . sl. XI, No. 1).                                           |
| LXXXIV  | 28         | 981 A. D. <sup>†</sup> | 981 A.D. <sup>†</sup> A verse भवतु विदितं is attributed to Bhadanta Dharmakīrti in <i>Subhāṣitaratnabhāṇḍāgāra</i> (p. 372, v. 16)                                                     |
| xc      | 1          | LC                     | XC*                                                                                                                                                                                    |
| xci     | bet. 1 & 2 | -                      | <i>Yogacārya</i> -He is mentioned in the <i>svopajñā</i> com. on <i>Yogadr̥ṣṭisamuccaya</i> (v. 14 & 25). From the lines quoted from his work or works he seems to be a <i>Jaina</i> . |

This correction is to be made in the case of the subsequent six pages, too.

ADDENDA & CORRIGENDA

३५

| Page   | line | Incorrect            | Correct                                                                                                                                                                                       |
|--------|------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| xcv    | 11   |                      | After this line read what is written about Sāntarakṣita on p. xcvi.                                                                                                                           |
| xcviii | 8    | nītikāra.            | nītikāra. Can he be Gandhahastin, Siddhasena Divākara or Siddhasena, an astronomer who is referred to by Varāhamihira and from whose work some passages are quoted by Bhāṭṭopala (966 A. D.)? |
| xcix   | 12   | erudition.           | erudition. This Devanandin in his <i>Sarvārthaśiddhi</i> , a com. on TS (VII, 13) has quoted the first foot of the <i>Dvātrīniśikā</i> (III, 16).                                             |
| cI     | 7    | remainedi n          | remained in                                                                                                                                                                                   |
| cVIII  | 30   | In <i>History</i>    | In <i>A History</i>                                                                                                                                                                           |
| cVIII  | 39   | Nowhere              | Nowhere                                                                                                                                                                                       |
| cXIV   | last | (partly...No. 21).   | (partly...No. 21). The 2nd instalment is pub. in Arts No. 22 and the 3rd will be pub. in No. 23.                                                                                              |
| cXVII  | 28   | सिद्धे०              | सिद्धि०                                                                                                                                                                                       |
| cXIX   | 15   | <i>Evalution</i>     | <i>Evaluation</i>                                                                                                                                                                             |
| cXIX   | 41   | <i>rapprochement</i> | <i>rapprochement</i>                                                                                                                                                                          |
| cXXII  | 27   | Śatabhiṣag           | Śatabhiṣaj                                                                                                                                                                                    |
| cXXII  | 33   | vāṇākappa            | vāṇākappa                                                                                                                                                                                     |
| cXXV   | 13   | मट्ठे                | मट्ठे                                                                                                                                                                                         |
| cXXV   | 17   | anastic              | fantastic                                                                                                                                                                                     |
| cXXVI  | 6    | brandhished          | brandished                                                                                                                                                                                    |
| cXXVII | 33   | Rg.                  | Rg-                                                                                                                                                                                           |

| Page | line | Incorrect                         | Correct                                                                                                                             |
|------|------|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2    | 15   | लिङ्गात्                          | लिङ्गा( योग )त्                                                                                                                     |
| 4    | 29   | °द्रव्यान्तर°                     | °द्रव्या( वा )न्तर°                                                                                                                 |
| 4    | 29   | कथंय त्रैवाकाश°                   | कथं यत्रैवाकाश°                                                                                                                     |
| 6    | 24   | कार्यमितीत्य भावस्य               | कार्यमित्यभावस्य                                                                                                                    |
| 6    | 31   | ‘मितीत्यभावस्य’ इति क-पाठः        | मित्यभावस्य’ इति च-पाठः                                                                                                             |
| 127  | 30   | त्वेकान्तक्षणि कतया               | त्वेकान्तक्षणिकतया                                                                                                                  |
| 191  | 9    | त्पादन समर्थ                      | त्पादनसमर्थ                                                                                                                         |
| 237  | 15   | इष्टतर°                           | इष्ट( षे )तर°                                                                                                                       |
| 237  | 17   | °धादायमात्म°                      | °धादाय( व्य )मात्म°                                                                                                                 |
| 237  | 19   | °स्तथा कक्षेऽस्य सम्बन्धेहः ( ? ) | °स्तथा बद्धः क्षय्यस्तन् वेह सर्वथा                                                                                                 |
| 237  | 20   | सर्व                              | आत्मेति ( ? )                                                                                                                       |
| 237  | 26   | °सङ्गतत्त्वदर्शिनम्               | °सङ्ग( तं ) तत्त्वदर्शिनम्( नः )                                                                                                    |
| 246  | last | ‘निलोभठयिष्यामः’                  | ‘निलोठयिष्यामः’                                                                                                                     |
| 249  | 13   | Visesā°.                          | Visesā°, Uttarajjhaya-nacunni ( pp. 3-4 ),                                                                                          |
| 249  | 16   | Visesā°.                          | Visesā° and चसूरि in Abhayadeva's com. ( p. 203a ) on Thāna ( s. 269 ). The pertinent line is: “भाषित्वा वाचा किञ्चिच्च सूरिवचनं ”. |
| 253  | 37   | l. 29.                            | l. 29 ( i. e. p. 263 ).                                                                                                             |
| 254  | 10   | in                                | on                                                                                                                                  |
| 254  | 45   | te                                | to                                                                                                                                  |
| 255  | 23   | l. 10.                            | l. 10 ( i.e. pp. 283-287 ).                                                                                                         |
| 255  | 39   | Buddhi-prakāś                     | Buddhi-prakāśa                                                                                                                      |
| 256  | 29   | intro.                            | intro. ( pp. xcvi-c ).                                                                                                              |
| 258  | 39   | absence                           | Absence                                                                                                                             |
| 258  | 45   | amongst the the                   | amongst the                                                                                                                         |
| 259  | 27   | form                              | from                                                                                                                                |
| 261  | 16   | P. 12, ll. 4-5.<br>See p. 65      | P. 12, ll. 4-5.<br>See p. 65                                                                                                        |
| 261  | 32   | Vādamahār-<br>ṇava                | Vādamahārṇava <sup>1</sup>                                                                                                          |
| 263  | 30   | and                               |                                                                                                                                     |
| 272  | 22   | place                             | location*                                                                                                                           |

This correction applies to ll. 37 & 47 and to l. 8 of p. 273, too.

| Page | line   | Incorrect           | Correct                                                                                                                                         |
|------|--------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 272  | 36     | (Ch. XII).          | (Ch. XII). In <i>The Philosophy of Non-absolutism</i> (pp. 156-162) there is a detailed exposition of <i>dravya</i> etc.—the four determinants. |
| 274  | 21     | <i>Anya</i> ,       | <i>Anya-</i>                                                                                                                                    |
| 274  | 22     | Vol. II-            | Vol. II,                                                                                                                                        |
| 274  | 37     | or <i>p ositive</i> | or <i>positive</i>                                                                                                                              |
| 276  | 36     | <i>infra</i>        | Vol. I, p. 90, ll. 6-7.                                                                                                                         |
| 277  | 21     | ‘Vaiśeṣikā’         | ‘Vaiśeṣika’                                                                                                                                     |
| 277  | 29     | become              | became                                                                                                                                          |
| 277  | 31     | Vaiśeṣikā           | Vaiśeṣika                                                                                                                                       |
| 278  | 3, 5   | ”                   | ”                                                                                                                                               |
| 279  | 16     | p. Vol.             | Vol.                                                                                                                                            |
| 280  | 30     | ‘tantra’            | ‘tantra’ on p. 235, l. 18 &                                                                                                                     |
| 283  | 6      | शुक्र               | शुक्रौ                                                                                                                                          |
| 284  | 17     | Boddhisattva        | Bodhisattva                                                                                                                                     |
| 284  | 18     | designatian         | designation                                                                                                                                     |
| 284  | 39     | <i>caryāt</i>       | <i>caryā-</i>                                                                                                                                   |
| 284  | 40     | Amongs-             | Amongst                                                                                                                                         |
| 285  | 18     | is                  | it                                                                                                                                              |
| 287  | 26     | it                  | it. For other details see “Notes” (p. 334).                                                                                                     |
| 287  | 36     | indistinct          | non-distinct                                                                                                                                    |
| 290  | 25     | (IV, 78)            | (IV, 78) and in a verse quoted by Śilāṅka in his com. (p. 59b) on <i>Sūyagadā</i> (I, 3, 4, 14),                                                |
| 290  | 30     | ‘सम्मती’            | ‘सम्मतौ’                                                                                                                                        |
| 290  | last   | II, 28              | II, 128                                                                                                                                         |
| 293  | 22     | ‘kunda              | ‘kundā                                                                                                                                          |
| 295  | 25     | a cross             | across                                                                                                                                          |
| 295  | 34     | com. (              | com. ( p. 426).                                                                                                                                 |
| 296  | last   | In                  | in                                                                                                                                              |
| 301  | 13, 15 | <i>Sāstitantra</i>  | <i>Sāstitantra</i>                                                                                                                              |

| Page | line  | Incorrect                      | Correct                                                  |
|------|-------|--------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 301  | last] | writer.                        | writer. See "Notes" (p. 261, fn. 1).                     |
| 302  | 11    | dear                           | deer                                                     |
| 303  | 40    | लद्धि                          | लद्धी                                                    |
| 304  | 27    | relevant.                      | relevant. For further particulars see "Notes" (p. 316).  |
| 307  | 37    | 'dōngara'                      | 'dōngara'                                                |
| 307  | 39    | 'dungara'                      | 'dungara'                                                |
| 308  | 26    | certainly                      | certainly                                                |
| 313  | 32    | in                             | , in                                                     |
| 319  | last  | conduct.                       | conduct. For 'mahāratnatraya' see Vol. II, p. 208, l. 3. |
| 322  | 24    | <i>sparsanā</i>                | <i>sparsanā</i>                                          |
| 325  | 29    | (iv)                           | (i-iv)                                                   |
| 333  | 13    | <i>tyavrtti</i> <sup>3</sup> - | <i>tyavrtti</i> <sup>2</sup> -                           |
| 338  | 33    | <i>maraṇavihi</i>              | <i>Maraṇavihi</i>                                        |
| 338  | 34    | (v. 151-162)                   | (v. 151-162),                                            |
| 339  | 22    | "agenda                        | "addenda                                                 |
| 340  | 24    | note                           | note on                                                  |
| 341  | 43    | Vāsavadatta                    | Vāsavadattā                                              |
| १    | 28    | there                          | there is*                                                |
| १३   | 30    | बङ्गमाण                        | बङ्गमाण                                                  |

Some quotations from *Hotubindu* noted on p. 333 ("Notes") and पुरुष एवेद् which have been left out should be inserted in Appendix I.